TUK

121185
LBSNAA

TIEÇIU प्रशासन अकावमी
LBSNAA

121185
MUSSOORIE

9स्तकालय
LIBRARY
12.1165
4.476
वर्ग संख्या
Accession No.
वर्ग संख्या
Class No.
19स्तक संख्या
Book No.
134171 TUX



मुद्रक तथा प्रकाशक घनस्यामदास जालान गीताप्रेस, गोरखपुर

> सं० १९९१ से १९९८ तक ५,१९० सं० २०१० तृतीय संस्कृतण ५,००० सं० २०११ चतुर्थ संस्कृतण ५,००० कुछ १५,२५०

मूल्य १।=) एक रुपया छः आना सजिल्द १॥।) एक रुपया बारह आना

पता-गीतात्रेस, पो० गीतात्रेस ( गोरखपुर )

# ॐ अनुक्रमणिका

| आहर                  | ाय विषय                      |     | 9   | ष्ट-संस्था   |  |  |
|----------------------|------------------------------|-----|-----|--------------|--|--|
| ग्रन                 | थकारकी प्रस्तावना            |     | ••• | 4            |  |  |
|                      | पूर्वरवण्ड—कर्मकाण्ड         |     |     |              |  |  |
|                      | मङ्गलाचरण                    | ••• | ••• | २१           |  |  |
| 8                    | काल-निर्णय                   | ••• | ••• | २९           |  |  |
| २                    | पूर्ववृत्त                   | ••• | ••• | ६१           |  |  |
| ₹                    | संसारका अनुभव                | ••• | ••• | ૮રં          |  |  |
| मध्यखण्ड—उपासनाकाण्ड |                              |     |     |              |  |  |
| ¥                    | आत्मचरित्र ( बीजाध्याय )     | ••• | ••• | ११७          |  |  |
| 4                    | वारकरी सम्प्रदायका साधनमार्ग | ••• | ••• | १३२          |  |  |
| Ę                    | तुकारामजीका ग्रन्थाध्ययन     | ••• | ••• | १७७          |  |  |
| 9                    | गुरु-कृपा और कवित्व-स्फूर्ति | ••• | ••• | २६१          |  |  |
| 6                    | चित्तशुद्धिके उपाय           | ••• | ••• | २९२          |  |  |
| 9                    | सगुणमक्ति और दर्शनोत्कण्ठा   | ••• | ••• | ३५७          |  |  |
| १०                   | श्रीविद्वल-स्वरूप            | ••• | ••• | <b>Y0</b> Y  |  |  |
| <b>१</b> १           | सगुण-साक्षात्कार             | ••• | ••• | ४२५          |  |  |
| उत्तरखण्ड—ज्ञानकाण्ड |                              |     |     |              |  |  |
| १२                   | मेष-बृष्टि                   | ••• | ••• | ¥ <b>8</b> ₹ |  |  |
| १३                   | चातक-मण्डल                   | ••• | ••• | 488          |  |  |
| ŧ٧                   | तुकाराम महाराज और जिजामाई    | ••• | ••• | ५५०          |  |  |
| १५                   | धन्यता और प्रयाण             | ••• | ••• | 444          |  |  |

## ॐ वित्र-सूची

| संख्य | 1 | नाम                                 |       | dâ                 |
|-------|---|-------------------------------------|-------|--------------------|
| ( १   | ) | श्रीविद्वल •••                      | •••   | प्रस्तावनाके सामने |
| ( २   | ) | श्रीविद्वल रुखमाई , पण्ढरपुर        | •••   | मंगळाचरणके सामने   |
| ( ₹   | ) | श्रीतुकाराम · · ·                   | •••   | 25                 |
| ( ¥   | ) | तुकारामजीका जन्मस्थान               | •••   | ८७                 |
| ( ५   | ) | श्रीतुकारामजीके इस्ताक्षर           | •••   | २५६                |
| ( ६   | ) | भण्डारा पहाड़                       | •••   | ३२६                |
| ( ७   | ) | इन्द्रायणीका दह और भामनाथ           | •••   | ४३५                |
| ( 6   | ) | तुलसीवन और शिला                     | •••   | YY•                |
| ( ९   | ) | वैकुण्ठप्रयाणके स्थानमें नांदुरगीका | वृक्ष | ६७७                |





#### प्रस्तावना

भगवान् श्रीपण्डुरङ्गकी कृपासे आज श्रीकृष्णजन्माष्ट्रमी ( संवत् १९७७ ) के परम श्रुम अवसरपर में अपने पाठकोंको श्रीतुकाराम महाराजका यह चरित्र मेंट करता हूँ । चरित्रप्रन्योंमें मेरा प्रयम प्रयास प्रमाकिव मोरोपन्त और काव्यविचेचन' या जो आठ वर्षके सतत उद्योगके फळस्वरूप संवत् १९६५ में ( मराठी भाषामें ) प्रकाधित दुआ । इसके अनन्तर श्रीएकनाय महाराजका संक्षित चरित्र संवत् १९६७ के पौष मासमें और शानेक्वर महाराजका चरित्र और प्रन्य-विचेचन संवत् १९६९ के चैत्र मासमें प्रकाधित हुआ । इसके आठ वर्ष बाद यह प्रन्य प्रकाधित हो रहा है । श्रीतुकाराम महाराजके ऋणसे अंदातः मुक्त होनेका यह सुअवसर भगवान्ने प्रदान किया, इसके ळिये उन दयायन श्रीनारायणके चरणकमळोंमें प्रणामकर किश्चित् प्रास्ताविक आरम्भ करता हूँ ।

सबसे पहले इस ग्रन्थके आधारके सम्बन्धमें कुछ कहना आवश्यक है। प्रथम और मुख्य आधार श्रीतुकारामकी अमञ्ज्ञाणी ही है। महाराजका चरित्र यथार्थमें उनके अमञ्जोंमें ही चित्रित है। उनका अन्तरञ्ज, उनका अम्यास, उनके अनुभव और उपदेश उनके अमञ्जोंमें इतनी उत्तमताके साथ निखर आये हैं कि इतना सुन्दर वर्णन और किसीसे भी बन न पहेगा। महाराजके अमञ्जोंको जो जितनी ही आखा, आदर और चावसे पटेगा और मनन करेगा, उसके सामने महाराज भी अपना हृदय, उतना ही अधिक, खोल्कर रख देंगे। महा-राजकी पूर्वपरम्पराको अवस्य ही समझ लेना होगा। मैं यह निःसंकोच और निचड़क कह सकता हूँ कि परम्पराको समझते हुए श्रीतुकाराम महाराजकी वाणीके श्रवण-मनन-निदिष्यासनरूप ससंगमें मेरे जीवनके कुछ दिन यानी बीस-पचीस वर्ष बीते हैं। श्रीतुकाराम महाराजके अमझ उनके सहज उद्गार हैं, उनमें कृत्रिमता नाममात्रको भी नहीं है— न विचारोंमें है, न भाषामें ही । कुछ प्रन्य ज्ञानसंग्राहक होते हैं, कुछ उपदेशपरक और कुछ स्वगतभाषणरूप । तुकाराम महाराजने जो अमझ रचे वे संसारके ज्ञानभण्डारको भरनेकी बुद्धिसे नहीं रचे । संसारको सील देनेके लिये कुछ अमझ उन्होंने कहे हैं सही, पर अधिकांश अमझ उनके, भगवानके साथ एकान्तकी सहज स्कृतिसे ही निकले हुए हैं । अथवा कुछ ऐसे भी अमझ हैं जो उनके स्वगतसंख्यपरे निकल पड़े हैं। 'तुका कहे कहँ, मनते संवाद । अपनी ही बात, आपसे ही,' ऐसा उनके मनका बैठका था, इससे उनके अमझ प्रायः उनके स्वगतभाषणोद्वारसे ही हैं । अनेक प्रसन्नोंका वर्णन इस चरित्रप्रन्यमें उन्होंके अमझोंद्वारा हुआ है । स्थान-स्थानपर जो उनके अमझोंको अवतरण दिये हैं उसका कारण मी यही है।

श्रीतुकारामकी अमङ्गवानी ही इस चरित्रका मुख्य और प्रथम आधार तो है ही; पर इन अमङ्गोंका चुनाव कैवे किया, किन-किन संग्रहोंको देखा और किनको प्रमाण माना, यह भी यहाँ बता देना आवश्यक है । सबते पहले, माधवचन्द्रोवाने संवत् १९२२-२४ में तुकारामकी ध्याथा? धिला असमें छापकर प्रकाधित की । इसमें ३३२८ अमङ्ग थे । इसके पश्चात् वम्बई-धिक्षाविभागके डाइरेक्टर सर अलेकजैण्डर ग्रांटकी विफारिशसे वम्बई-सरकारने चौनीस हजार क्याया खर्च करके विष्णुधाकी पण्डित तथा शङ्कर पाण्डरङ्ग पण्डितसे संशोधन कराकर साढ़े चार इजार अमङ्गांका एक संग्रह इन्द्रुप्रकाशप्रेसरे छण्याकर प्रकाशित किया । इन पण्डितद्यने देहु, तलेगाँव, कहुस और पण्डरपुरकी पुरानी इस्ति लिखा प्रतियाँको देखकर एक प्रति तैयार की और इस प्रकार यह अमङ्गांकी प्रदेश नेता भारू काटकरकी मुद्दर लगी है और वक्वें अधरोंमें यह लिखा है कि ध्र प्रकाशकी द्वाने देहु स्थानमें देखा है । यह सबके लेनेयोग्य है । इस प्रन्यको हमने देहु स्थानमें देखा है । यह सबके लेनेयोग्य है । इस प्रन्यको हमने देहु स्थानमें देखा है । यह सबके लेनेयोग्य है । इस प्रन्यको हमने देहु स्थानमें स्थानार है ।

महाराजका चरित्र अंगरेजी और मराठी भाषाओंमें दिया गया है। जो महीपति वाबाके आधारपर लिखा गया है। इसमें पादिटप्पणियोंमें पाठभेद तथा कठिन शब्दोंके अर्थ दिये गये हैं। जिन पुरानी हस्तलिखित प्रतियोंपरसे यह ग्रन्थ उतारा गया, उन प्रतियोंको मैंने देखा है। ये सब प्रतियाँ सौ-सवा-सौ वर्षके आगेकी नहीं हैं। तथापि उनकी कोई परम्परा तो अवश्य है। इन पण्डिलद्वयको सन्ताजी जगनाडेकी बही देखनेको नहीं मिली। यह भी स्पष्ट है। तथापि सब बातोंका विचार करते हुए ·इन्द्रप्रकाश' से प्रकाशित यह संग्रह बहुत अच्छा है। छपे **इ**ए संग्रहोंमें सबसे अच्छा संग्रह यही है । इसके बाद माँडगाँवकरजीने भी पाठभेदोंके साथ एक संग्रह छापा है । आपटे और निर्णयसागर आदिने भी विषयविभाग करके भिन्न-भिन्न संग्रह प्रकाशित किये हैं। तकाराम तात्याका नौ हजार अभङ्गोंका संग्रह संवत् १९४६ में प्रकाशित हुआ । तुकाराम महाराजके अभक्कोंका सुस्थिर एकाम दृष्टिसे विचार करनेपर इस संग्रहमें संग्रहीत अनेक अभक्क तकारामके नहीं प्रतीत होते, पर इसका यह मतलय नहीं कि इस संप्रहके ऐसे सभी अभक्त जो अन्य संग्रहोंमें नहीं हैं। प्रक्षिप्त हों । बात यह है कि अमीतक अभक्तोंकी पूरी लोज और परल अच्छी तरहरे होने ही न पायी है। पराने संप्रहोंमें प्राय: साढे चार हजारसे अधिक अमक नहीं हैं और तुकारामके सर्वमान्य अभक्त इतने ही हैं। संवत् १९६६ में श्रीविष्णुबोवा जोगने सार्थ संग्रह छापा । सब अभन्नोंका अर्थ लगानेका यह प्रथम ही प्रयास था। इस दृष्टिसे यह संग्रह अच्छा है। इस संग्रहके साथ बारह पृष्टोंकी एक प्रस्तावना श्रीविष्णुबोवाने जोड़ी है और उसके बाद ही उन्हींके आग्रहरी मेरा लिखा हुआ श्रीतुकाराम महाराजका अल्प चरित्र बारह पृष्ठींमें आ गया है। पण्डरपुरमें श्रीतुकाराम महाराजके अभक्कोंकी दो प्राचीन बहियाँ हैं जो वारकरीमण्डलमें प्रसादस्वरूप मानी जाती हैं। एक वहाँके बडवों यानी पण्डोंकी बही और दूसरी मालियोंकी । पहली बही दो सी वर्ष पुरानीः सुविख्यात विद्वलमक्त श्रीप्रहादबोवा वडवेके समयकी मानी जाती है। यह वही गङ्ककाकाके मठमें है। दूसरी वही मालियोंकी

देहकर तथा वासकरके अलाड़ोंमें सम्मान्य है। बडवोंकी बहीपरसे प्नेके आर्यभूषणप्रेसने श्रीहरिनारायण आपटेके तत्त्वावधानमें चार हजाूर बानवे अभक्तोंका संग्रह और मालियोंकी बहीपरसे पुस्तकविकेता **श्रीगोड**बोलेजीने जगद्वितेच्छुप्रेससे साढ़े चार **इ**जार अभ**ङ्गों**का सं**प्रह** प्रकाशित किया । ये दोनों संग्रह संवत् १९७० में प्रकाशित हुए । दोनों ही संग्रह सम्प्रदायमान्य हैं और वारकरियोंके भजनोंमें इन्हींसे काम लिया जाता है। इनके सिवा दो संग्रह और हैं। श्रीतुकाराम महाराजको वैकुण्ठ सिभारे पूरे तीन सौ वर्ष भी न बीतने पाये थे कि उनके अभन्नोंमें पाठभेद और प्रक्षिप्त अभन्नोंका झगड़ा चल पड़ा और उनके असली अभञ्जोंके विषयमें सबकी एक राय होना वहा कठिन हो गया । ऐसा क्यों हुआ, यह भी एक प्रश्न है और इसीका उत्तर ढूँढनेके प्रयासमें श्रीतकाराम महाराजके असली अभक्कोंका संग्रह ढूँढ निकालनेकी और सब शोधकोंका ध्यान लगा। आशाकी यह एक झलक-सी दिखायी दी कि यदि श्रीतकाराम महाराजके लेखक गङ्गाराम मवाल और सन्ताजी तेली जगनाडेद्वारा लिखित अभक्तोंकी विदयाँ कहींसे मिल जायँ तो तुकाराम महाराजके असली अभङ्गोंका पता लगाना बहुत सुगम हो जायगा । इसी आशासे संवत् १९६० में मैंने तलेगाँव जाकर जगनाडेके घरके वेष्टन देखे। उनमें सन्ताजी और उनके पुत्र बालाजीके हाथकी बहियाँ मिल गयीं । उनमें तीन जगह 'हस्ताक्षर सन्ताजी तेली जगनाडे' इस लेखको पढकर मुझे बड़ा हुई हुआ और ता० २८-४-१९०३ ई० के 'केसरी' में मैंने दो कालमोंका एक लेख लिखकर इस अमक-संप्रहकी ओर सबका ध्यान आकर्षित करनेका प्रयत्न किया । सन्ताजीके एक लेखमें शाके १५६८ (संवत् १७०३) और दूसरे लेखमें शाके १६१० (संवत् १७४५) लिखा हुआ है। इससे यह भी पता चला कि सन्ताजी तुकारामजीके प्रयाणके पश्चात् चालीस वर्ष और जीवित रहे । सन्ताजीके हायका लिखा वह अभक्कसंग्रह उतारकर प्रकाशित करनेका काम तो मझसे नहीं बन पडा, पर शोधकींकी दृष्टि तो उस ओर लग ही गयी । श्रीदत्तोपन्त पोतदारने सन्ताजीकी

बहीपरसे २५८ अभक्त उतारे और उन्हें भारत-इतिहास-संशोधक-मण्डलके पञ्चम सम्मेलन वृत्तमें प्रकाशित किया । इसके पश्चात् सन्ताजीकी और एक बहीका पता लगाकर थानेके श्रीविनायकराव भावेने श्रीतुकाराम महाराजके 'अवली अमङ्गोंका संग्रह' दो भागोंमें हालमें ही प्रकाशित किया है । यह संग्रह बड़े महत्त्वका है । इसमें तेरह सौ अमङ्ग हैं। ये अमङ्ग तकारामजीके असली अमङ्ग हैं। इसमें संदेह करनेका कोई कारण नहीं रह गया है। श्रीविनायकरावजी लक्ष्मीजीके कपापात्र हैं और विद्वान भी हैं। उन्होंने यह सत्कार्य नि:स्वार्थ प्रेमसे किया है । यह 'सन्ताजीसंहिता' या 'जगनाडीसंहिता' अभी अधूरी है । इस संग्रहमें छपे हुए अभङ्ग सन्ताजीके हाथके हैं और शुद्ध लेखनपद्धति अवश्य ही तुकारामजीके समयकी और साथ ही सन्ताजीके हाथकी है, यह बात भी ध्यानमें रहे । श्रीतकाराम महाराजका अध्ययन कितना विशाल और किस उच्च कोटिका या सो आगे पाठक देखेंगे ही । सन्ताजीकी शिक्षा-दीक्षा जैसी थी उसी हिसाबसे उनके लेखनमें शुद्धि-अशुद्धि आ गयी है। देहमें मैंने दस-बीस बार चक्कर लगाये और तकारामके वंशजोंके यहाँके प्रायः सब पोथियोंके बेप्टन और कागज-पत्र देखे हैं। और इन सबका उपयोग इस चरित्रग्रन्थमें यथास्थान किया है । देहुमें तुकारामजीके खास घरमें तुकारामजीके हायकी लिखी एक वहीं सुरक्षित रखी है। इसे देखनेके लिये बडा प्रयत करना पड़ा है। इसमें महाराजके दो सौ पचीस अभक्त हैं। इसका लेखनप्रकार तुकारामजीके समयका और सन्ताजीकी बहीका-साही है। पर जो कुछ लिखा है वह ग्रद्ध और सुव्यवस्थित है। तुकारामजीके वंशज पूर्वपरम्परासे इस बहीको तुकारामजीके हाथकी . छिली बही मानते चले आये हैं। इस बहीमेंसे दो अभङ्गोंका फोटो इस प्रन्थमें जोड़ा है। तुकारामजीके हाथके अक्षर कम-से-कम उनकी सही प्राप्त करनेके लिये मैंने नासिक और त्र्यम्बकमें रहनेवाले देहकरोंकी मूल बहियोंको देला । उनकी सही मिल जाती तो बड़ा आनन्द होता! अस्त । और एक 'अमङ्गगाया' का उल्लेख करके यह गाथा समाप्त

करूँगा । बहिणाबाईका असल संग्रह मुझे शिकरमें मिला है । छपा हुआ संग्रह नकलरासे छगा है, असलगरसे नहीं ! छपे हुए संग्रहमें एक अमङ्ग इस प्रकार है—

> कळों आलें तुझें जिणं। देवा तूं माझें पोषण ॥१॥ आठवितां नांव रूपा। सदा निर्गुणींच लपा ॥२॥ वाट पांदे आट व्याची। सत्तातुरेचि मुळींची ॥३॥ बहेणी म्हणे परदेशीं। येथें आम्हां संगें जीसी ॥४॥

इस अभङ्गको पद्रते ही ऐसा लगा कि यह तुकारामका ही अभङ्ग है और भाषा' में देखा तो सचंमुच ही यह तुकारामका अभङ्ग निकल । इन्दुप्रकाश, आर्यभूषण और जगद्धितेच्छु प्रेसोंद्वारा प्रका-शित संग्रहोंमें कुछ शब्दोंके हेर-फेरके साथ यह अभङ्ग छपा है । यहिणाबाईके असल संग्रहमें यह अभङ्ग इस प्रकार है—

कळों अल तुझ जिन। देवा त्ं माझ पोषन ॥१॥ आठवितां याव रूपा। सदा निर्गुणींच लपा ॥२॥ वाट पाहे आठवा ची। सत्ता नोरे मुळि ची ॥३॥ तुका महण परदेसि। येथे आमहां संगें जीसी ॥४॥

सत्ताजीकी गायामें 'इन्दुप्रकाश' का-सा ही पाठ है। इन्दुप्रकाश 'गाया', दो साम्प्रदायिक 'गायाएँ', सन्ताजीकी 'गाया', विहणाबाईकी 'गाया'—ये ही पाँच संप्रह मुख्य हैं। ५ वाँ संप्रह अभी छपा नहीं है। कुछ पाठमेद हैं, शुद्धि-अशुद्धिक कुछ हेर-फेर हैं, इनका संशोधन होना आवश्यक है; तयापि तात्यर्थायंकी दृष्टित देखते हुए भाषा-गायामें बहुत बहा अन्तर, नहीं है ! सम्प्रदायके सिद्धान्त यदि परिचित हों, श्रीतुकाराम महाराजके विचारों और भावनाओंका अन्तरक्ष परिचय हो, कम-वे-कम विचारोंकी अन्तर्थारा जैंची हुई हो तो किसी भी संप्रहेष काम छिया जा सकता है। अभक्षोंके शुद्ध पाठ तभी मिळ सकते हैं जब या तो तुकाराम-जीके हायकी कोई प्रदी मिळे अथवा सब उपरुक्य प्रतियोंके अभक्षोंको वहीं एस्मतासे शोधकर परम्परा और संशोधन—दोनों प्रकारसे सर्वमान्य हो सकनेवाला कोई नवीन संग्रह प्रस्तुत किया जाय । मैंने अवतक-

के समी संग्रहोंमें खास-खास महत्वपूर्ण और मार्मिक अभङ्गोंको मिलान करके देखा है और इन प्रकार सम्प्रदायपरम्पराकी दृष्टित वारकरियोंमें प्रेमसे सिमालित होकर तथा आलन्दी, देहू, पण्डतीमें परम्परानुसार कथा-कीर्तन-प्रवचन सुनने और सुनानेने प्राप्त सम्प्रदायगुद्ध विचारपद्धतिक अनुसार इन अभङ्गोंका अध्ययन और मनन किया है । इस चरित्रप्रनथका जो प्रथम और सुख्य आधार है अर्थात् श्रीतुकाराम महाराजके अभङ्ग, उसका यहाँतक विवरण हुआ।

ग्रन्थका दूसरा आधार है शोध । बहुर्तोको इस बातका बड़ा आश्चर्य होता है कि एक ही मनुष्य शोधक और भावुक दोनों कैसे हो सकता है! मेरे विचारमें संतोंका चरित्रलेखक तो भावक, रसिक और चिकित्सक यानी शोषक होना ही चाहिये । परम्परा, उपासना और भक्तिभावकी उत्कटताके विना संतोंके रहस्य नहीं जाने जा सकते, न उनके ग्रन्थ ही समझमें आ सकते हैं। इस युगमें लोजसे बेलबर रह करके भी तो काम नहीं चल सकता । इसलिये जहाँतक हो सकता है, मैं दोनों ही बातोंको चरित्रप्रन्थोंमें मिलाता हूँ । प्रस्तुत ग्रन्थके लिये, खोजका काम जितना भी मैं कर सका उतना मैंने किया है। इसका दिग्दर्शन भी ऊपर कुछ करा चुका हूँ। यों तो सारा ग्रन्थ ही खोजसे भरा हुआ है। यहाँ उसका विस्तार कहाँतक किया जाय ? देहूमें दस-बीस बार जाकर वहाँकी पोषियाँ। कागज-पत्र और बहियाँ देखीं और उनमेंसे उतना ही मसाला इस ग्रन्थमें लगाया है जितना कि इसके लिये पोषक और आवश्यक था। श्रीशिवाजी महाराजके श्रीतुकारामतनय श्रीनारायण बोवाको लिखे दो पत्र मुझे प्राप्त हुए हैं । तुकारामजीके पुत्रोंकी जायदादका बटवारा और बहिणाबाईके पतिके सम्बन्धका एक व्यवस्थापत्र इत्यादि कई कागज-पत्र मेरे हाथ लगे हैं, पर इस ग्रन्थमें उनकी चर्चा चलाकर ग्रन्थका कलेवर बढ़ाना मैंने उचित नहीं समझा। तुकारामजीकी आजदिनतककी वंशावली देहु, पण्ढरपुर, नासिक और त्यम्बककी वंशावली तथा प्राचीन लेखोंसे मिलाकर तैयार की, सो भी इस ग्रन्थमें नहीं जोड़ी है। तुकागम-जीके और सवंशज देहमें तथा अन्यत्र भी बहुत हैं। तुकाराम महाराज- के अनन्तर उनके कुलमें उनके पुत्र नारायण बोवाके अतिरिक्त गोपाल बोवा, राघोबा और वासदेव बोवा-तीन पुरुषोंने अच्छी ख्याति लाभ की। नारायण बोवाको छत्रपति श्रीशाह महाराजने तीन गाँव भेंट किये थे। देह गाँवकी सनदमें यह लिखा है कि 'राजश्री तुकोबा गोसाँई' के पुत्र नारोबा गोसाँईने प्रसिद्धगढ दुर्गमें पत्र भेजा, उसमें लिखा कि श्रीतुकाराम महाराज देहमें भगवत्कथा कीर्तन करते हुए अदृश्य हो गये। यह बात प्रसिद्ध है। उन्होंके हाथों इन श्रीमगवानकी मूर्तिकी पूजा हुआ करती थी।' कीर्तन करते हुए तुकारामजीका अदृश्य होना, इस बातकी सर्वत्र प्रसिद्धि तथा तुकारामजीका भर्तिपुजन करना--ये तीनों बातें नारायण बोवाने बड़े महत्त्वकी कही हैं। इस प्रन्थके पूर्वपीठिकाध्यायमें। लोजमें मिले हुए कागज-पत्रोंका पूरा उपयोग किया है । इस चरित्रमें तुकारामजीके परपोते गोपाल बोवाका नामोल्लेख कई स्थानोंमें किया गया है। यह गोपाल बोबा तुकाराम महाराजके मझले पुत्र विठोबाके पोते हैं। राघोबा विठोबाके परपोते हैं । विठोबाके दो पुत्र, एक गोविन्द और दूमरे गणेश। गोविन्दके पुत्र गोपाल बोवा हुए और गणेशके श्यम्बक और फिर स्यस्त्रकके राघीता ।

तुकारामजीके प्रथम पुत्र महादेव बोवा थे। इनके बंदामें वासुदेव बोवा हुए—तुकारामजीके महादेव, महादेवके आवाजी, आवाजीके मुकुन्द और मुकुन्दके वासुदेव। तुकारामजीके बाद वासुदेव बोवा ही सबसे अच्छे निकले। यह भी कहा जाता है कि इन्हींसे देहूका सम्प्रदाय चला। बंद्यावलीका रोग विवरण यहाँ देना अनावश्यक है। शिक्तरमें जाकर बहिणावाई और शङ्कर स्वामीके सम्बन्धमें जो हूँद्-बोज की उत्तका उपयोग ययास्थान किया है। निलोबारायका हस्तलिखित ओवीबद्ध प्रन्य मिला, उससे भी काम लिया है। देहू और लोहगाँवके वर्णन तथा शिलालेख भी पाठक देलें। इस प्रत्यका कालनिर्णयं अभ्याय शोबसे ही भरा है। प्रन्यमें जहाँ-तहाँ वारकरी सम्प्रदायका स्वरूप दरसाया है। जहाँ जो कागज-पन्न, पुरानी बहियाँ और वेष्टन मिले उन सबकी खोज ठीक तरहसे की है। खोजने कोई स्थान अभी यदि खाली रह गया हो अथवा किसीकी खोज इसके बाद प्रकट हो तो उसके लिये में जिम्मेदार नहीं हूँ। आठ वर्षसे इस ग्रन्थकी पुकार मची है और इसके बारेमें अनेक लेख और व्याख्यान प्रसिद्ध होते रहे हैं, फिर भी यदि किसीने कोई बात मुझसे छिपा रखी हो तो यह उन्हींका दोष है।

इस चरित्रप्रन्थका तीसरा आधार है तुकारामजीके प्रयाणकालसे लेकर अबतक उनका जो-जो चरित्रकथन और गुणकीर्तन हुआ, जो-जो आख्यायिकाएँ ख्यात हुई। जो-जो चरित्रग्रन्थ और प्रबन्ध लिखे गये-उन सबका पर्यालोचन । इस सम्बन्धमें भी दो बातें कहनी हैं । इस प्रन्यमें तुकाराम महाराजकी गुणावली और भगवःकृपाके प्रसङ्घोंका वर्णन पाठक पढेंगे । इस गुणावली और भगवत्कपाके दिन्य प्रसङ्घ महाराजके जीवनकालमें सवपर प्रकट हो चुके थे। इस कारण उनके समकालीन तथा पश्चातकालीन सभी संत कवियोंने प्रेममें विभोर होकर उनका वर्णन किया है। इन्द्रायणीके दहमें तुकारामकी बहियोंको भगवानने जल-से उबार लिया। यह घटना संवत १६९७ से भी पहले कोल्हापुरतक गाँव-गाँवमें फैल चुकी थी। इसी संवत् १६९७ का एक लेख बहिणाबाईके आत्मचरित्रमें मिलता है कि कोल्हापरमें जयराम खामी हरिकीर्तन करते हए श्रीतकाराम महाराजके अभङ्ग गाया करते थे। रामेश्वर भट्टने -तकाराम महाराजकी जो स्तुति की है उसका प्रसङ्ग आगे आवेगा ही। इन्हींकी एक आरतीमें एक चरण इस आशयका है कि, 'पत्थरसहित बहियोंको जलपर ऐसे रला जैसी लाई छिटकी हो।' सदेह बैकण्ठ-गमनके विषयमें रङ्गनाथ स्वामीका बड़ा ही सुन्दर पद अन्तिम अध्यायमें आया है। इन्होंके भाई विद्वल (जन्मसंवत् १६७३) की प्रसिद्ध प्रभाती ·उठि उठि वा पुरुषोत्तमा' में यह चर्चा भी आ गयी है कि, 'उनकी बहियोंको तमने पानी लगनेतक न दिया'। संवत् १७४३ में देवदासने जो सन्तमालिका' रची उसमें कहा है कि 'जातिके बनिये तकाराम, तेरे भजनमें बहा गाढा प्रेम है। इसीसे तूने उस पुरुषोत्तमको पा लिया, जो तेरे कागज भी जलसे तारने चला आया।' श्रीघर स्वामीके (सन्तप्रताप' में बाहियोंके उबारे जानेकी चात लिखी है। संवत् १७३५ के बाद सन्तगुणकीर्तनोंमें तुकारामकी बहियोंके तारे जाने तथा उनकें सक्षारीर वैकुण्ड विधारने—इन दोनों ही घटनाओंका कीर्तन किया गर्या है। शिवदिनकेमरी, मध्यसुनीश्वर, देवनाथ महाराज आदिने अपने पदोंमें तुकाराम महाराजकी स्तुति करते हुए इन दो कथाओंका स्मरण कराया है। समर्थ औरामदास स्वामीके सम्प्रदायवालोंने भी तुकारामजीके प्रति अस्यन्त प्रेम व्यक्त किया है। समर्थ और तुकाराम एक दूर्वरेसे अवस्य ही मिले होंगे। 'मिक्षाके मिससे छोटे-बहे सबको परख छे' भहन्त महन्तको हुँदे' इत्यादि सीख 'दासबोध' द्वारा देनेवाले समर्थ दिक्षणमें कृष्णानदीके तीरे संवत् १७०१ में आये। इसके पाँच वर्ष बाद संवत् १७०७ में तुकाराम अहस्य हुए। इन पाँच वर्षके कालमें समर्थ तुकारामजीसे कभी न मिले हों, यह तो असम्भव ही प्रतीत होता है। रामदास-तुकाराम-मिलापके कथाप्रसङ्ग रामदासी प्रन्योंमें वर्णित हैं। उदब-सुतने समर्थवरित्रमें तथा रङ्गनाथ आत्या स्वामी, वामन, निवराज, बोचले बोवा और जयराम स्वामीन लिखा है कि एण्डरपुरमें तुकाराम, रामदास मिले।

भीम खामीके 'धन्तलीलामृत' में तुकारामचिरित्र बीस अभङ्गोंमें है। पर इन बीस अभङ्गोंमें भी समर्थ-तुकाराम-सिल्नका प्रसङ्ग वर्णित है तथा और भी कई प्रसिद्ध और अप्रसिद्ध आख्यायिकाएँ हैं। 'दास-विश्रामधाम' की भी यही बात है। तुकारामजीकी कई अनोखी बातें इस प्रत्यमें हैं। उनकी विपत्ति, उनके धैर्य, निस्पृहता और असीम प्रमामितका बहुत अधिक वर्णन है। संतोंकी छोटी-बड़ी सभी गायाओं में तुकारामका गुणकीर्तन हुआ है। तुकारामजीकी सब आख्यायोंकाओं एकत्र करके और उनकी कुलपरम्परा जानकर सन्तचित्रकार महीपति बायाने पहले (संवत् १८१९) 'मक्तलीलव्य' में पाँच अध्यायोंका तुकारामचित्र विवत् १८३१) 'मक्तलीलव्य' में तोख अध्यायोंका तुकारामचित्र लिखकर तुकाराम महाराखकी बड़ी सेवा की। इन सब बातोंचे यह अच्छी तरह मालूम हो जाता है कि किस प्रकार महाराहके क्या सकरी और क्या अन्य सभी सम्प्रदायोंके लोगोंमें तुकारामजीकी कीर्तिपताका फहराती रही। परंतु सबसे बदकर तुकारामजीकी सम्यन्थमें

मोरोपन्तकी तीस-पैंतीस आर्थाएँ हैं जिनमें उन्होंने तुकाराम, तुकारामके अमङ्ग इन अमङ्गोंके कीर्तनोंपर और कीर्तनोंद्वारा जनसमूहपर होनेवाले परिणामीका बड़ा ही मार्मिक वर्णन किया है। तुकाजी 'विसद, विराग, विसत्सर' थे, नारद-प्रह्वादके समान लोगोंको हरिकथामृत पान करानेके लिये वैकुण्ठसे उत्तरे थे। ऐसे यह ज्ञानाम्बुधि और 'मूर्तिमान् मक्तिरस' श्रीतुकारामको सब लोग 'प्रेमसे गावें, ध्यावें और अपने पापोंको तुका-बानीसे मस्म करें।'

खात्मानुभव देखते तुकजी केवल सखा जनकजीके।
वैराग्य देख जिनका डोलन लागे अंग सनकजीके ॥१६॥
वाणी अभंग जिनकी बिन होके हो न हरिकथा साँची।
श्रोता अभंग पाते स्तन मातासे प्रसन्नता साँची॥१९॥
बहु जड-जीवोंको जो सुभक्तिकी दें सीख तुका झानी।
उन सम कोई होगा कभी कहीं क्या भक्त तुका-बानी॥२०॥
(हन्दीपयानवाद)

'इन्दुप्रकाश' वाले संग्रहके प्रकाशित होनेके बादसे तुकाराम महाराजके चरित्र और अमङ्गोंकी ओर लोगोंका ध्यान विशेषरूपसे लगा । इस संग्रहमें दिये हुए चरित्रके आधारपर बंगला और कर्णाटकी भाषाओंमें तुकाराम महाराजके चरित्र लिले गये । श्रीवालकृष्ण मह्वार-हंसका सुन्दर निवन्ध (संवत् १९३७), श्रीकेलुसकरलिलित चरित्र (संवत् १९५३), श्रीभिडेजीका 'तुकाराम बोवा' प्रबन्ध और फिर इन्द्रीरके प्रो० शान्ताराम देसाईप्राध्यत 'तुकाराम अमङ्गरलोंके हार' श्रीषंक सत्यजिशालाप्रधान और याह लेनेवाला हृदयकी लगन-लगा निवन्ध-ये सब निवन्ध और ग्रन्थ प्रकाशित हुए । फेजर साहवने तुकारामके कई अमङ्गोंका जो अङ्गरेजी अनुवाद किया वह प्रसिद्ध है । हमारे ईमाई भाई भी श्रीतुकारामकी गुण-गौरव-वेवामें हमसे बहुत पीछे नहीं हैं। डां॰ मेरी माहकेलका प्रवन्म भी अच्छा है और रेवरेण्ड नेहेम्या ( पूर्व हिंदू श्रीनीलकण्ड गोरे ) का लिखा हुआ 'तुकारामका भर्मविषयक हान' निवन्म बहुत ही विद्वत्तापूर्ण है । रेवरेण्ड नवलकर और डां॰ मैक-निकलके अङ्गरेजी भाषामें लिखे लेख नामोल्लेखयोग्य हैं । यहाँकी तुकाराम-चर्च-सोसायटी तुकारामकी बानीका प्रचार करनेमें बहुत यक्तवान् है । अवतक जिन-जिन लोगोंने अपने-अपने दङ्गरे तुकारामके चरित्र और अमङ्गोंके विषयमें जो कुछ भी लिखा, उन सबको धन्यवाद देकर अब प्रस्तुत ग्रन्थकी दृष्टिके विषयमें दो शब्द लिखता हूँ ।

इस प्रन्थके (१) अभङ्गोंका सूक्ष्मावलोकन, (२) खोज और (३) अवतकके प्रयत्नोंका निरीक्षण-ये तीन आधार बताये: अब इस प्रन्थका स्वरूप संक्षेपमें निवेदन करता हूँ। मङ्गलाचरणके पश्चात् पहले कालनिर्णयका प्रश्न हल किया है। इसके बादके दो अध्यायोंमें तुकारामका पूर्वचरित्र है और फिर समग्र मध्यखण्ड उपासनाप्रधान है। यह उपासनाखण्ड श्रीतुकाराम महाराजके वचनोंके ही आधारपर विस्तार-पूर्वक लिखा है जिसमें ऐसा प्रयत्न किया गया है कि महाराष्ट्रीय भागवत-धर्मान्यायियों अर्थात् वारकरियोंको और सामान्यतः सबको ही इस भागवतसम्प्रदायका विशुद्ध मुलकमसे यथार्थ परिज्ञान हो। और यह माल्यम हो कि तुकाराम किस साधनकमसोपानसे साक्षात्कारकी पैढीतक चढ़ गये, उनके सामने संगुणोपासनाका रहस्य खल जाय, उन्हें श्रीविद्रल-खरूपका बोध हो और उनके लिये परमार्थमार्गपर चलना सगम हो। भक्तिमार्गको वे स्पष्ट देख लें। यही इस विस्तारका मुख्य हेत रहा है। भावुक भगवद्रक्तोंको यह मध्यखण्ड बहुत प्रिय और बोबप्रद होगा। बारकरी सम्प्रदायकी सिद्धान्तपञ्चदशी बतलाकर एकादशीवतः नाम-संकीर्तनः सत्संग और परोपकारका महत्त्व तथा तुकारामजीके पूर्वाम्यास-

का विवरण बताकर विस्तारके साथ अन्तरक प्रमाणोंको देते हुए वह चर्चा चलायी है कि उन्होंने किन-किन प्रन्योंका अध्ययन किया या और किस ग्रन्थसे क्या पाया था। सातवें अध्यायमें गुरुकूपा और गुरू-परम्पराका विवरण है । चित्तशुद्धिके साधनोंमें पाठक तुकारामजीकी कोकप्रियताका रहस्य, मनोजय, एकान्तवास, आत्मपरीक्षण और नाम-संकीर्तनका आनन्द हैं । फिर भक्तिमार्गकी श्रेष्ठता, सगुणनिर्गुणविवेक, श्रीविट्ठलोपासना और श्रीमूर्तिपूजाः भगवन्मिलनकौ लगन—इन सब**को** देखते हुए सगुण प्रेमको चित्तमें भरते हुए विट्ठहरूवरूपका परिचय प्राप्त करके श्रीविटठलमूर्तिको ध्यानसे मनोमन्दिरमें बैठावें और रामेश्वर मह और तुकाराम महाराजके बादके मर्मको जान तुकारामकी ध्यान-निश्रको ध्यानमें छा श्रीतुकारामके साथ सगुण-साक्षात्कारके उनके आनन्दका प्रतिकानन्द लाभ करें । इस प्रन्यका मध्यलण्ड श्रीतकाराम-चरित्रका इदय है । इसी इदयको लेकर आगे बढिये । मेधवृष्टिमें दकारामजीने संसारियोंको बार-बार कैसे जगाया है। दाम्भिकोंका कैसा मण्डाफोड़ किया है, यह देख लें। पीछे तुकाराम और शिवाजी-प्रकरण समग्र पढनेके पश्चात् पाठक यह समझ लेंगे कि सन्तोंपर संसारियोंकी ओरसे जो आक्षेप किये जाते हैं वे कितने अयथार्थ हैं। इसके अनन्तर सोलड शिष्योंकी वार्ताएँ, निलोबारायकी महिमा और इनके बादके बारकरी नेता, तकारामबाबा और जीजाबाईका गृहप्रपञ्च, दोनोंकी ओर-छोरकी दृष्टियोंका मध्य देखते द्रुए यह देखें कि श्रीतुकाराम महाराज ज्ञान-भक्तिके परमात्मानन्दको कैसे प्राप्त हए और कैसे सद्यरीर वैकुण्ठ सिघारे।

#### धन्यवादके दो शब्द

इन्दौरचंस्थानाभिपति श्रीमन्त सवाई तुकोजीराव होळकरने इस चरित्रग्रन्यका ळेखन प्रायः समाराहेहो चुकनेपर इस सत्कार्यके निमित्त बहुत बड़ी द्रव्यसहायता की, इसके लिये मैं उनके प्रति अपनी हार्दिक इतकता प्रकट करता हूँ। तुकाप्रेमी श्रीधिवराव कृष्ण कैकिणी तथा स्व॰ कर्नल कीर्तिकर और इस ग्रन्थकी हस्तलिखित प्रतिको पढ़ते हुए चर्चाद्वारा सहायता करनेवाले श्रीमिडेजीके मी बड़े उपकार हैं। मगवान् श्रीपाण्डुरक्क उपकार तो शब्दोंद्वारा व्यक्त हो ही नहीं सकते हैं। तुकावानीमें यही कहना पड़ता है कि—

बस करो स्वामी अब ये बचन ।
तेरे ऋपादान वाणीरूप ॥ १ ॥
तेरा दिया तेरे चरणींपै बारा ।
मार है उतारा पांड्रगं॥ २ ॥

पूना 'मुमुधु' कार्यालय जन्माष्टमी संवत १९७७

साधुसन्तीका दासानुदास---लक्ष्मण रामचन्द्र पांगारकर



# यूर्व खण्ड-कर्षकाण्ड



#### श्रीविमणीवद्यभाय नमः

### मंगलाकरण

समचरणसरोजं सान्द्रनीकाम्बुदाभं जवननिद्वितपाणि मण्डनं मण्डनानास् । तदनपुरुसिमाकाकम्बरं कञ्जनेत्रं सदयभवकदासं विट्टर्ड विन्तवासि ॥

#### अमङ्ग

सम बरण दृष्टि व्हिटेविर साजिरी।
तेर्ये माझी दृरी वृत्ति राह्ये॥१॥
आणिक न मामिक पदार्थं।
तेर्ये माझें आर्त नको देवा॥धु०॥
ब्रह्मादिक पर्दे दुःसाची शिराणी।
तेर्ये दुधित्त सणी जढों देसी॥२॥
तुका महुणे त्यार्थे कळरुँ आम्हा वर्मं।
जें कें कर्म धर्म नाशिक्ता॥१॥

'क्षितके चरण और नेत्र सम हैं ऐसे भगवान् ईटपर खड़े बड़े ही भक्षे कार्ते हैं। हे*भगवान्* टे हरि !! मेरी चित्तवृत्ति सदा वहीं कगी रहे। और कोई मायिक पदार्थ ग्रहों नहीं चाहिये, भगवन् ! उसमें मेरा मन कमीन को । ब्रह्मादिक पद दु:खोंके ही घर हैं, उनमें मेरा चित्त कमी दुश्चित्त न हो । तुका कहता है, उसका मर्म मैंने जान लिया; बो-बो कर्म-धर्म हैं, सब नाशवान् हैं।'

सम चरन दीठि, ईटासन सोंहै। मेरो मन मोहै, सदा हरि॥ ९॥ आन न चाहिय, मायिक पदार्थ। विषयकामार्थ, नाहीं नाहीं॥ टेक॥ ब्रह्मादिक पद, दुःस-निकेतन। तहीं मेरो मन, न हो कदा॥ २॥ तुका कहे पाको, जान्यो, सब मर्म। जो जो कमैं वर्म, नार्से अन्त॥ २॥

(हिन्दीपषानुबाद)

#### ( ? )

भक्तराज पुण्डलीकने यह बहा उपकार किया जो वैकुण्ठधामका निज ब्रह्म यहाँ ले आये । बाल्मूर्ति श्रीपाण्ड्र (श्र (श्रीकृष्ण) गायों और ग्वालीसमेत बहे प्रेमसे आकर यहाँ समपद खहे हैं । एक अक्षरके आधिक्यसे यह दूसरा (भू-) वैकुण्ठ ही है। और भी अनेक वैकुण्ठ कहानेवाले तीर्थत्यान हैं पर इसके समान नहीं । इसकी पञ्चक्रोधोमें पापताप या आधि-व्याधि आ ही नहीं सकतीं । फिर विधि और निषेच यहाँ किसके लिये रहेंगे ! पुराण ऐसा बताते हैं कि यहाँके मनुष्य चतुर्मुज हैं, इनके हार्योमें सुदर्शनचक है, कल्यान्तमें भी यहाँ कभी पाप नहीं प्रवेच कर सकता । पण्डरी (पण्डरपुर) महाक्षेत्र है, इसकी महिमा अपार है । तुका कहता है यहाँके वारकरी (नियमपूर्वक यात्रा करनेवाले श्रीविद्धक्त भक्त ) धन्य हैं।

( ( )

कप्टिपर कर, उर तुलसीमाल । ऐसी नंदलाल छिब देखूँ॥ १॥ चरन-सरोज खिले ईंटपर । ऐसी सम रूप छिब देखूँ॥ छु०॥ किट पीतांकर गरुड़-बाहन । परम मोहन छिब देखूँ॥ २॥ सूख सूख हुआ पंजर हेवल । अब तो दयाल आवो नाय॥ ३॥ तुकाकी हेखामी, करो पूरी आस । करो न निरास हिर मेरे॥ ४॥

#### (8)

हे बिनमणीवल्लम ! तुम्हारी छिविमें मेरी आँखें गड़ जायें । हे नाथ ! तुम्हारा रूप मधुर है, नाम भी तुम्हारा वैमा ही मधुर है। ऐसा करो कि इसी माधुरीमें मेरा प्रेम सदा बना रहे। अरी मेरी विठामाई ! मुझे यही बरदान दे और मेरे द्वदयको अपना घर बना ले। तुका कहता है, में और कुछ नहीं चाहता; सारा सुख तो तेरे चरणोंमें ही है।

#### (4)

सुंदर सुकुमार, मदनमोहन । रवि-सासि-मान, हर कीने ॥ १ ॥ कस्तूरीलेपन, चंदनकी सौर । सोहै गर हार, बैजयंती ॥टेका॥ मुकुट कुंडल, श्रीमुस सोहत । सुख-सुनिर्मित, सबै अंग॥ २ ॥ पीत पट धारे, पीतांबर काछे । धनश्याम आछे, कान्हा मेरे ॥ ३ ॥ औ मेरो अधीर, मिले को मुरारी । हटो तुम नारी, तुका कहै ॥ ४ ॥

#### ( )

सुंदर सो ध्यान, ठाढे ईंटासन । कर किट-सन, मन आँचे ॥ १ ॥ गके बृंदा-माज, काछे पीतांबर । मीहे निरंतर, साई ध्यान ॥ष्टु०॥ मकर कुंडऊ, जगर्मों सबन । कौस्तुन रतन, कंठ राजे ॥ २ ॥ तुका कहे मेरों, यहै सर्वे सुख । जो देखूँ श्रीमुख, प्रियतम ॥ ३ ॥

#### ( 9 )

श्रीअनंत मधुसूदन । पश्चनाम नारायण । जगन्यापक जनादैन । आनन्दघन अदिनाश ॥ १ ॥ सकल देवाधिदेव । दयार्णव श्रीकेशव । महानंद महानुमाव । सदाशिव सहजरूप ॥द्र०॥ चक्रघर विदर्भरः । गरुडच्च क्रुणाकरः । सहस्रपद सहस्रकः । श्रीरसागर शेषश्यन ॥ २ ॥ कमलनयन कमलापति । कामिनि मोहन मदनमूर्ति । नतारक धारक\*श्चिति । वामनमूर्ति निवेकम ॥ ३ ॥ सर्वेश सगुण निर्मुण । जगजनक जगजीवन । वसुदेव देवकी-नंदन । बालराँगन ने बालहरूण ॥ ४ ॥ तुका रावरी शरणी । ठाँव दीजे निज चरण । विवय मेरी कीजे श्रवण । मवर्चयन ते खुडावो ॥ ५ ॥

#### ( )

जो नित्य निरामय अद्भय आनन्दस्वरूप और योगीजनोंके निज श्रेय हैं, वही समन्दरण श्रीविद्धकरूप देखो, भीमातीरपर, ईटें ट्रार विराज रहे हैं। पुराण जिनकी खुति करते नहीं अघाते और वेद भी जिनका पार नहीं पाते वही श्रीपुण्डरीकके प्रेमले साकार बन आये हैं। तुका कहता है, सनकादिक मुनिगण जिनका ध्यान करते हैं वही इमारे कुळदेव यह श्रीपाण्डरक महाराज हैं।

अर्थाद (श्वितिधारक—पृथ्वीको धारण करनेवाळे।' इस विषयमें गीता अध्याय १५ रुलोक १३ में भगवान् कहते हैं—'गामाविष्य च भूतािन धारवाम्यह-मोजसा' अर्थाद (पृथ्वीमें आकर मैं सब भूतोंको धारण करता हूँ।' इसका भाष्य करते हुए जानेश्वर महाराज कहते हैं, 'मैं पृथ्वीमें वुस वैठा हूँ, इसीसे इस महा-अलसमुद्रमें यह मिट्टीके एक लोदे-सी पृथ्वी गुल नहीं जाती।'

#### ( ? )

श्रीविद्वल्नाम-सङ्कीतंन बड़ा ही मधुर है। विद्वल ही तो हमारा जीवन है और झॉझ-करताल ही हमारा सारा चन है। 'विद्वलः विद्वलः' वाणी अभियरसख्खीवनी है। तुका रँगा है इसी रङ्गमें। अङ्ग-अङ्गमें विद्वल श्रीरङ्ग हैं।

#### ( %)

मेरी विठामेया प्रेम-रत पनहाती है, छातीसे ख्याकर अपना अमृतस्तन मेरे मुखमें देती है। अपने पाससे जरा मी विछुड़ने नहीं देती। बो भी माँगता हूँ, देती है, 'ना' तो कभी करती ही नहीं। निदुराई नामको भी नहीं, दयाकी मूर्ति है। तुका कहता है, वह अपने हायसे जो कौर मेरे मुँहमें डाख्ती है, वह ब्रह्मरस ही होता है।

#### ( ११ )

आषादी आयी, कार्तिकीकी हाट लगी | बस, ये ही दो हाट काफी हैं और व्यापार अब करनेका कुछ काम नहीं । यहाँ भक्तिके भावसे कैवस्यआनन्दकी राशियोंका लेन-देन करो । विद्वल नामका सिक्का यहाँ चलता है, उसके बिना कोई किसीको यहाँ पूछता नहीं ।

#### (१२)

नैहर है मेरा, पंढरी-पत्तन । कूटत थान, गाऊँ गीत ॥ १ ॥ राई रक्तमाई, सत्यमामा माता । पंडुरंग पिता करें वास ॥ टेक ॥ उद्धर्व अकूर, व्यास अंवरीष । नारद मुनीश, माई मेरे ॥ २ ॥ गठढजी बन्यु, ठाडिठे पुंढठीक । तिनके कौतुक, मेय मेरे ॥ ३ ॥ मेरे बहु गोती, संत ओ महंत । नित्य सुमिरत, सर्वनाम ॥ ४ ॥ निवृत्ति ज्ञानदेव, सोपान चांगाजी । मेरे शीके हैं जी, नामदेव ॥ ५ ॥
नागा जनमित्र, नरहिर सुनार । रेदास, कबीर, सगे मेरे ॥ ६ ॥
मुनां सूरदास, मानी सांवताजी । गीत गुणकेजी गावो गावो ॥ ७ ॥
चोस्तामेला संत, हृदयके हार । कमी ना विसार हरि-दास ॥ ८ ॥
जीवके जीवन, एका-जनार्दन । पाठक श्रीकान्ह, मीराबाई ॥ ९ ॥
अन्य मृनि संत, महंत सज्जन । सबके चरण, माथे घर्छ ॥ १० ॥
सुस्त संग जाते, पंढरी-दर्शन । तदीय कीर्तन, कर्छ सदा ॥ १९ ॥
तुका कहे माता, पिता मेरे ये ही । सुस्तरूप गृही, गृहाश्रमी ॥ १२ ॥

#### (१३)

इन सन्तोंके बढ़े उपकार हैं। कहाँतक गिनाऊँ ? ये मुझे निरन्तर जगाते रहते हैं। क्या देकर इनका एइसान उतारूँ ? इनके चरणोंमें यदि अपना प्राण भी अर्पण कर दूँ तो वह भी अत्यल्प है। जिनका स्वैर आलाप भी हितगर्भ उपदेश होता है, वे कितना कष्ट उठाकर मुझे शिक्षा देते हैं! यछड़ेपर गौका जो भाव होता है उसी भावते ये मुझे सम्हाले रहते हैं।

#### ( १४ )

जो ब्रह्मरूप हैं उनके कर्म भी संकल्पविकल्पविरहित होनेसे ब्रह्मरूप ही होते हैं। स्फटिकशिला जिस रंगकी वस्तुके पास रखो, उसी रंगकी दिलायी पड़ेगी, पर वास्तवमें वह रहती है उपाधिते अलग ही। बच्चे अनेक प्रकारकी बोलियोंसे माताको पुकारते हैं, पर उन बोलियोंका यथातस्य शन माताको ही होता है। ऐसे जो उपाधिरहित अन्तर्शानी हैं, तुका उनकी बन्दना करता है, बार-बार उनके चरणोंमें गिरता है!

#### (१५)

सन्तोंने मर्मकी बात लोककर हमें बता दी है—हायमें झाँझ, मजीरा के को और नाचो । तमाधिक सुखको भी इसपर न्योछावर कर दो । ऐसा ब्रह्मरत इस नाम-सङ्कीर्तनमें भरा हुआ है। भक्ति-माग्यका बल-मरोसा ऐसा है कि उससे इस ब्रह्मरसंसेवनका आनन्द दिन-दिन बढ़ता ही जाता है। चित्तमें अवस्य ही कोई सन्देहान्दोलन न हो। यह समझ लो कि चारों मुक्तियाँ हरिदासोंकी दासियाँ हैं। इसिसे तुका कहता है, मनको द्यान्ति मिलती है और त्रिविध ताप एक क्षणमें नष्ट हो जाते हैं।

#### (१६)

सदा-सर्वदा नाम-संकीर्तन और हरि-कथा-गान होनेसे चित्तमें अखण्ड आनन्द बना रहता है। सम्पूर्ण सुख और शृङ्कार इसीमें मैंने पा किया और अब आनन्दमें झूम रहा हूँ। अब कहीं कोई कमी ही नहीं रही। इसी देहमें विदेहका आनन्द ले रहा हूँ। तुका कहता है, हम तो अभिरूप हो गये, अब इन अङ्कोंमें पाप-पुण्यका स्पर्श मी नहीं होने पाता।

#### ( १७ )

नाम-संकीर्तन सुगम साधन। पाप-उच्छेदन जडमूत॥१॥
मारे मारे फिरो काहे बन बन। आवें नारावण घर बैठे॥ टेक॥
जाओ न कहीं करो एक चित्त। पुकार अनन्त दयाघन॥२॥
'राम कृष्ण हरि बिट्ठुत केशव।' मन्त्र मिर माव जपो सदा॥ १॥
नहिं कोई अन्य सुगम सुषय। कहूँ मैं शपय कृष्णजीकी॥४॥
तुका कहे सीवा सबसे सुगम। सुषी-जनाराम रमणीक॥४॥

(26)

कोटि-कोटि आनन्द मेरे पेटमें समा गये। नामका अखण्ड प्रेम-प्रवाह चळा है। राम-कृष्ण नारायण नाम अखण्ड जीवन है, कहींसे मी खण्डित होनेवाळा नहीं। इह-परकोक दोनों, तुका कहे, इसके समतीर हैं। (१९)

हरिष्द दासा नाहिं मय जिंता । दुःखके निहन्ता नारायण ॥ १ ॥ नहिं सिर मार संसार उद्देग । हरें मदरोग पांदुरंग ॥ टेक ॥ रहे मन घीर सदा समाधान । सुखके निधान संग खढ़े ॥ २ ॥ तुका कहे मेरे सखा पांदुरंग । व्यापि रहे जग इकते ही ॥ ३ ॥





श्रीतुकाराम

### श्रीतुकाराय-चरित्र

### पहला अध्याय

## काल-निर्णय

बो-बो कुछ घर्मले हैं उसकी रक्षा करनेके लिये प्रतियुगर्मे मैं आया करूँ, यह तो स्वमान-प्रवाह ही है और यह पहलेसे ही चळा आया है । (४९) इसी कामके लिये मैं युग-युगर्मे अवतार लेता हूँ। पर इस बातकी बो समझे वही बुद्धिमान् है। (५७)

---श्रीषानेश्वरी म० ४

#### श्रीतुकाराम-चरित्रकी महिमा

इस प्रथमाध्यायमें श्रीतुकाराम महाराजके जीवनकी मुख्य-मुख्य पटनाओंका काळानुक्रम निश्चित करना है । तस्त-दृष्टिसे विचारें तो

महात्माओंके जीवनका हिसाब ही हम क्या लगा सकते हैं ! मृत्युको मारकर नो चिरखीव हुए और काल-नागको नायकर उसपर नाचते हुए जो छोक-संप्रहमात्रके लिये स्वेच्छासे भूलोकमें विचरते रहे उनका जन्म क्या और मृत्य ही क्या ? जीवनमक्त महात्मा लोक-कल्याणकी विमल सक्ष्म वासना चित्तमें भारण किये समय-समयपर भूलोकमें अवतीर्ण हुआ करते हैं। और कुछ सत्सिक्कियोंको अपने सत्सक्कका असामान्य लाभ दिलाकर जहाँ-के-तहाँ ही विलीन हो जाते हैं । जन्म-मरणका तो हमलोग उनपर मिथ्या ही आरोपण करते हैं ! यथार्थमें सूर्यभगवान तो अपने स्थानमें ही स्थिर रहते हैं, पर उदयास्तको 'मान' मानकर हम उनपर उनके उगने-इबनेका आरोपण किया करते हैं। इमारा दिन-मान भी ऐसा ही होता है कि जब हमारे घरकी छतपर सूर्यका प्रकाश आता है तब हम समझते हैं कि सर्योदय हुआ और जब हमारे घरसे सूर्यभगवान नहीं दिखायी देते तभी इम सूर्यास्त मान लेते हैं । श्रीराम-कृष्णादि भगवदवतारोंमें और अन्य विभित्तयोंके चरित्रोंकी भी यही बात है। उनका अजन्मा होकर भी 'जन्मना।' अकिय होकर भी 'कर्म करना' और अमर होकर भी 'मरना' ही यथार्थमें उनका चरित्र है ! तुकाराम महाराजके ऐसे चरित्रका विचार करनेसे उनका चरित्र लिखना असम्भव ही हो उठता है। तकारामजी कहते हैं। 'हम वैकुण्ठवासी हैं। यहाँ वैकुण्ठसे आये हैं।' ऐसे वैकुण्ठवासी तुकारामका चरित्र कहाँसे कब आरम्भ हुआ और कहाँ जाकर कब समाप्त हुआ। यह भला कौन बता सकता है ? तुकारामजीने स्वयं ही बताया है कि इस कहाँसे आये और किसलिये आये। भक्तिका हक्का बजे। कलिकालका दमन हो और सब लोग भक्तिसे भगवानुका जय-जयकार करें' यही उनके अवतीर्ण होनेका प्रयोजन था और उनका चरित्र भी उन्हींकी वाणीसे ·बानी कहूँ वेदनीति । करूँ कृति सन्तोंकी ।' यही या । भगवान्का सन्देशा ले करके ही वह आये थे। 'तुका कहे हरि पठायो संदेस सुखद

सुदेश भक्ति पंथ ।' भक्तिका डक्का बजाने, कलिकाल-नागको नाथने, वेद-नीतिका प्रचार करने, भगवान्के सुखद सुरम्य भक्ति-मार्गका सन्देशा लेकर वह आये थे । अगोत् वह तिद्धरूपसे-भगवद्विभृतिरूपसे ही अवतीर्ण हुए थे । ऐसे सत्प्राचका चरित्र सामान्य साधकके चरित्रका-सा लिखना क्या समुचित होगा ? अकाल पड़ा, स्त्री-पुत्र अन्नके बिना भूखों मर गये। मन विकल हुआ, चित्तपर विषाद छा गया और फिर इससे वैराग्य हो आया ! तब भण्डारा-पर्वतपर गये। ग्रन्थोंका अध्ययन और नामस्मरण करने लगे। स्वप्नमें गुरुने आकर दर्शन दे अनुग्रह किया, इससे वह कतार्थ हए, कवित्वस्फ्रिति हुई, मुखसे अभङ्ग-गङ्गा प्रवाहित होने लगी, हरि-कीर्तनोंकी धूम मचायी और अन्तमें परलोक सिभारे । इन बातोंके अतिरिक्त श्रीतकाराम महाराजका चरित्र और हम क्या वर्णन कर सकते हैं ? इन बातोंमें सांसारिक दुखोंका जो माग है वह तो कितने ही संसारियों और साधकोंके भागमें बढ़ा ही रहता है। इसी रास्तेहीपर तो सब चल रहे हैं। पर इन्हें तकाराम महाराजकी-सी दिव्य स्फर्ति नहीं होती, इसका कारण क्या है ! दुर्भिक्ष, अपमान, आपदा, खी-पुत्र-विरह इत्यादि बातोंसे अत्यन्त दुःखी होकर तकाराम संसारसे उपराम हुए। यही तो हम चरित्रकार तुकाराम-चरित्र सुनावेंगे; पर ऐसी-ऐसी आपदाओंका रोना रोनेवाले असंख्य जीव इस संसारमें हैं। पर इन सबको तुकारामकी-सी उपरामता अंद्यतः भी क्यों नहीं होती ? नाना प्रकारकी विपत्तियोंसे प्रवराकर कुएँमें जा गिरनेवाले या अफीम खाकर आत्महत्यापर उतारू होनेवाले अथवा ·हाय पैसा !' करते हए मरनेवाले सींडमें लिपटी मक्खीकी तरह धनके ही पीछे पहे हए उसीमें मर मिटनेवाले जीवोंकी इस संसारमें कोई कमी नहीं है । कमी है उन्हीं लोगोंकी जो विपत्तियोंपर सवार होते हैं। उनसे दव नहीं जाते । धनको तुन्छ समझनेवाले, विपत्तियोंके पहाडोंको ढा देनेवाले तुकाराम ऐसे ही रणवाँकडे वीरोंके सरदार थे। ऐसे वीर, ऐसे वीर-शिरोमणि

जिन्होंने मायाको जह-मूळसे उखाह डाला, कहाँसे पैदा होते हैं, यही तो प्रश्न है। बात यह है कि जो महात्मा हैं वे महात्मा ही हैं। उनके सम्बन्धमें कार्य-कारण-परम्परा जोडनेकी हमारी विचार-पद्धति बेचारी बेकार ही हो जाती है। तकाराम-जैसे सन्त-वीर एक ही जीवनके फल नहीं, 'अनेकजन्म-संमिद्धः होते हैं। तुकारामने देहप्राममें। और उसके चतुर्दिक् जो पुण्य-कार्य किया वही पुण्य-कार्य वह पूर्वजन्मोंमें भी करते रहे, इसीसे विपत्तियोंके बहे-बहे दुगोंको उन्होंने आसानीसे जीत लिया । विपत्तियोंके आनेसे उन्हें वैराग्य हुआ यह कहना तो यहाँ शोभा नहीं देता । यहाँके योग्य बात यही है कि उनके जन्म-सिद्ध अपार ज्ञान-भक्ति-वैराग्यके सामने विपत्तियाँ बालूकी भीतकी तरह दह गयीं। तुकारामजीने स्वयं ही कहा है, 'पिछले अनेक जन्मोंसे इम यही करते आये हैं: संसार-द:खसे दुखी जीवोंको विश्वास दिलाकर दादस वंधाते, इरिके गीत गाते, वैष्णवींको एकत्र करते और पत्थरींतकको पिघलाते-यही सब तो करते-आये हैं।' जन्म-जन्म यही करते आये हैं और इस जन्ममें भी यही करना है । इनके रिवा और कौन ऐसा कर सकता है ? एक स्थानमें इन्होंने कहा है कि 'भगवन् ! जब-जब आपने अवतार लिया तब-तब मक्तिका आनन्द खटने और बह आनन्द सबको वितरण करने मैं भी आपके सङ्ग आया हैं।' प्रभुके प्रत्येक अवतारमें आकर उन्होंने भक्तिका डंका बजाया और आगे भी बजाते ही रहेंगे । ऐसे जिन श्रीतकारामने महाराष्ट-देशके देह-स्थानमें आकर अवस्थान किया उनकी इन सब लीलाओंकी एक माला ग्रेंथकर तैयार करना उसीसे बन पड सकता है जो वैसा ही दिव्यदृष्टिसम्पन्न महात्मा हो अर्थात जो ऐसे भगवद्विभृतियोंके अगले-पिछले सब चरित्रों में एक-सी प्रवाहित होनेवाली अन्तःसलिला लीला-बाराको प्रत्यक्ष कर सकता हो । यह परम सौभाग्य किसको प्राप्त है ! इस तो अपने अन्तरक्क खजनोंके भी अन्तर्गत मनोस्यापारोंका ठीक-ठीक पता नहीं खगा सकते। उनके

स्वभाव, गुण, दोष और चेष्टाओंकी गाँठें नहीं खोल सकते, उनके कम-विकासके इतिहासके गोरखधन्धेको नहीं सलझा सकते, उनके चरित्रोंके विविध प्रसङ्घोंका वास्तविक स्वरूप नहीं जान सकते; और यहाँतक कि अपने ही मनकी बार्तोतकको नहीं समझ पाते । ऐसी अवस्थामें तुकाराम-से दिव्य पुरुषोंके चरित्रोंका रहस्य भला क्या जान सकते हैं ? सच है। महात्माओंके चरित्र वर्णन करनेका काम आसमानपर खोल चढानेका-सा ही साइस है ! महात्माओंके चरित्र महात्मा ही जान सकते हैं। महात्मा ही स्थित सकते हैं। स्वयं सन्त हुए बिना सन्त-चरित्रका रहस्य नहीं जाना जा सकता। तुकाराम-जैसे सन्तका चरित्र तुकाराम-जैसे सन्त ही लिखें तभी उनका चरित्र-कथन यथार्थ हो सकता है। इतना सब कुछ सोचते हए भी मैंने यह चरित्र लिखनेका साहस किया है। कविकुलतिलक कालिदासके कथनानुसार मेरा यह प्रयत कहीं ऐसा न हो जैसे कोई बौना मनुष्य ऊँचे वक्षकी ऊँची डारमें लगे फलोंको तोड़नेके लिये अपने हाय केंचे करे। इस बातका भय भी मुझे हुआ, पर बालकपर बड़ोंकी कृपा होती है। फल तोडनेकी बालककी इच्छा जान बडे उसे अपने कन्धोंपर उठा लेते हैं। और उनकी ऊँचाईका सहारा पाकर बालक अपना हठ पूरा कर लेते हैं। मैंने यह चरित्र लिखनेका साहस किया है। यह ऐसा ही है और साधु-सन्तोंके कृपाशीर्वादका ही इसे सहारा है। इस बाल-हठको पार स्माना भी उन्होंका काम है। भक्तोंके चरित्र भगवानको प्रिय होते हैं। शानेश्वर महाराज कहते हैं कि 'जो मेरे ( भगवानके ) चरित्रोंका कीर्तन करते हैं वे भी मुझे प्राणींसे भी अधिक प्यारे लगते हैं। (२२७) और बो मेरे भक्तोंकी कथा कहते हैं उन्हें तो मैं अपने परम देव मानता हूँ। (२३८) जिनेश्वरी अ०१२ ] श्रीगीता-श्रानेश्वरी माताके इन क्वर्नोंके अनुसार यह पुण्य-कार्य भगवानको प्रसन्न करनेका सर्वोत्तम साधन जान,

चित्तमें हद श्रद्धा घारण कर श्रीपाण्डुरङ्ग भगवान्का स्मरण करके मैं इस वाग्यक्रको आरम्म करता हूँ ।

#### २ काल-गणनाका महत्त्व

श्रीतुकागम महाराजका जन्म कब हुआ। कब उन्हें गुरूपदेश प्राप्त हुआ, कब वह यहाँसे चले गये, उनके जीवनकी मुख्य-मुख्य घटनाएँ कव किस क्रमसे हुई और उनकी कुछ आयु कितनी थी। इन वार्तोकी चर्चा अवतक थोडी बहत हो चुकी है। पर सब पहलुओंसे इन सब बातोंका पूर्ण विचार करके निर्णय करनेका काम अभीतक नहीं हुआ है। इसलिये इस निवन्धमें यह निर्णय करनेका काम यथासाध्य पूरा किया जाय । परमार्थ-दृष्टिमं काल-गणनाका विचार कोई बडा महत्त्व नहीं रखता। पर इतिहासकी र्राष्ट्रमें इसका बड़ा महत्त्व है। महात्माओंके जीवनचरित्रोंसे मुमुक्षजन यही जानना चाहते हैं कि उन महात्माओंमें कौन-कौन-से दिव्य लक्षण थे और वह दिव्य सम्पदा उन्होंने कैसे पायी, परिस्थितिसे लड़ते-भिड़ते हुए वे महत् पदपर कैसे आरूढ़ हुए, वैराग्य उन्हें कैसे प्राप्त हुआ, उन्होंने क्या-क्या अभ्यास किया। कैसी दिनचर्या और जीवनचर्या बनायी। उनकी जान-भक्ति और भगवित्रश्न कैसी थी। सङ्कटोंसे भगवानने उन्हें कैसे उवारा, मंसारको वे क्या सिखा गये इत्यादि । मुमुक्षुओंका तो यही ध्यान रहता है और यही ठीक भी है। क्योंकि सन्त-चरित्रोंको देख अपना चरित्र सुधारने, सन्तोंके निर्मल चरित्र-दर्पणको अपने सामने रखकर उनके भक्ति-ज्ञान-वैराग्यको प्राप्त होने। उनके पदचिह्नोंको देख-देख उसी रास्तेसे चलनेकी शुभेच्छा भगवत्कृपासे जिन्हें प्राप्त हुई हो उन्हें काल-गणनाकी-सी नीरस-सी चर्चा छेकर क्या करना है ! अमराईमें बैठा हुआ मनुष्य क्षित होनेपर आम्रफल तोडकर खा लेना ही सबसे आवश्यक कार्य समझेगा । उसे इस चर्चासे क्या प्रयोजन कि ये पेड किसने कहा

कैरे, कहाँसे पाकर लगाये और कितने बरसमें ये फले ! क्षुषा-निवृत्तिकी चित्तवृत्तिमें इस चर्चाका कोई खास महत्त्व नहीं है। उसका काम क्षण-निवृत्तिका साधन करना है, इधर-उधर देखना नहीं । महान भक्त प्रहाद किस शताब्दीमें, किस जातिमें, किस देशमें, कब पैदा हए और कबतक जिये । भागवत प्रन्य किसका बनाया है-वेदव्यासदेवका या बोपदेवका अथवा इसकी रचना किस शताब्दीमें हुई इत्यादि बातोंकी चर्चा परमामृतके प्यासे परमार्थके साधकोंको नीरस-सी ही जान पहेगी। वह प्रहादके जीवन-रसको पानेके लिये छटपटाने लगेगा जिससे प्रहादने पिताके सब अत्याचारोंको सहकर नारायणके परम रसका पान किया ! इतनी-सी उमरमें इतना महान् तप और ऐसी अटल निष्ठा। इसीके ध्यानमें निमम होकर वह प्रेमभरे अन्तःकरणमें प्रह्लादको अपने नेत्रोंमें चित्रित कर लेगा, और 'पुकारते ही दौड़े आकर खम्मको फोड़कर बाहर निकलनेवाले ऐसे दयालु मेरी विठामाईके सिवा और कौन हो सकते हैं ? इस कथा-रहस्यको हृदयमें भारण कर तकारामके समान वह भगवत्प्रेमानन्दमें उछलने और नाचने लगेगा। सच्चे भक्तोंका यही मार्ग है और अपने परम कल्याणका यही साधन है, इसमें कोई सन्देह नहीं । तथापि आधनिक पद्धतिसे चरित्र-ग्रन्थ लिखनेवाला लेखक काल-गणनाकी उपेक्षा भी नहीं कर सकता । इतिहास और समाज-शास्त्रकी दृष्टिसे काल-निर्णयका बडा महत्त्व है । काल-निर्णय इतिहासका नेत्र है, काल-निर्णयके बिना इतिहास अन्धा रह जाता है। ठीक-ठीक काल-निर्णय न होनेसे कार्य-कारण-सम्बन्धको समझना असम्भव होता है, कितने ही निराधार भ्रम लोगोंमें फैल जाते हैं और 'कड़ींकी इंट और कड़ींका रोडा' लेकर 'भानमतीका कुनवा जोडा, जाता है। इसलिये काल-निर्णयका काम छोड नहीं दिया **वा सकता । अत**एव इस प्रथम अध्यायमें ही यह काम कर **हैं**, तब द्वितीय अध्यायसे श्रीतकाराम महाराजका कालकमानुसार चरित्र वर्णन करेंगे ।

### ३ ज्योतिर्विदोंकी सहायता

आरम्भमें ही मैं यह बतला देना चाहता हूँ कि तिथि-बार और हाक-संवत् आदिका मिलान प्रसिद्ध ज्योतिर्विदांसे ठीक-ठीक करा लिया है और तभी यह अध्याय लिखा है । पूनेके प्रसिद्ध ज्योतिर्घी श्रीकेतकरः श्रीवरे और ग्यालियरके प्रो॰ आपटेने इस काममें सहायता की है। पर सबसे अधिक (स्वर्गीय) लोकमान्य तिलकका उपकार है जिन्होंने आठ दिनमें सब गणित करके मुझे जिन हाक-मितियोंकी आवश्यकता थी उनका निर्णय करके एक कागजपर लिखकर मेरे हवाले किया। इस अध्यायमें जो ज्योतिर्गणित है वह सब लोकमान्य तिलकका है। जिन ज्योतिर्विदोंने इस कार्यमें मेरी सहायता की उन सबके प्रति में यहाँ कृतकता प्रकट कर काल-निर्णयक प्रसङ्गकी ओर आगे बढ़ता हूँ।

#### ४ प्रयाण-कालके बारेमें तीन मत

श्रीतुकाराम महाराजके जन्म-संवत् के सम्बन्धमें कोई निश्चित प्रमाण नहीं मिला है। जो है, अनुमान है और ऐसे अनुमानोंके चार मत हैं। प्रयाण-कालके सम्बन्धमें भी तीन मत हैं। इन सब मतोंका परीक्षण करके यह देला जाय कि इनमें प्राह्म मत कौन-सा है। जन्म-काल या प्रयाण-काल कुछ भी हो तो भी उससे किसीका कुछ बनता-विगद्धता नहीं। काल-निर्णयका विषय कोई आग्रहका विषय भी नहीं है। गणितके द्वारा ही इस विपयमें निर्णय किया जा सकता है। पर जहाँ गणितकी सहायता भी पूरा काम नहीं देती वहाँ तारतम्यसे काम लेना पहता है। जन्म-काल अथवा प्रयाण-काल कोई भी एक काल निश्चित करके तब दूसरा काल निश्चित करना ठीक होगा। पहले प्रयाण-काल निश्चित करें। इस सम्बन्धमें जो तीन मत हैं वे इस प्रकार हैं—

(१) प्रयाण-कालके सम्बन्धमें जो सबसे प्राचीन लेख मिलता है

वह तुकाराम महाराजके लेखक सन्ताजी जगनाडेके पुत्र बालाजी जगनाडेके हाथका लिखा है। इन दोनों पिता-पुत्रके हाथकी लिखी अमंगोंकी बिह्माँ तलेगाँवमें हैं। बालाजीके हाथकी बहीमें २१६ वें पृष्ठपर यह लेख है-'श्रीट्रपशालीवाहन शक १५७२ विकृति नाम संवत्सर फाल्युन बदी २ द्वितीया वार सोमवारके दिन तुकोवा गोसाई वैकुण्ठ गये। स्वश्चारीरसहित गये।' इस लेखसे तुकाराम महाराजकी प्रयाण-तिथि फाल्युन वदी २ सोमवार शाके १५७२ है।

- (२) देहुमें देहुकरोंके यहाँ पूजामें जो अभंगोंकी बही है उसमें अन्तके एक पृष्ठपर यह लेल है—'शाके १५७१ विरोधी नाम संवत्सर फाल्गुन बदी दितीया, वार सोमवार । उस दिन प्रातःकालमें तुकोवाने तीर्यको प्रयाण किया । ग्रुमं भवतु मंगलम् ।' यही समय महीपतिवावाने मी मक्तलीलामृत अ॰ ४० में दिया है । जगनाडोंकी बहियोंके लेलोंके बादके ये दोनों लेल हैं और ये ही बहत माने गये हैं ।
- ( ३ ) प्रसिद्ध इतिहासकार ( स्वर्गीय ) राजवाडेका यह मत है कि फाल्गुन बदी द्वितीया; वार सोमवार शांके १५७० में आती है इसलिये प्रयाण-काल १५७० शांके मानना चाहिये ।

#### ५ मतोंकी मीमांसा

इन तीनों लेखों में फाल्गुन बदी २ समान है और सर्वया प्रमाण है। कारण, देहूमें तथा वारकरियों में सर्वत्र ही इसी तिथिको, तुकाराम महाराजके प्रयाण-काल्से ही, पुण्योत्सव मनाया जाता है। वर्षके सम्बन्धमें तीन मत हो गये हैं; पर कठिनाई यह है कि शाके १५७०, १५७१, १५७२ इनमेंसे किसी भी वर्ष फाल्गुन बदी दितीयाको सोमवार नहीं या। १५७१ में फाल्गुन बदी २ को सोमवार न पाकर राजवाडे महोदयने सोमवारके लिये प्रयाण-काल एक वर्ष पीछे घसीटा है, पर १५७० में भी

उस तिथिको सोमवार नहीं मिलता, रविवार आता है। १५७१ में ज्ञानिवार और १५७२ में गुरुवार आता है। फाल्गुन व**दी** २ को **इन** तीन वर्षोंमेंसे किसीमें भी सोमवार नहीं है। पर प्रयाण-कालको रखना होगा इन्हीं तीन वर्षोंके भीतर ही । शिवाजी महाराजका जन्म शिवनेरीदुर्गमें शाके १५४९ में **# वैशाल शुक्र २ को हुआ । दादाजी कोंडदेवकी** सहायतासे स्वराज्य-संस्थापनका उद्योग उन्होंने शाके १५६५ के स्थाभग आरम्भ किया । शिवाजीकी मनोभूमि धर्मभूमि थी, जिजाबाई ( उनकी माता ) और दादाजीसे उन्हें जो शिक्षा मिली वह भी धर्म-शिक्षा ही थी। शिवाजीके हृदयमें यह विश्वास जमा हुआ था कि स्वराज्य-संस्थापनका उद्योग साध-सन्तोंके कृपाशीर्वादके बिना सफल नहीं हो सकता । इसीसे चिंचवड-निवासी महात्मा देव और देहके विदेह-देही श्रीतकारामके पावन दर्शनोंका सौभाग्य उन्हें शाके १५६५ के पश्चात ५-६ वर्षके भीतर ही प्राप्त हुआ और कीर्तन सननेका भी उन्हें चसका लग गया । दादाजी पूनेके सूबेदार थे । एक संन्यासी महात्माके कहनेसे उन्होंने तुकाराम महाराजको पूनेमें बुलवाया और पूनावासी महाराजके कीर्तन सुनकर मुग्ध हो गये । सबके चित्तपर उनके ज्ञान-भक्ति-वैराग्यका रंग चढ गया जैसा कि महीपतिवाबाने लिख रक्तवा है। दादाजीकी मृत्य १५६९-७० शाकेके लगभग हुई, १५६८ तक तो वह अवस्य ही जीवित थे क्योंकि १५६८ का उनका एक निर्णय-पन्न प्रसिद्ध है। इनका तुकारामजीको पूनेमें लिवा लाना, उनके कीर्तनपर पुनावासियोंका मुग्ध होकर जयजयकार करनाः तुकाराम महाराजकी अनेक कथाओंको शिवाजीका श्रवण करना इत्यादि बातें शाके १५६६ और

 <sup>&#</sup>x27;जेथे शकावली' और 'शिवभारत' के प्रमाणसे अब ओशिबाजी महाराजका जन्म-वर्ष शांके १५५१ (संबद १६८६) माना जाता है। उसी प्रमाणसे जन्म-दिन फाल्युन शुद्ध ३ है।—अनुवादक

१५७१ के बीचकी हैं। ब्राके १५७०-७१ के लगभग तुकाराम, विवाजी और रामदास तीनोंका मिलन अवश्य हुआ होगा। इसलिये इसके बाद और १५७२ के पहले अर्थात् ७०, ७१ और ७२ इन्हीं तीन वर्षोंमें किसी समय तुकाराम महाराजने प्रयाण किया होगा। इन तीन वर्षोंमेंसे कौन-सा वर्ष निश्चित होनेयोग्य है यह देखनेके लिये एक बात विचारणीय है।

### ६ प्रयाण-काल-निर्णय

तुकाराम महाराजने अपनी धर्मपत्नी जिजाबाईको 'पूर्णबोध' नामसे ११ अभंगोंमें जो उपदेश किया है वह प्रयाणके ४-५ ही दिन पहले किया होगा, यह उन अमंगोंको देखनेसे ही स्पष्ट विदित होता है। 'तुकाराम और जिजाबाई' वाले अध्यायमें इन अभंगोंका विस्तारके साथ विचार होने-वाला है इसलिये यहाँ इस प्रसंगमें जितने अंशका विचार आवश्यक है उतना ही करेंगे। इन अभंगोंमें तुकारामजी जिजाबाईसे कहते हैं, धर-द्वार, गाय-बैल, बाल-बच्चे इन सबपरसे अपना ममत्व हटा लो और अपना गला छड़ा लो । सबका अपना-अपना प्रारम्भ है। इसलिये तम इनके मोहमें फॅसकर अपना नाश मत करो । घर-द्वार, भाजन-छाजन सब ब्राह्मणोंको दानकर एकदम निश्चिन्त हो जाओ । इससे हम-तुम साथ ही वैकुण्ट चले चलेंगे । देव, ऋषि, मान सब हम दोनोंका जयजयकार करेंगे । . . . . . . . यह सख दोनोंको मिलेगा, देवता और अधि वडा उत्सव करेंगे, रह-जटित विमानमें बैठावेंगे, गन्धवं नाम-गान करेंगे, सन्त-महन्त-सिद्ध अगवानी करेंगे, गुलमात्रकी इच्छा वहाँ पूर्ण होगी। जहाँ अपने माता-पिता बैठे हैं वहाँ चलें और उनके चरणोंका आर्लिंगन कर उनपर लोट जायँ । जब इन नेत्रोंको माता-पिताके दर्शन होंगे उस समयके सखका में क्या वर्णन करूँ।

इन अभंगोंने यह स्पष्ट ही जान पड़ता है कि 'पूर्णशोभ' के ये अभंग उन्होंने उसी समय रचे हैं जब वैकुण्ठकी ओर ही उनका ध्यान लगा या । प्रयाणके पूर्व वुछ दिन वह जिजाईसे कहा करते ये कि 'हम अब वैकुण्ड चले !' पर वह उनकी बात समझ न सकीं । ये अमंग उसी समयके हैं जब 'वे देवऋपि', 'जिहत विमान', 'वे वैकुण्डकी राता-पिता' नेत्रोंके सामने आ गये थे । युक्क दहामीसे ही वैकुण्डकी रात लगी! उसी दिन मगवान् वुकारामते मिलने वैकुण्डते आये । उस समय उनका सत्कार करनेयोग्य कोई सामग्री तुकारामके समीप नहीं थी । तब उन्होंने इस आहायका अभंग कहा है कि 'ह्यीकेश अतिथि होकर पर आये हैं, अब इनका क्या देकर सत्कार कहाँ । पानीमें चावलके कन घोलकर सामने एख दिये ।' इस घटनाके स्मारकस्वरूप फाल्गुन युक्क १० को चावलके कनोंका ही भगवानको भोग लगता है । इसे देहुमें अबतक 'किनया-दशमी' कहते भी हैं ।

और एक बात है, वैकुण्ठ सिधारनेका निश्चय करनेपर ही उन्होंने जिजानाईको 'पूर्णनोध' सुनाकर अपना कर्तव्य पूरा किया । यह केवल मेरी ही करुपना नहीं है । निलोनारायने भी कहा है कि 'पहले स्वगंको जाते हुए पुकारामने अपनी स्वीको उपदेश किया ।' यह उपदेश उन्होंने किस दिन किया यह उन्होंके अमंगोंसे मालूम हो जाता है; प्रातःकाल है, द्वादशीका पर्वकाल है; सुक्लप्रक्षका आज सोमवार है, ऐसे पर्वपर जीको कड़ा करके सब कुछ दान कर दो । फाल्गुन शुक्क ११ को राववार, १२ को सोमवार, १३ को मंगलनवार, १४ को बुधवार, पूर्णिमाको गुरुवार, नदी १ को शुक्रवार और वदी २ को शानवार इस प्रकार तिथि-वारका यह एक सप्ताह वन जाता है और पिले' के कैठेण्डरसे भी यह हिसाब ठीक मिल्ला है । फाल्गुन शुक्क १२ को सोमवार या, यह बात तुकाराम महाराजके अभंगसे ही सिद्ध है और इसी क्रमसे जन्त्री मिलाकर देलनेसे भी बदी २ को जब शानिवार ही आता है तब सीधा हिसाब यही है कि शाके १५७०-७१-७२ इन तीन क्योंमें जिस किसी वर्ष फाल्गुन बदी २ को शानिवार हो वही वर्ष तुकाराम महाराजने

के प्रयाणका वर्ष माना जाय । शाके १५७२ में इस तिथिको गुक्वार है। १५७० में रिववार है, केवल १५७१ में ही इस तिथिको शनिवार है। फाल्गुन गुक्क १२ को सोमवार होना चाहिये सो इसी वर्षमें है और इसी क्रमसे बदी २को शनिवार है। इसल्प्ये शाके १५७१ ही दुकाराम महाराज-के प्रयाणका वर्ष मानना चाहिये । कई पुराने कागजोंमें १५७१ में ही तुकाराम महाराजके प्रयाण करनेका उल्लेख भी है। तात्पर्य, फाल्गुन बदी २ (पूर्णिमान्त मासके हिसाबसे चैत्र कृष्ण २) शाके १५७१ (संवत् १७०६) शनिवारके दिन प्रातःकाल तुकारामजी वैकुण्ठ सिचारे यह बात निश्चित हुई। अ अब जन्म-वर्ष देखें।

#### ७ जन्म-वर्षके बारेमें चार मत

जन्म-वर्षके सम्बन्धमें चार मत इस प्रकार हैं-

- (१) कवि चरित्रकार जनार्दन रामचन्द्रजीने लिखा है कि 'तुकाराम देहूमें शाके १५१० में पैदा हुए।'
- (२) देहू और पण्डरपुरकी तुकारामकी वंशावलीमें उनका जन्म माध गुक्क ५ गुक्बार शांके १५२० को लिखा है ।
- (३) इतिहासकार राजवाडेने वाईमें मिली हुई एक प्राचीन वंशावलीको प्रमाण मानकर और प्रमाणान्तरोंसे मिलानकर प्रकाराम-जन्म शाके १४९० में माना है।
- (४) 'सन्तळीळामृत' में महीपतिवावाने तुकारामके प्रथम इक्कीस वर्षोका जो चरित्र-विवरण दिया है उससे ये वार्ते माल्म होती हैं-

१३ वें वर्ष तुकारामके सिरपर ग्रहस्थीका सारा भार आ पड़ा ।

१७ वें वर्ष उनके माता-पिता इहलोक छोड़ गये और पीछे वड़े भाई सावजीकी स्त्रीका देहान्त हुआ।

इस दिन अंगरेजी तारीख ९ मार्च १६५० ई० थी ।

१८ वें वर्ष सावजी तीर्थाटनको गये।

२० वें वर्षतक इन तीन वर्षोमें इन्होंने यह-मुत-दायके साथ मुख-पूर्वक ग्रहस्थी चलायी।

२१ वें वर्ष दिवाला निकला, घोर दुर्मिक्ष पड़ा, दुकारामकी ज्येष्ठा पत्नी और उससे उत्पन्न पुत्र दोनों अन्नके बिना हाहाकार कर मर गये ।

महीपितवायाने यह विवरण देकर इसे तुकाराम-चरित्रकी 'पूर्वार्थ-समाप्ति' कहा है। इसका वान्यार्थ ही- म्रहण करें और इन २१ वर्षको पूर्वार्थ मान छें तो तुकारामकी आयु ४२ वर्ष माननी पड़ेगी। महीपितवाबा-ने तुकारामके प्रयाणका वर्ष १५७१ ही बताया है, इसमेंसे ४२ वर्ष घटा दें तो जन्मवर्ष शाके १५२९-३० आता है। यदि इस 'पूर्वार्थ-समाप्ति' को छश्यार्थते 'अशान-प्रकृतिका अन्त' मानें तो जन्मका कोई मी वर्ष मान छिया जा सकता है! पर बहुतोंने वाच्यार्थ ही म्रहण किया है और जन्म-वर्ष शाके १५२० माना है।

#### ८ चार मतोंका विचार

इन चार मतॉमेंसे कीन टीक उतरता है, यह अब देखना चाहिये। किव चरित्रकारने जन्म-वर्ष १५१० दे दिया है, पर कोई प्रमाण नहीं बताया है इसिल्ये यह प्राह्म नहीं हो सकता। देहू और पण्डरपुरकी वंशा-विल्योंको मेंने देखा है। वे ५०-७५ वर्षने अधिक प्राचीन नहीं हैं और इनमें जो जन्म-वर्ष १५२० दिया है उसके साथ इन्होंमें दी हुई जन्म-तिथि माध शुक्क ५ गुक्वारका मेल नहीं वैठता। माध शुक्क ५ गुक्वारका मेल नहीं वैठता। माध शुक्क ५ गुक्वारका मेल नहीं या। इस वर्ष माध शुक्क ५ को रिववार या और माध कृष्ण ५ को सोमवार या, इसल्ये इसे भी प्रमाण नहीं मान सकते।

### ९ र्हातहासकार राजवाडेका मत इतिहासकार राजवाडेने जन्म-वर्ष शाके १४९० माना है और इसके

पक्षमें तीन प्रमाण दिये हैं-(१) वाईमें मिली हुई वंशावली। (२) निबन्धमालामें वामनविष्णु लेलेद्वारा प्रकाशित एक प्राचीन पत्र, जिसमें दुकारामके गुरु-उपदेशके सम्बन्धमें महीपति नामक किसी पुरुषके बनाये ५ अभंग हैं, जिनमेंसे एक अभंगका आद्यय यह है कि बाबाजी चैतन्यने शके १४९३ प्रजापति नाम सैवत्सर वैशाख बदी १२ को समाधि ली और उसके तीस वर्ष बाद तुकारामपर अनुग्रह किया । प्रजापति-संवत्सरसे ३० बाँ संवत्सर शार्वरी ( शाके १५२२ ) है। पर तकारामने एक अभंगमें कहा है कि माघ ग्रक्त १० 'गुरुवार' देख गुरुने अङ्गीकार किया, इसिंखये माघ शक १० को भारवार' का होना आवश्यक है। शाके १५२२में इस तिथि-को गुरुका यह वार नहीं मिलता, मिलता है शाके १५२० विलम्बी संवत्सर-में अर्थात उपर्यंक्त महीपतिके अभंगमें तीस वर्षकी जो बात खिली है उसका अर्थ तीस ही नहीं, पचीस-तीस-जैसा है। इस प्रकार राजवाडेके मतसे बाबाजी चैतन्यने तकारामको शाके १५२० विलम्ब नाम संवत्सरमें माघ शुक्क १० गुरुवारके दिन उपदेश किया । जन्म-वर्ष शाके १४९० और गुरूपदेश-वर्ष १५२० मानकर इस बीचके तुकाराम-चरित्रके २१ वर्ष-का विवरण राजवाडेने वही माना है जो महीपतिबाबा बतलाते हैं । शाके १५७१ के फाल्गुन मासमें तुकारामने प्रयाण किया अर्थात् उस समय उनकी आय ८१ वर्षकी थी । उपर्युक्त महीपतिके अभंगमें शाके १४९३ में बाबाजी चैतन्यकी समाधि है और इसके तीस वर्ष अनन्तर तुकारामको उनका गुरूपदेश प्राप्त होता है। इसे सही मान लेनेसे तुकारामकी आयु उस समय २५-३० वर्षकी रही होगी यह स्पष्ट है । अर्थात इस प्रकारसे उनका जन्म-वर्ष शाके १४९० मानना पड़ता है। (३) तुकारामने एक अभंगमें कहा है, 'जरा कर्णमूळमें आकर बातें करने लगी'; इससे भी राजवाडे यह अनुमान करते हैं कि तुकाराम स्वर्ग सिभारनेके समय बहुत हुद्ध हो गये थे। इन तीन प्रमाणोंके अतिरिक्त एक प्रमाण राजवाडेजीकी ओरसे मैं

🜓 पेश किये देता हूँ । तुकारामजीके शिष्योंमेंसे एक शिवा कसेरे नामक शिप्य लोहगाँवमें रहते थे, वहाँ उनका बनवाया हुआ एक कूप है और उसपर शाके १५३४ में खुदा हुआ एक शिलालेख है। उस शिलालेखको शोषकर उसपर एक प्रवन्ध मैंने शाके १८३७ में भारत इतिहास संशोषक मण्डलकी समामं पढ़ा था । राजवाडेजी जिसे लोहगाँव बतलाते हैं वह होइगाँव नहीं है, यह बात मैंने उस लेखमें सप्रमाण बता दी थी और वह शिलालेख भी सामने रख दिया था। इस शिलालेखसे तुकारामका जन्म शाके १४९० में ही हुआ होगा इसी वातकी पुष्टि होती है।

# १० उनके मतका परीक्षण

अव राजवाडेके मतानुसार तुकाराम-जन्म शाके १४९० में मान लेना कहाँतक युक्तिसंगत हो सकता है। यह देखें ।

बाईकी वंशावलीको प्रमाण मार्ने तो उस प्रमाणमें प्रमाद मौजूद है। महीपतिवावा और टेहूकरोंकी वंशावली दोनों ही एक रायसे बतलाते हैं कि विश्वम्मरवाबाके दो पुत्रोमेंसे हरि वड़ा या और मुकुन्द छोटा, पर वाईकी वंशावलीमें मुकुन्दको बहा और इरिको छोटा कहा है। इसके अतिरिक्त वाईकी वंशावलीमें तुकारामके दादाका नाम रंगनाय और परदादाका नाम सोमाजी लिखा है। पर महीपतिवावा और देहूकरोंकी वंशावली दोनों ही दादाका नाम कान्हजी और परदादाका नाम शंकरवाबा बतलाते हैं । यहाँ यह भी ध्यानमें रखना चाहिये कि बाईमें किसी वारकरीके घरकी किसी पोथी-में मिली हुई वंशावलीकी अपेक्षा तुकारामके सत्-शिष्य और शोषक मही-पतिवाबा और तुकारामके वंद्याजींके वचन अधिक विश्वसनीय और सम्मान्य हैं। इसक्रिये वाईकी जिस वंशावलीमें ऐसी-ऐसी भूलें हैं उसका दिया हुआ जन्म-वर्ष १४९० भी कहाँतक विश्वसनीय हो सकता है !

राजवाडेने जिन महीपतिके अभंग उद्धृत किये हैं वह महीपति कौन

ये ! कोई महीपति-नामघारी जरूर ये, पर महीपतिवाबा वह नहीं हैं। यह बात उन अमंगांकी ही दो बातोंचे स्पष्ट होती है। कारण, यह महीपति कहते हैं कि तुकारामको ओतुरनामक स्थानमें गुरूपदेश प्राप्त हुआ, और मक्त-सीळामृतमें महीपतिवाबा ळिवते हैं कि तुकारामको यह गुरूपदेश देहूमें प्राप्त हुआ। वृसरी बात यह है कि यह महीपतिवाबाजी नैतन्य और केशव नैतन्यको एक ही बतळाते हैं! और वारकरी-सम्प्रदायमें यह मान्यता है कि राष्ट्र चैतन्य, केशव नैतन्य और वारकरी-सम्प्रदायमें यह मान्यता है कि राष्ट्र चैतन्य, केशव नैतन्य और वारकरी-सम्प्रदायमें यह मान्यता है कि अथांत् बावाजी नैतन्यके गुरू केशव नैतन्य और केशव नैतन्यके गुरू राषव नैतन्य थे। इन दोनों बातोंसे यह स्पष्ट होता है कि ताहराबादकर श्रीमहीपतिवाबाके ये अभंग नहीं हैं। यह कोई दूसरे ही महीपति हैं। राजवाढे जिन वार्षकी वंशावळी और महीपतिके अभंगोंके आधार्रेपद तुकारामकी ८१ वर्षकी आयुकी अटाळिका खड़ी करते हैं वे आधार बहुत ही कच्चे हैं। इनको प्रमाण नहीं माना आ सकता।

ंबरा कर्णमूले' वाली वातसे राजवाडेजीने अनुमान किया है कि
मृत्यु-समयमें दुकाराम बहुत इद हो गये थे। कार्नोंके पासके बाल जब
देवेत होने लगते हैं तब उसे यमराजकी ध्वजा यानी यमराजके आगमनकी
प्रथम स्चना मानने और कहनेकी परिपाटी पहलेसे चली आयी है। पर
अतिष्ठद होना ही उसका अभिगाय नहीं है। बालोंका रवेत होना ३८ वें
वर्षसे ६० वें वर्षतक, अपनी-अपनी प्रकृतिके अनुसार आगे-पीछे आरम्म
हो जाता है। तुकारामको वयसके १८ वें वर्षके बादसे संसारमें दु:ख-हीदु:ख मोगने पढ़े, इससे ४० वें वर्षके लगमग उनके मुँहसे जार कर्णमूलमें
आकर बातें करने लगीं?—ऐसा उद्घार निकला हो तो क्या आश्चर्य है !
और ज्या कर्णमूलमें आकर बातें करने लगीं? इस वाक्यसे जरा या बालोंके
ध्वेत होनेका आरम्म ही सुचित होता है। और यही अभिप्राय व्यक्त

करनेके लिये इस प्राचीन उक्तिप्रकारका प्रयोग किया जाता है। कथा-सरिरसागर द्वितीय लम्बक द्वितीय तरंगका २१६ वाँ स्ठोक देखिये—

अथ तस्य जरां प्रशान्तिवृतीधुपयातां क्षितिपस्य क्रणैमुख्य ।
सहसैव विकोक्य जातकोपा
बत दूरे विषयस्पृहा बभूव ॥
यह सुमापित तो प्रतिद्व ही है—
कृतान्तस्य वृती जरा कर्णमुखे
समागस्य वक्तीति क्षोकाः श्रणुप्वस् ।
परस्वीपरतृष्यवाच्छां श्वजध्वं

भजध्वं रमानाथपादारविन्द्रम् ॥

संस्कृत-साहित्यते ऐसे अनेक अवतरण दिये जा सकते हैं। यदि प्रयाण-कालमें तुकाराम सच्युच ही बहुत इद्ध हुए होते तो शुद्धत्व-सूचक और भी कुछ उल्लेख उनके अभगोंमें मिले होते और राजवाडेजी उन्हें उद्धृत भी करते। पर ऐसे उल्लेख कहीं हैं ही नहीं।

अब शिवा कसेरेके क्रूपकी वात रह गयी। इस क्रूपपर ह्याके १५३४ का लेख है। इससे तुकारामजीका जन्म इससे बहुत पहले हुआ होगा ऐसा अनुमान कोई करे तो वह भी नहीं माना जा सकता। तुकारामजीने शिववापर अनुमह किया, उसके बाद उन्हींकी आज्ञासे शिववाने वह क्रूप बनवाया, ऐसा महीपतिवावाने लिखा है, पर यह युनी-सुनायी बात ही उन्होंने लिखी होगी। क्रूपके शिकालेखमें 'शिऊजी' नाम है। पर यह शिऊजी तुकारामजीके शिष्य शिवजी कसेरा हैं या उनके कोई दादा-परदादा या और कोई, यह निश्चयपूर्वक नहीं जाना जा सकता। निश्चय इतना तो अवस्य हो सकता है कि तुकारामके शिष्य शिवजीन तुकारामकी आजासे यह क्रूप बनवाया

होता तो उस शिकालेखमें जहाँ श्रीगणेश और श्रीकालिकाको प्रथम नमन किया गया है वहाँ उनके स्थानमें या उनके साथ ही 'श्रीपाण्डुएक्काय नमः', 'श्रीविक्मणीविहलान्यां नमः', मी अवस्य होता । तुकारामका शिष्य होकर गणेश और काल्किकाको तो स्मरण करे और विहल्न्खुमाईको भूल जाय, ऐसा नहीं हो सकता । इसल्ये यह कूप बनवानेवाला शिवा कसेरा या तो तुकारामका शिष्य शिवा कसेरा नहीं है या कम-से-कम कूप बनवानेके समयतक वह तुकारामका शिष्य नहीं या, यह वात सिद्ध होती है । इस तरह तुकारामका जन्म-वर्ष शाके १४९० माननेकी पृष्टि इस कूपसे मी नहीं होती ।

तुकारामकी आयुमयांदा ८१ वर्ष माननेके विषद एक बढ़ी बात यह भी है कि जिस समय तुकाराम वैद्युण्ठ सिषारे उस समय जिजाई गर्मवती थीं। तुकारामके दोनों विवाह उनके माता-पिताके रहते ही हुए ये और माता-पिता उनके वयसके सतरहवें वर्ष मृत्युलोकसे विदा हुए, यह महीपतिवाबाने स्पष्ट ही कहा है। राजवाडेजी भी इस बातको मानते हैं कि तुकारामका प्रथम विवाह उनके वयसके १२ वें वर्षमें और दितीय विवाह चौरहवें वर्षमें हुआ। अर्थात् तुकारामकी दितीया पत्नी उनसे अधिक से-अधिक ५, ६ वर्ष छोटी रही होंगी। अर्थात् प्रयाणके समय यदि तुकाराम ८१ वर्षके रह हों तो जिजाई ७५-७६ वर्षकी रही होंगी। पर इस वयस्में उनके सन्तान होना असम्भव है। अपनी बातकी पृष्टिमें राजवाडेजीने निजामुळमुल्क, जर्मन तत्त्ववेता गेटी और 'गुरुचरित्र' में वर्णित बाँक्षके दृढावस्थामें सन्तान होना, ये तीन दृष्टान्त उपस्थित किये हैं।

राजवाडेजी बतलाते हैं कि निजामुलमुख्क जब ८० बरसके ये तब उनके लड़का पैदा हुआ। पर इस लड़केकी याने निजाम अलीकी माता निजामुलमुख्ककी कोयी स्त्री गी, कितने वर्षकी थी, तथा राजपुरुर्घोकी

जन्म-कथाओंमें कभी-कभी कितने पेंच-पाँच होते हैं, इन सब बातांका विचार उन्होंने नहीं किया है। निजामुलमुल्क-जैसोंके उदाहरण महात्माओंके चरित्रोंमें देना भी प्रशस्त नहीं है। दूसरा उदाहरण गेटीका है। ६० वर्धतक यह ब्रह्मचारी रहे, पीछे इन्होंने विवाह किया और विवाह भी एक युवतीरे किया। इमलिये यह दृष्टान्त भी यहाँ नहीं घटता । फिर शीतकटिबन्धके मनुष्योंकी बात कुछ है। उष्णकटिबन्धके मनुष्योंकी बात कुछ और । इमलिये भी यह उदाहरण ठीक नहीं है। तीसरा उदाहरण 'गुरुचरित्र' में वर्णित स्त्रीका है। राजवाडेजी कहते हैं। ध्रसिद्ध गुरुचरित्र-प्रन्थमें। मासिक धर्मको छटे बीस-पचीस वर्ष बीत चुके थे, ऐसी एक वृद्धा खीके संतान होना लिखा है। यह स्त्री प्रसृतिके समय ७०-७५ वर्षकी रही होगी।' यह कथा भारुचरित्र' के ३९ वें अध्यायमें है । वह स्त्री सोमनायकी पत्नी गंगा है। इस स्त्रीके ६० वें वर्ष श्रीगुरुक्तपासे संतान हुई। यह तो गुरुचरित्रमें लिखा है, पर राजवाडेजीने उसे ७०-७५ वर्षकी बना डाला है। इस कथामें उस स्त्रीके ६० वर्षकी होनेका कई बार उल्लेख हुआ है। दसरे यह कि गंगाबाई बॉझ थीं और उन्हें पुत्र-मुख-दर्शनकी बड़ी लालसा थी। जिजाई-की बात तो ऐसी नहीं थी। यौवन प्राप्त होनेके समयसे ही उनके बच्चे होने लगे और जनसे उनका जी भी ऊब गया था। तीसरी बात यह कि गंगावाई बाँझ थीं और बचा होनेके लिये उन्होंने कितनी मानताएँ मानी यीं, पुत्रके लिये वह ईश्वरसे प्रार्थना किया करती थीं और श्रीगुरूने अपनी सिद्धाईका एक चमत्कार दिखाया जो उन्हें ६० वर्षकी अवस्थामें पुत्र दिया। जिजाईके सम्बन्धमें ऐसी कोई बात नहीं है। जिजाईके सन्ततिकी कोई कमी नहीं थी । कच्चे-यच्चे पालते-पोसते इस जंजालरे उनका जी ऊर गया था और ऐसी अवस्थामें वयस्के ७५ वें वर्ष जिजाईके संतान हो। यह तो असम्भव है। इसलिये बात यह है कि प्रयाणके समय तुकारामकी आयु ८१ वर्ष नहीं थी और न जिजाईका मासिक घर्म ही छूटा था । चौथी बाव

यह कि वयसके २१ वें वर्षमें वैराग्य वरण करनेवाले तुकाराम ८१ वें वर्षमें मी ग्राम्यबर्गरत हों। यह बात भी जैंचनेलायक नहीं है। वर्णाश्रम-बर्गका साबारण नियम यह है कि—

> हौहावेऽभ्यस्तविद्यानां योजने विवयैषिणाम्। वार्षंके मुनिवृत्तीनां योगेनान्ते तनुत्यज्ञाम्॥ (रष्ठवंश्वासर्गशाद)

इस साधारण नियमको तुकारामने न माना हो, ऐमी बात तो समझके बाहर है। प्राचीन परम्परा यही है कि कोई भी धार्मिक हिन्दू ५०-५५ वयस्के बाद प्रायः ग्राम्यधर्ममें मन नहीं लगाते। फिर जो तुकाराम अपने अवतीर्ण होनेका यह प्रयोजन बतलाते हैं कि ध्वर्मरक्षणके लिये हमारा सारा उद्योग है' जो अपनी धाणीसे वेदनीति ही कहते हैं' और धवहीं करते हैं जो सन्तीन किया', वह तुकाराम अपने इस अन्तिम पुत्रके गर्ममें आनेके समय ८१ वर्षके हो ही नहीं सकते।

#### ११ संवत् १६८६ का अकाल

अब रह गया तीसरा मत, जिसके अनुसार तुकारामका जन्म-वर्ष शाके १५३० है। इसके पक्षमें ऐतिहासिक प्रमाण काफी हैं और परम्पराकी मान्यता भी है। महीपतिवाबाने जो यह कहा है कि २१ वर्षकी अवस्थामें जीवनका 'पूर्वार्घ समाप्त हुआ,' वह वाच्यार्थसे भी सही है और इसको प्रमाण माननेके लिये ऐतिहासिक आचार भी है। वाच्यार्थ लेनेसे तुकाराम महाराजकी आयु कुल ४१-४२ वर्ष माननी पड़ती है और इस प्रकार उनका जन्म-वर्ष शाके १५३० ग्रहण करना ठीक है। महीपतिवाबाने लिख रक्ता है कि उनके वयस्के 'इक्कीसर्वं वर्ष विपरीत काल' आया अर्थात् वोर दुर्भिक्ष पड़ा और उसमें उनकी प्रथम स्वीको अन्नके बिना प्राण त्यागने पढ़े। तुकाराम महाराजके वयस्का यह इक्कीसर्वा वर्ष (जन्म-वर्ष १५३०

माननेसे ) शाके १५५१ में आता है और इतिहाससे यह बात मिलती है कि बाके १५५१ (संवत् १६८६ वैक्रम या सन् १६२९-३० ईसवी) में केवल पनेम ही नहीं सम्प्रण महाराष्ट्रमें घोर दुर्भिक्ष पड़ा था। अब्दुल हमीद लाहौरी नामक एक मुसलमान इतिहासकारने शाहजहाँ बादशाहके ज्ञासनकालके प्रथम २० वर्षका एक इतिहास धादशाहनामा' के नामसे लिया है। यह लाहौरी १६५४ ई० में मरे। यह तुकारामबीके समकालीन थे, 'बादशाहनामा' में इन्होंने लिखा है, 'पिछले साल ( सन् १६२९ ई० ) बालाभारकी तरफ बारिश नहीं हुई और दौलताबादकी तरफ तो एक बुँद भी पानी नहीं गिरा। इस साल (सन् १६३० ई०) आसपासके सब सूर्वोमें नाजकी कमी हुई और दिन्खन और गुजरातमें तो हाय मची। यहाँके लोगोंका हाल ऐमा बेहाल हुआ कि कुछ कहनेकी बात नहीं। रोटीके एक एक दुकडेपर जानवर और बच्चे बिकने छगे। तो भी कोई गाइक न मिलता । बड़े-बड़े दानी एक एक टकड़ेके लिये हाथ पसारने लगे ! काशोंमेंसे हिंडुगाँ निकाल-निकालकर उन्हें पीस-पीसकर वह पिसान आटेमें मिलाया जाने लगा। यहाँतक नौयत आ गयी कि आदमी आदमीको खाने लगे । यहाँतक कि माँ-बाप अपने बच्चोंको खाने लगे । जहाँ-तहाँ लाशोंके देर दिखायी देने लगे। अच्छी से अच्छी जमीनमें भी एक दाना नहीं पैदा हुआ। कहीं एक बूँद पानी नहीं, एक दाना अन नहीं, यह हालत इन सूर्वोकी हुई "" । १ ( इलियट ऐण्ड डासन भाग ७ पृ० २४० ) इमीका उल्लेख एलफिन्स्टनके इतिहासमें ( पृ० ५०७ ) और पूना गजेटियरमे (भाग ३ पृ० ४०३) किया हुआ है। तुकाराम महाराजके समकालीन इतिहासकारने शाके १५५१-५२के उस भीषण दर्भिक्षका यह बर्णन किया है। शाके १५५१ का वर्षाकाल वर्षाके बिना ही बीता, इससे उसी वर्ग दुर्भिक्षका सामना पड़ा। पर पहलेका जमा अन्न जहाँ जो या उससे वह वर्ष तो लोगोंने किसी प्रकार रोते गाते विता दिया । पर जब

शाके १५५२ में भी वर्षा नहीं हुई तब लोगोंके द:खका कोई ठिकाना न रहा और यहाँतक नौबत आयी कि हजारों आदमी अक्षके बिना मर गये और आदमी आदमीको खाने छगे ! इस दर्भिक्षके विषयमें अपने यहाँ घरका प्रमाण भी मौजद है। राजवाडे महोदयने भराठोंके इतिहासके साधन' प्रकाशित किये हैं। इनके १५ वें खण्डमें शिवाजी महाराजके समयका पत्र-व्यवहार प्रकाशित हुआ है। लेखाङ्क ४१३-४१४ और ४१९ देखिये । मौजा निगुरहाके पाटील ( गाँवके मुखिया ) ने शाके १५५१ के कुआरमें ३१ मौजोंकी अपनी वृत्तिका आघा हिस्सा बेचते हुए लिखा है कि 'आफत और फितरतके मारे भलों मर रहे हैं, इसलिये 'आधी पाटिलाई अपनी ख़शीसे बेचते हैं। शशाके १५५३ में फिर इसी बची हुई पाटिलाईका आधा हिस्सा और बेचा है, क्योंकि 'दुर्भिक्षके कारण असहा कष्ट है, खानेको अन नहीं है। व्यवहार करनेवाला कोई बनिया नहीं है। इसके बाद शाके १५५५ में बचा हुआ हिस्सा भी यही कहकर बेच डाला है कि **बहा** भयक्कर दुर्भिक्ष है, गाय-बैल नहीं रहे, अन्नके बिना मर रहे हैं। अस्त ! यह सब शाके १५५२ के दुर्भिक्षरे महाराष्ट्रमें कैसा हाहाकार मचा था। यह दिखानेके लिये ही लिखा है !

अ महीपितवाबाने भी उस दुर्भिक्षका वर्णन किया है। पर उन्होंने जो किया है वह सुनी-सुनायी वातोंके आधारपर लिखा है, अपनी ऑखोसे देखा हाल नहीं। प्रत्यक्षदधीं श्रीसमर्थ रामदास स्वामी ये जिनकी आयु उस समय २१-२२ वर्ष होगी। इसी समयके लगभग उनका तीर्थयात्रकाल आरम्भ हुआ है। उन्होंने इस दुर्भिक्षका वर्णन इस प्रकार किया है—सब पदार्थ निकल गये, केवल देश रह गया; कोगोंपर सङ्कटके पहाड़ टूट पड़े। कितने स्थान अष्ट हो गये। कितने जहाँ-के-ताईँ मर गये। जो बचे ये अपने गाँव लीटकर मर गये। खानेकी अन्न नहीं रहा। धर-गृहस्थीकी कोई चीज न रही! "सब केम उद्देश-अध्यानको कप नहीं रहा। धर-गृहस्थीकी कोई चीज न रही! "सब केम उद्देश-अध्यानको कप नहीं रहा। धर-गृहस्थीकी कोई चीज न रही! "सब केम उद्देश-अध्यानको कप नहीं रहा। धर-गृहस्थीकी कोई चीज न रही! "सब केम उद्देश-अध्यानको कप नहीं रहा। धर-गृहस्थीकी कोई चीज न रही! "सब केम उद्देश-अध्यानको कप नहीं रहा। धर-गृहस्थीकी कोई चीज न रही! "सब केम उद्देश-अध्यानको को गये। द्विष्ठ अभीतक मौजूर है। कितने जातिश्रह हो

### १२ कान्हजीके शोकोद्गार

तुकाराम महाराजके प्रयाणके पश्चात् उनके छोटे भाई कान्हजीने जो विलाप किया है उसके १८ अभंग हैं। उन अभंगोंको देखनेसे यह कोई भी नहीं कह सकता कि किसी ८१ वर्षके बृद्धकी मृत्युपर यह शोक हुआ है। इन अभंगोंमें इतना करण-रस भरा हुआ है कि उसे देख यही समझा जायगा कि तकाराम सबको अपना चसका लगाकर अकालमें ही चले गये। कान्हजी तुकारामकी पीठपर ही हुए थे अधिक-से-अधिक ३-४ वर्ष उनमे छोटे होंगे। तुकाराम जब विरागी हुए तब कान्हजी लड़कर उनसे अलग हो गये थे। इस ममय तुकाराम बीस-पचीस वर्षके रहे होंगे। पीछे जब कान्हजीने तुकारामकी योग्यता जानी। तब उन्हें वडा पश्चात्ताप हुआ और वह उनके शिष्य बने । प्रयाणके समय महाराजकी आयु यदि ८१ वर्ष होती तो कान्हजीके ऐसे अनुतापमरे उद्गार इतने वेगके साथ कभी न निकलते कि 'सखा जानकर मैंने तुमसे अति परिचयका ही व्यवहार किया' अथवा 'मंतारमें मुझ चाण्डालको तम दःख दे गये' इत्यादि । तुकाराम यदि उम समय इतने बृद्ध होते तो उसका यह मतलब होता कि कान्हजीको ४०-५० वर्षतक उनका सत्सङ्ग-लाभ हुआ होता। कान्हजी भी बृद्ध होते, उनके पूर्व कर्म धुलकर नतन गाम्भीर्यमें परिणत हो गये होते, जिसमेंसे ऐसे अनुतापका आवेग कभी न निकलता । कान्ड-जीके मुँहसे ऐसी बात भी न निकलती कि 'मेरी ओढनी छिन गयी,' 'मेरा घर इवा, 'बच्चे-कच्चे अनाय हो गये,' 'हरा-भरा घर उजाइ डाला ।' तकाराम यदि उस ममय बृद्ध होते तो ऐसे उद्वार न निकलते और ऐसे

गये । कितने विष खाकर मर गये । कितने जलमें झूब मरे, कितनोंका दहन या दफन मी नहीं हुआ । मान्स्र होता है, दुर्भिक्ष और परचक दोनों एक साथ ही हुट पढ़े वे ।' (-रामदास और रामदासी वर्ष १ अङ्क १०)

उद्वारोंमें तब कोई स्वारस्य भी न होता । इन सभी वार्तोसे यही निश्चित होता है कि वृद्धावस्था आरम्भ होनेके पूर्व ही तुकाराम इहलोकसे चले गये। कान्डजीका एक उदार ऐसा भी है कि ध्वच्चे विलख-विलखकर रो रहे हैं। उनके करणस्वरसे पृथ्वी विदीर्ण हुआ चाहती है।' तकारामकी आयु उस समय यदि ८१ वर्ष होती तो उनके सन्तान कोई ४० वर्षके, कोई ५० और कोई ५५ के होते और तब कान्हजीको यह भी न कहना पहला कि खड़ी दर-दर रोते फिर रहे हैं। ये सभी उद्वार उस हालतमें व्यर्थ हो जाते । इन सभी उद्गारोंसे यही प्रकट होता है कि तकाराम महाराज और तुकाभाई कान्हजीके सन्तान उस समय १५-२० वर्षकी अवस्थाके भीतर-बाहर रहे होंगे । कान्हजीकी वाणीसे यह भी नहीं झलकता कि तुकारामका ग्रह-प्रपञ्च इस समय समाप्त-सा हुआ हो । दूसरी बात यह कि अकाल ही जब वियोग होता है तभी करुण-रस सोहता है--सभी स्फरता भी है, यह तो रसज्ञ और रिसक जानते ही हैं। यह भी नहीं कह सकते कि ये अभंग प्रक्षिप्त हों । कारण, ये तकाराम महाराजके साथ रहनेवाले उनके लेखक सन्ताजी जगनाडेकी बहीपरसे श्रीमावेजीके ध्यसली गाधाः भाग ११ में भी उतारे गये हैं।

### १३ पूर्व-परम्परा

इन सब प्रमाणों से यह प्रमाणित हुआ कि तुकारामका जनम-वर्ष शाके १४९० जितना आगेका तो नहीं है। जन्म-वर्ष १५३० माननेसे चरित्रके सब प्रसङ्कोंकी श्रृष्कुळा ठीक जुड़ जाती है। महीपतिवाबाने २१ वें वर्ष पूर्वार्ध-समाप्तिकी जो बात कही है वह वाच्यार्थ और लक्ष्यार्थ दोनों प्रकार-से ठीक बैठ जाती है, जिजाई तुकाराम महाराजके प्रयाणके समय गर्भवती थीं, इस बातमें भी कोई विसङ्गतता नहीं आती (कारण, उस समय उनकी आयु ३६-३७ वर्ष रही होगी); महीपतिवाबाका यह कहना कि

रह्मीसर्चे वर्ष विपरीत काल आया' शांक १५५१ के महादुर्मिसकी
ऐतिहाशिक घटनासे मिल ही जाता है; और कान्हजीका विलाप करना
भी सार्थक होता है; और परम्परासे चली आयी हुई मान्यताको भी अमान्य
करनेकी कोई आवश्यकता नहीं पड़ती । परग्रुराम पन्त तात्या गोढनोलेने
शांके १७७६ में 'नवनीत' का प्रथम संस्करण प्रकाशित किया । उसमें
उन्होंने लिला है कि 'तुकाराम ४० वर्षकी आयुमें इहलोक छोड़कर
परलोक सिधारे ।' सरकारी सहायतासे प्रकाशित 'इन्तुप्रकाश' वाले संग्रहमें कहा है कि 'शांके १५३० में देह-स्थानमें तुकारामका जन्म सुआ ।
तुकाराम अहश्य हुए । उस समय उनकी आयु ४२ वर्ष थी, यही सब
सन्त-समाजों और तुकारामके वंशाजोंमें सर्वत्र प्रसिद्ध है ।' इस प्रकार सभी
प्रमाणींसे तुकाराम महाराजका जन्म-वर्ष शांके १५३० ही निश्चित होता है
और इसीको मानकर तुकारामकी जन्म-कुण्डली बनानेसे ज्योतिष जो
चरित्र-फल बतलाता है वह भी तुकाराम महाराजके चरित्रसे मिलता
है । इसल्लिये शांके १५३० ( संवत् १६६५ ) में तुकाराम महाराजका जन्म
दुआ, इस बातको सब लोग मान लेंगे ।

# १४ गुरूप**देशका** वर्ष

अय गुरूपदेशका समय निर्भारित करना है। जन्म शाके १५३० में हुआ, १५५१-५२ के दुर्भिक्षमें उनकी स्त्रीका अनके बिना देहान्त हुआ, उसके पश्चात् उन्हें वैराग्य हुआ। अर्थात् गुरूपदेशका समय शाके १५५२ के पश्चात् ही है। पर वह शाके १५५८ के पूर्व ही हो सकता है। कारण इस प्रकार है। विष्णावाई १५५० में जन्मी और १६२२ के आश्चिनमासमें शुक्रपक्षकी प्रतिपदाको समाधिस्य हुई। ( गाया विष्णावाई माग १ पृष्ठ १८३) अर्थात् उस समय उनकी आयु ७२ वर्ष यी, यह बात उन्होंने स्वयं भी अपने निर्याणकालीन अर्थगोंमें कही है। विष्णावाई स्व

११-१२ वर्षकी थीं तभी तुकारामने स्वप्नमें उन्हें दर्शन दिये। बहिणाबाई कोल्डापुरमें थीं, अपने पितके साथ बैठकर जयराम स्वामीका कीर्तन सुना करती थीं। इन्हीं कीर्तनोंसे तुकाराम महाराजकी कीर्ति उनके कानमें पड़ी और तकाराम महाराजकी ओर उनका ध्यान लगा । ऐसी अवस्थामें 'कार्तिक कृष्ण ५ रविवारको तुकाराम महाराजने स्वप्नमें आकर पूर्ण कृषा की ।' कार्तिक कृष्ण ५ को ( पूर्णिमान्त-मासके हिसाबसे मार्गशीर्घ कृष्ण ५ को ) रविवारका योग शाके १५६२ में आता है। इसलिये बहिणाबाई-के स्वप्नान्यहका समय मिति कार्तिक बदी ५ शाके १५६२ ही है। इस समयतक भगवानने तकारामकी 'बहियोंको जलसे उबार लिया' की कथा कोल्हापरतक फैल चुकी थी । इसके पश्चात बहिणाबाई अपने पति और माता-पिताके साथ देहमें आयीं । वहाँ कुछ कालतक मम्याजी बाबाके घर रहीं। मध्याजीने उन्हें यही कहकर अपने यहाँ टिका लिया था कि 'आगे मोप्रवती अमावस्या है, तबतक यहीं रही । सोमवती अमावस्याका योग १५६२ के फाल्गुनमें, १५६३ के कार्तिकमें और १५६४ के आवणमें भी है। अर्थात इन तीन वर्षोंमेंसे किसीसे भी वर्षमें वह देहमें गयी होंगी। तथापि जब १५६२ में कार्तिक बदी पञ्चमीको श्रीतुकाराम महाराजका स्वप्रानग्रह हुआ है तब यही अधिक सम्भव है कि गुरु-दर्शनकी उत्कण्ठा-से वह उसी वर्ष फाल्गुनमें ही देह गयी हों । वहाँ जानेपर मम्बाजीने उन्हें बहुत कष्ट दिया । उसी कष्ट-कहानीमें मम्याजीकी इस शिकायतका भी जिक है कि रामेश्वर मह-जैसे विद्वान भी जाकर तुकाके पैर छते हैं, यह तो बहा भारी अनर्य है । इन दोनों उल्लेखोंसे यह पता चला कि तकारामकी बहियाँ रामेश्वर भट्टने इवायीं और भगवानने उन्हें उबारा। यह बात शाके १५६२ के पहले ही सर्वत्र फैल चुकी थी। यह कथा बहिणा-बाईने १५६२ के कार्तिक मासके पहले सुनी, जब यह घटना हुई तभी कुछ दिनोंमें ही सुनी हो या दो-एक वर्ष बाद सुनी हो । यह मान लेनेमें कोई हरज नहीं है कि यह घटना १५६० के लगभग हुई होगी । तुकाराम-जीके किवल-स्फूर्ति हुई और वे अभंग रचने लगे, हस बातको १५६० में दो-तीन वर्ष वीत चुके होंगे । 'तुकाराम अपने कीर्तनोंमें अपने ही, बनाये हुए अभंग गाते हैं और उन अभंगोंसे वेदार्थ प्रकट होता है ।' यह बात कैलते-फैलते रामेश्वर भट्टके कानीतक पहुँची और तब तुकारामको विरोधी लोग कष्ट पहुँचाने लगे । इस अवस्थाको यदि १५६० में रखते हैं तो उनके किवल्य-स्फूर्ति होनेका समय १५५७-५८ रखना होगा । इस हिसाबसे इसके पूर्व ही पर १५५२ के पश्चात् जिस किसी वर्षमें माघ शुक्क दशमीको गुरुवार हो वही वर्ष उन्हें गुरूपदेश प्राप्त होनेका वर्ष मानना होगा । जन्ती-में शाके १५५४ की माघ शुक्क १० को गुरुवार है । इस प्रकार यह सिद्ध है कि शाके १५५४ मंवत् १६८९ (अंगरेजी तारीख १० जनवरी १६३३ ई०) माघ शुक्क १० गुरुवारके दिन बाझमुहुतैंमें भण्डारा-पर्वतपर श्रीतुकारामको स्वप्रमें श्रीगुकने उपदेश दिया ।

#### १५ अभंग-रचनाका क्रम

श्रीगुरूपदेशके पश्चात् तुकारामजीके कवित्व-स्पूर्ति हुई। तुकारामजीका एक अभंग है, 'जाति इद्भ, वैदय किया व्यवसाय ( जाति इद्भ, वैदय-केला व्यवसाय ),' वह किसी अगले अध्यायमें आवेगा। । उसमें तुकारामजीने अपने जीवनकी मुख्य-मुख्य घटनाएँ क्रमसे बता दी हैं। पहले घर-गिरस्ती सँभाली, व्यवसायमें हानि उठायी, दुर्भिक्षमें प्रथम पत्नी अन्न विना मर गयी, वैराग्य हो आया, श्रीविद्धल-मन्दिरका जीणोद्धार किया, प्रत्य पदे, हत्तके पश्चात् स्वप्रमें गुरूपदेश हुआ और हत्तके अनन्तर कवित्व-स्पूर्ति हुई। कवित्व-स्पूर्ति हाके १५५६ में हुई मानें तो श्रीतुकारामजी-के श्रीमुखसे सतत पञ्चदश वर्षपर्यन्त अभंग-गङ्गा बहती रही। इन पंद्रह

वर्षों सहसों अभंग उनके मुखसे निकले । सब अभंग आज नहीं मिल रहे हैं । किवल-स्फूर्ति होनेपर मबसे पहले उन्होंने बाललीलपर ओवियाँ रचीं और स्वयं ही बाललीभिनी ( देवनागरी ) लिपिमें बहीपर लिखीं । श्रीकृष्णद्वैपायन महर्षि वेदल्यासने श्रीमद्भागवत लिखा, उसके 'दशम सकन्बमें हरिलीलामृत' है और उसमें 'जगदातमा गोकुलमें क्रीडा कर रहे हैं,' यही श्रीकृष्णकी गोकुलकों बाललीलाका प्रसङ्ग है । 'उमकी नौ सौ ओवियाँ हैं' जिनका ममं, महीपतिवावा कहते हैं कि 'साधु-सन्त ही स्वानुमवसे जानते हैं।'

ये ओवियाँ ऐसी हैं कि इन्हें ओवी भी कह सकते हैं और अभंग भी। अभंग यों कह सकते हैं कि कुछ चरणोंके बाद नका महणे ( तका कहे ) कहकर इतना ही दकडा तोष्टकर जोडा है। इन्हें अभंग कहें तो इनमें चरणोंकी संख्याका कोई ठिकाना नहीं। किसीमें तीन चरण हैं। किसीमें तीनसे अधिक और किसीमें तीसतक छोटे-बंड कई चरण हैं। रचना ओवीके ढंगकी है। अभंगकी जो यह विशेषता है कि द्वितीय चरणमें स्थायी पद आता है सो इसमें नहीं है। ओवी बद्ध-सी रचना है इसलिये इम इन्हें ओवियाँ ही कहते हैं । अभंगका हिसाब लगायें तो ये बाललीलाके १०० अभंग हैं और चरण गिनें तो ९०० ओवियाँ हैं। बात एक ही है। देह-पण्डरीके संप्रहोंमें बाललीला वर्णन पहले दिया है, पीछे 'पांडु रंगनमन' के २३१ ओवियोंके तीन अभंग दिये हैं । इन्द्रप्रकाशसंप्रहमें ये तीन अभंग पहले और बाललीलावर्णन पीछे दिया है। ये तीन और बाललीलाके सौ अभंग मिलाकर ओवीके ११२५ चरण होते हैं और कुछ संग्रहोंमें ओवियों-का जोड ११००-११२५ जितना ही दिया हुआ है। यह बहिरंगकी बात हुई। वर्णित विषयको देखें तो २३१ ओवियाँ प्रास्ताविक हैं और सबसे पहले तकारामजीने यही लिखा होगा । तकारामजीके उपास्यदेव श्रीपाण्डरंग ये, इपिलये सबसे पहले उन्होंने उन्होंका चरित्र लिखा, यह स्वामाविक ही है। मंगलचरण आदिसे यह स्पष्ट ही ध्वनित होता है कि यह रचना करते हुए तुकारामजीको यह ध्यान है कि यह मेरी पहली ही रचना है। दो ही एक वर्ष पहले गुरूपदेश हुआ या इससे गुक्वन्दना भी इसमें स्वभावतः ही आ गयी है।

बालनीलाकी ओवियोंके कुछ काल पश्चात् दिषकाँदौ, गुलीडंडा, र्गेद आदिके अभंग बने होंगे। शेष सब अभंगोंका कालकम निश्चित करना कठिन है। परन्तु बाललीलाके पश्चात् आत्मपरीक्षण, दर्शन-लालसा, परिचयकी धनिष्ठताः धन्यताः पूर्णता और उपदेश ऐसा क्रम यदि इन सब अभंगोंका बाँचा जाय तो उसमें बहुत बड़ी गलती होनेकी सम्भावना नहीं है। बाललीलाके अभंग तुकारामजीने स्वयं ही लिखे। पीछे कीर्तन-प्रसंग-से करतालियों और श्रोताओंका जमघट ज्यों-ज्यों बढ़ने समा और विशेष करके जबसे गंगाराम बोवा मवाल और सन्ताजी जगनाडे अभंग लिखने-वाले मिल गये तबसे तुकारामजीका स्वयं लिखना छूट-सा गया होगा । इन लेखकोंने भी तुकारामजीके सभी अभंगोंको लिखा होगा, यह तो नहीं कहा जा सकता । एक बार देहमें एक वृद्ध वारकरीके मुँह सुना कि तुकारामजी-ने एक लाल अभंग भण्डारा-पर्वतपर रखे। एक लाख इन्द्रायणीको भेंट किये और एक लाख लोगोंको दान किये। इसका अभिप्राय इतना ही समझमें आता है कि भण्डारा-पर्वतपर तुकाराम महाराज जब श्रीविद्वलके ध्यान और नाम-जपमें निमम थे तब भगवान्को सम्बोधन कर असंख्य अभंग उन्होंने कहे होंगे । वह इस समय एकान्तमें थे । एकान्तके इन अभंगोंको भगवान्के सिवा और कौन सुन सकता था ! और उस आनन्दके अनुभवमें निमम तुकारामजीको भी उन अभंगोंको लिख रखनेकी सुभतक न रही होगी । इन्द्रायणीके दहपर भी एकान्तवासमें यही हुआ करता या । कीर्तन-प्रसंगसे अयवा अन्य अवसरोंपर

जो अभंग उनके मुखरे निकले उनमेरे कुछ-स्नाभग साढे चार इजार-अमंग लेखकोंकी लेखनीतक पहुँचे । महाराजके इदयमें स्वानन्दका जो भण्डार भरा हुआ या उसमेंसे बहुत ही थोड़ा अंद्य हमारे आपके हाथ आया है । भगवानके साथ उनका जो एकान्त हुआ उस समयका सारा सुख भगवान्ने ही छूटा और चार दाने सौभाग्यसे इमलोगोंको मिले हैं ! इन चार दानोंसे समचे भण्डारकी कल्पना जो कोई कर सकता हो वह कर ले ! श्रीतकारामजीके श्रीमखरे जो भक्तिज्ञानगङ्का अखण्डरूपसे सतत पंद्रह वर्षतक प्रवाहित होती रही। उसमेंसे चार घडे पानी जिन उदारात्माओंकी कृपासे इमलोगोंको मिला है उनके अपार उपकार हैं । महाराजने स्वयं पूर्ण परिवृत होकर जो चार मुद्री उच्छिष्टान हमें दिया है उसके परिमलमात्रसे जब समय-समयपर कृतार्थताकी तरंग-सी उठा करती है तब जिन महाभागोंने साक्षात् तुकाराम महाराजके हाथों पंद्रह-बीस वर्षतक बराबर प्रसाद पाया हो उन गंगाराम, सन्ताजी, रामेश्वर महादि पुण्यात्माओंके सौभाग्यकी कडाँतक सराइना की जाय ? श्रीतकाराम महाराजका निज योगैश्वर्य तो अवर्णनीय ही है, परमात्माका सम्पूर्ण ऐश्वर्य उनपर प्रकट हुआ । वह कर्मी, ज्ञानी, योगी, भक्त, सभी कुछ थे, 'गंगासागरसंगममें सभी तरंग एकमय' रूप थीं । 'तुका भये पांडुरंग,' यही सच है, उनके अभंगोंमें भी सब रंग भरे हुए हैं, हुर कोई अपने अधिकारके अनुसार चाहे जिस रंगसे रिखत हो ले !

#### १६ जीवन-क्रमका मानचित्र

यहाँतक जो विवेचन हुआ उससे श्रीतुकाराम महाराजके जीवन-क्रमका जो कालमानचित्र चित्रित होता है वह ऐसा है— वयस् विक्रम संवत्

घटना

ਰਬੰ

१६६५ श्रीतुकाराम-जन्म ।

१३-१६७८ गृहप्रपञ्चका भार तुकारामजीके सिर पड़ा।

१४ { १६७९ } १६ } के लगभग तुकारामजीका प्रथम और द्वितीय विवा**ह** हुआ।

१७-१६८२ तुकारामजीके माता-पिता और भावजका देहान्त ।

१८-१६८३ तुकारामजीके बड़े भाई सावजी विरक्त होकर चले गये।

२०-१६८५ मनका विषाद दशकर प्रथम पुत्र सन्ताजी और दोनों पत्रियोंके साथ तुकारामजी गृह-प्रपञ्चमें हौसलेके साथ आगे

बढ़े ।

२१-१६८६ 'विपरीत काल' और दिवाला। दुर्भिक्षका आरम्म।

२२-१६८७ दुर्मिक्षका भीषण रूप। दुर्मिक्षके प्रथम पत्नीका देहान्त । पुत्रकी मृत्यु, वैराग्य और मामनाथ पर्वतारोहण ।

२३-१६८८ श्रीविद्वल-मन्दिरका जीणोंद्वार, कीर्तन-अवणकी धुन ।

२४-१६८९ माध गुक्क १० गुरुवार श्रीगुरुका उपदेश--

२६ {१६९१ } के लगभग कवित्व-स्फूर्ति ।

३०-१६९५ रामेश्वर भट्टद्वारा पीड्न, और सगुण-साक्षात्कार।

४१-१७०६ चैत्र कृष्ण २ (पूर्णिमान्त मासके हिसाबसे ) श्रानिवार सूर्योदयके अनन्तर ४ घटिका दिनमें प्रयाण ।



## दूसरा अध्याय



पूर्व-परम्परासे प्राप्त पैतृक सम्पत्ति मेरी, हे पाण्डुरङ्ग ! तेरी चरणसेवा है । उपवास और पारण ही मेरे लिये तेरे मन्दिरद्वार हैं । इसीके मोगमात्रका अधिकार हमें मिला है । वंश-परम्परासे ही मैं तेरा दास हूँ !

---श्रीतुकाराम

## १ देहुक्षेत्रका वर्णन

श्रीतुकाराम महाराजके अधिवाससे पुनीत और त्रिलोकविल्यात देहुमाम पुण्यक्षेत्र पूना-पान्तमें इन्द्रायणी-नदीके तटपर वसा हुआ है । आलन्दीसे पाँच कोस, तलेगाँवसे चार कोस और चिचवडसे तीन-चार कोसपर यह पावन तीर्घ है । पूनेसे वायव्य दिशामें, तलेगाँवसे पूर्व ओर, विचवडसे उत्तर और और आलन्दीसे भी वायव्य ओर है । देहुके चारों ओर योड़ी-योड़ी दूरपर, छोटे-बड़े अनेक पर्वत हैं । शेलारवाड़ी नामक रेख्वे स्टेशनसे यह स्थान तीन मील उत्तरकी ओर है । स्थान छोटा-सा होनेपर भी भाग्योदय इसका महान् हुआ जो यहाँ श्रीतुकाराम महाराज अवतीर्ण हुए । तुकारामके समय यह स्थान नाम-संकीर्तनेसे गूँजता रहता

था और इसी पुण्यके बलसे आगे चलकर यह स्थान महाराष्ट्रके महाक्षेत्रोंमें परिगणित हो गया । महाराष्ट्रका सबसे प्रधान क्षेत्र पण्डरपर है । तेरहर्ने शालिवाहन-शतकमें ज्ञानेश्वर महाराजके कारण आखन्दीक्षेत्रकी महिमा बढी। सोलहर्वे शालिवाहन-शतकमें एकनाय महाराजके कारण पैठणकी प्रतिष्ठा बढी और सतरहवें शालिवाहन-शतकमें तुकाराम महाराजके कारण देष्ट्र प्रसिद्ध हुआ । तुकाराम महाराजके पूर्व देहमें दो-चार छोटे-छोटे मन्दिर ये और इनके आठवें पूर्वज श्रीविश्वम्मर बोवाने वहाँ श्रीविद्धतः रखुमाई ( रुक्मिणीकान्त श्रीकृष्ण ) का मन्दिर बनवाया था । तबसे या यों कहिये कि जबसे उनके कुलमें पण्डरीकी वारीका नियम विशेषरूपसे चला तबसे देहुबाम एक पुण्यक्षेत्र बना । परन्तु इसका महान् पुण्य तभी प्रकट होकर चतुर्दिक् विख्यात हुआ जब तुकाराम महाराजने इस घरतीपर पैर रखे । तुकाराम महाराजके कारण ही देहुक्षेत्र महाराष्ट्रके महाक्षेत्रींमें गिना जाने लगा । देहक्षेत्रके सम्बन्धमें तकाराम महाराजका एक अभंग भी प्रसिद्ध है जो तुकाराम महाराजके सभी प्रकाशित अभंगसंप्रहोंमें मौजूद है और सन्ताजीकी बडीमें भी डोनेसे जिसकी प्रामाणिकता निस्तिन्दग्ध है। इस अभंगमें तुकाराम महाराज अपने समयके देहक्षेत्रका वर्णन करते हैं---

'बन्य है देहुग्राम पुण्यधाम जहाँ श्रीपाण्डुरङ्ग विराजते हैं। इन्य हैं वहाँके सौभाग्यशाली क्षेत्रवासी जो नित्य नाम-संकीर्तन करते हैं। इन देहुक्षेत्रमें विश्विपता, वामांगमें किमणीमाताके साथ, कटिपर कर घरे, उत्तराभिमुख खड़े हैं। सामने गरुड्यानमें अश्वत्य-बृक्ष हाथ जोड़े खड़ा है। दक्षिणमें श्रीशङ्करालिंग श्रीहरेश्वर हैं और इन्द्रायणी-मङ्गाके तटकी अपूर्व होोमा है। बल्लाल-बनमें श्रीलक्ष्मीनारायण विराज रहे हैं और वहीं श्रीसिद्धेश्वरका अधिष्ठान है। द्वारपर श्रीविष्ठराज विराजे हैं और बाहरकी ओर बहिरव और हनुमान्जी पास-पास सुद्योभित हैं । इसी स्थानमें यह दास तुका, श्रीविद्वल-चरणोंको हृदयमें भारण किये हुएः श्रीहरि-कीर्तन किया करता है।'

देहमें इस समय श्रीविद्वलनायजीका जो मन्दिर है और उसके बाहरकी ओर जो दालान बने हुए दिलायी देते हैं वे सब पीछे बने हैं। श्रीविद्वल-रखमाई ( श्रीविद्वलनाय और श्रीविक्मणीमाता ) की मूर्तियाँ तो वे ही हैं जो तुकाराम महाराजके पूर्वज श्रीविश्वम्भरवाबाने स्थापित की थीं । तकारामजीके समयतक वह श्रीविद्वल-मन्दिर जीर्ण होकर गिरनेको हो गया था । तुकाराम महाराजने उसका जीणोंद्धार किया । अवश्य ही जीणोंद्वारका वह कामः तकारामजीकी जैसी आर्थिक अवस्था थी उसके अनुसार, सामान्य-सा ही हुआ होगा । तुकाराम महाराजके पुत्र नारायण बोबाको तीन गाँवोंकी जागीर मिली, तबकी अवस्था कछ और थी और उस समय तकाराम महाराजकी कीर्ति भी सर्वत्र फैल चुकी थी। इसके बाद ही मन्दिरका बड़ा विस्तार हुआ और देहके इंगले, पाटिल आदि धनिकोंने मन्दिरको इतना वडा और भव्य बनवा दिया । तथापि उपर्युक्त अवतरणमें तुकारामजीने देहका जो वर्णन किया है वह आज भी यथार्थ है । सब देवता, देवस्थान और उनके पार्श्वस्थान ज्यों के त्यों वर्तमान हैं । पण्डरपुरमें श्रीविद्वल अकेले ही ईटपर खड़े हैं। श्रीकिंक्मणीजीका मन्दिर वहाँ पीछेसे बना है । और देहमें श्रीविद्वल-रखमाई पास-पास ही खड़े हैं। इनकी मर्तियाँ उत्तराभिमख हैं अर्थात मन्दिर भी उत्तराभिमुख है । सामने गुरुह्मथान है । गुरुह्म और हनमानजी भगवान्के सामने हाथ जोड़े खड़े हैं। पूर्वद्वारके समीप दक्षिणाभिमुख श्रीविष्नराज हैं और बाहर बहिरवजीका छोटा-सा मन्दिर है । मन्दिरके पश्चिम हरेश्वरका मन्दिर है और 'इनामदारों' की बसी हवेली है ।

उसीकी परली तरफ, तुकारामजीका खास घर है। जिस घरमें जिस कोठरीमें तुकारामजीका जन्म हुआ और जहाँ पीछेसे श्रीविद्वल-मूर्तिकी नवस्थापना हुई उसका छाया-चित्र अन्यत्र प्रकाशित है । तुकारामजीके लाम पर और हवेलीके पश्चिम ओर इन्द्रायणीके समीप एक खँडहर है। कहते हैं कि यहाँ पहले मम्बाजीबाबाका घर और बाग था । श्रीविद्यत्त-र्मान्दरकी परिक्रमामें ही दायों ओर इनामदारोंकी हवेली और श्रीतकाराम-जीका अपना खास घर है। पास ही एक गली है। इस गलीसे नीचे उत्तरनेपर दायां ओर ही मध्वाजीका खँडहर है । ये सब स्थान परिक्रमाके भीतर ही हैं । एक बारकी घटना बतलाते हैं कि तुकारामजीकी भैंन मम्बाजीके बागमें वस गयी । मनकी खार मिटानेका यह अच्छा अवनर जान उन मत्तरमर्ति मन्त्राजीने तुकारामजीपर झूठ-मूठ यह दोष मढ़ा कि इन्होंने जान-बुझकर भैंसको कांटेकी बाड इटाकर, मेरी फ़लवारीमें घमा दिया । यह कहकर उन्होंने उन्हीं काँटोंकी बाडोंसे तकारामजीको वेतरह मारा । जिस स्थानमें तुकारामजीपर इस प्रकार मार पड़ी वह स्थान तकारामजीके घरकी पश्चिम ओर। इन्द्रायणीके सम्मूख है । इन सब स्थानोंके पश्चिम ओर बलाल-वन है और उसमें श्रीसिद्धेश्वरका मन्दिर है। इस मन्दिरके पूर्व ओर श्रीलक्ष्मी-नारायणका मन्दिर है। ये मन्दिर छोटे-छोटे और पत्थरके बने हैं । इन मन्दिरों और तुकारामजीके घरके पूर्व तथा उत्तर-पूर्वमें अन्य लोगोंके घर थे और आज भी हैं। देहक्षेत्र उस समय ऐसा बसा हुआ या। इन्द्रायणी-नदी देहक्षेत्रसे लगकर उत्तर ओर बहती है। मन्दिरके बाहर और नदीके किनारे पुण्डलीकका मन्दिर है। वहाँसे उत्तर ओर आगे बढनेसे डेढ मील सम्बाएक बडा दह है। इस दहके किनारे गोपालपुर बसा हुआ है और वहाँ पुराना पीपलका बृक्ष है। इसी बुक्षके समीप महाराजका अन्तिम कीर्तन और फिर महाप्रयाण हुआ । यहाँसे और नीचे उत्तरकर कोई आध मीलपर करंजाईका स्थान है। दहका यह बीचोबीच भाग है। यहाँ पुरलीभरजीका मन्दिर है। महाराब दहपर एकान्तमें जो बैठा करते थे सो इसी खानमें। यहाँ रामेश्वर मध्ने उन्हें बहुत कष्ट दिया, तब महाराज एक शिलापर तेरह दिन ध्यानमें पढ़े रहे। इसी अवखामें श्रीकृष्णने बालरूपमें उन्हें दर्शन दिये और उनकी बिह्योंको जलमेंते उनारा । इस प्रकार यह शिला मक्तजनोंके लिये अत्यन्त प्रिय और पूज्य हुई। तुकारामजीके स्वर्गारोहणके पश्चात् मक्तलोंग इस शिलाको दकेलते हुए श्रीविद्दल-मन्दिरमें ले आये और मन्दिरसे सटा हुआ ही तुकारामजीकी प्रथम स्त्री रखुमाबाईका जो 'वृन्दावन' है। उसके सहारे वह शिला लड़ी कर दी। उस वृन्दावनके साथ शिलाका फोटो अन्यत्र दिया हुआ है। इन्द्रायणीके तटपर खड़े होकर पश्चिम ओर देखनेसे वायीं ओर छः मीलगर गोराडी या घोरवडीका पहाइ दिलायी देता है। देहसे ठीक पश्चिममें दो मीलगर मण्डारा-पहाइ और दावीं ओर दहके पारपर देहसे आठ मीलगर मामागिरि या मामनाथ अथवा मामचन्द्र-पर्वत दिलायी देता है। मण्डारा-पर्वतका फोटो दिया है और दहका मी एक फोटो है। श्रीक्षेत्र देहका यह संक्षिप्त वर्णन है।

#### ं २ कुल-गोत्र

अब श्रीतुकाराम महाराजके विश्वपावन कुछका कुछ परिचय प्राप्त करें । भगवानके भक्तोंका कुछ-गोत्र देखनेकी वस्तुतः कोई आवश्यकता नहीं होती । भगवद्भक्त किसी जाति या कुछमें कहीं भी उत्पन्न हुआ हो, वह विश्ववन्य ही होता है । नारायणने जिसे अपनाया उसका कुछ-गोत्र घन्य हुआ । जिसका देहानिमान गछ गया वह वर्णाश्रम-धर्मको पार कर गया । तीनों छोकको पावन करनेवाले महात्मा जिस देशमें, जिस कुछमें, जिस जातिमें जन्म लेते हैं, वह देश, वह कुछ, वह जाति अत्यन्त पवित्र है । पवित्र सो बंश, पावन सो देश । जहाँ हरिदास, जन्म रुते ॥

अर्थात् वह कुल पवित्र है, वह देश पावन है जहाँ हरिके दास जन्म
लेते हैं, यह स्वयं तुकारामजीकी उक्ति है। और यह विस्कुल सही है,
तथापि महात्माओं के चित्रका सब प्रकारते साङ्मोपाङ्ग विचार करते हुए,
लौकिक दृष्टिसे उनके कुल और जातिका विचार करना पहता है। 'तुका
वाणी (वणिक्)' नाम महाराजका प्रसिद्ध है अर्थात् वह जातिके बनिया
थे, यही लोग समझ सकते हैं। पर वात यह नहीं है। बनिज-स्यापार उनके
करमें कई पुरतते होता चला आ रहा या और तुकारामजीने भी अपने
पूर्व वयस्में बनियेका ही काम किया इतीलिये वह बनिया कहाये। बनिया
जाति उनकी नहीं थी। आजकल कुछ जात्यिममानी विद्वान् उन्हें 'मराठा
क्षत्रिय' बनानेके फेरमें पड़े हैं। पर अच्छा तो यही होगा कि हम
तुकारामजीसे ही उनकी जाति और कुल पृछ लें। तुकारामजी कहते हैं—

याती शूद्र वैदय किया न्यवपाय । पांडुरंग-पाँय कुलपूज्य ॥

अर्थात् 'जातिका मैं ग्र्द्र हूँ धन्धा किया वैश्यका और उपातना की अपने कुलपूज्य देव (विहल ) की !'

अच्छा किया कुनबी है नाय । नहीं तो मारा जाता दंभके हाथ ॥

'हे ईश्वर ! तूने मुझे कुनवी बनाया यह अच्छा किया। नहीं तो दम्भसे मैं मारा जाता।'

> पाषा शृद्ध वंश । नहीं रूगा दंभ पाश ॥१॥ अब तो मेरेनाथ । माता-पिता पंढरिनाय ॥धु०॥ घोस्त्रॅं वेदाक्षर । सो तो नहीं अधिकार ॥२॥ सर्वेमाव दीन । तुका कहे जाति हीन ॥३॥

'शूद्र-वंशमें में जन्मा, इससे दम्भसे तो मैं ख़ूटा और अब हे

पण्डरिनाय ! तृ ही मेरा माँ-बाप है । वेदाक्षर घोखनेका सुझे अधिकार नहीं । तुका कहता है मैं सब प्रकारसे दीन, जातिसे हीन हूँ ।'#

यही तुकाराम आगे चलकर अपनी करनीसे नरके नारायण हुए, विषिके विषाता बने, यह बात और है; पर उनका जन्म शूद्र-जातिमें हुआ था, यह उन्हीं के वचनोंसे स्पष्ट है, महीगतिबाबाने 'मक्तळीलामृत' में कहा है कि — विणाव मक्त तुकाराम शूद्र-जातिमें उत्पत्त हुए।' मोरोपन्त और निवन्धमालाकारने बड़े कौतुकके साथ 'शूद्रकवि' कहकर ही तुकाराम महाराजका उल्लेख किया है। तुकारामजीकी जातिके सम्बन्धमें यह विचार हुआ। अब इनके कुलका विचार करें। समर्थ रामदास स्वामीकी बखरमें हनुमन्त स्वामीने तुकारामका 'मोरे' कुल-नाम (अल्ल ) दिया है और महीपतिबाबाने 'आंवले' कहा है। इनमेंसे सच्चा कुल-नाम कीन-सा है— मोरे या आंवले ? यह प्रवन कुल दिन पूर्व लोग किया करते थे। परंतु मेंने नासिक तथा व्यम्बकमें देहूकरोंके तीर्थपुरोहितोंके यहाँकी बाह्याँ देखीं। उनसे माद्मम हुआ कि इनका कुल-नाम 'मोरे' और उपनाम 'आंवले' है। व्यम्बकमें श्रीतकाराम महाराज गये थे, यह बात पक्की है।

<sup>\*</sup> तुकाराम महाराजके इन जहारोंसे कुछ छोग बड़ी अधीरतासे यह अनुमान कर बैठते हैं कि महाराजका यह आह्मणोपर कटाक्ष है। पर ऐसा नहीं है और आह्मण भी इसे अपनी निन्दा न समझें। तुकारामजीने वेदोंके अश्वर नहीं थोखें; तथापि पुराणादि प्रन्थ और अन्य प्राकृत प्रन्थ उन्होंने देखें वे और आह्मणोको भी वह अत्यन्त पूच्य मानते थे, यह आगे चल्कर आप ही प्रसंगसे हात होगा। अध्ययनके साथ जो दम्म, दर्पादि विकार चठा करते हैं, उन्हीं विकारोंका तिरस्कारमर यहाँ प्रकृट किया गया है। 'विचा विवादाय' का जो सामान्य प्रकृत देखेनेमें आता है उससे 'अश्वर घोखने' का अधिकार न होनेके कारण तुकाजी गुका रहे, इसी वातपर संतोष व्यक्त किया है।

पर नासिक और त्र्यम्बक दोनों स्थानोंमें तुकाराम महाराजके पुत्र नारायण बोवा और उनके वंशजोंके लेख हैं। तुकाराम महाराजके हस्ताक्षरका कागज फटकर नष्ट हो गया है यह देखकर बहुत दुःख हुआ। नासिकका लेख मझसे पहले श्री पां० न० पटवर्धनने प्राप्त करके प्रकाशित किया था। पर उन्हें असली लेख नहीं मिला था। नकल मिली थी और नकलमें जो एक भल थी वह उनके लेखमें भी आ गयी। अस्त । नारायण बोवाका नासिकका असली लेख वेदमूर्ति शङ्कर गोविन्द गायधनीकी बहीमें है। उस लेखमें तकारामजीके पुत्रों और पोतोंके नाम हैं। वह लेख इस प्रकार है---(ल० नारोबा गोसाबी पिता तकोबा गोसाबी दादा बोल्होबा भाई विठोवा गोसावी माहादजी (गोसावी) विठोबाके पुत्र उद्योबा रामजी गणेश गोसावी गोविन्द गोसावी माहादजीके पुत्र आवाजी पित्रव्य कान्हावा गोसावी उनके पत्र खण्डोवा माता अवळिवाई कुणव वाणी (कुनबी बनिया ) उपनाम आंबडे गाँव देह प्रान्त पूना कुल नाम मोरे ।' इस असली लेखमें नारोबा ( नारायण बोवा ) की माताका नाम 'अवळिबाई' है। श्रीपटवर्धनके लेखमें यह नाम 'अवन्तीबाई' है जो भूल है। तकाराम महाराजकी स्त्रीका नाम जिजाबाई उर्फ आवळीबाई था । नारायण बोबाने अपनी जाति और कुलके सम्बन्धमें स्पष्ट ही लिख दिया है, 'कुणब वाणी उपनाम आंबले कुल नाम मोरे। श्र्यम्बकमें देहकरोंके तीर्योपाध्याय वेदमर्ति घोंडभट बारजी काण्णवकी बहीमें नारायण बुवाका जो लेख है वह इस प्रकार है---'नारोबा पिता तकोबा गोसावी दादा बोल्डोबा भाई माहादाबा और विठोबा भतीजे रामा और गणो और गोविन्टजी चचेरे भाई आबाजी माताजी जिजाईबाई जात कुनबी आंबले बास देह प्रान्त पना ।' इस लेखमें नारोबाने अपनी माताका नाम 'जिजाईबाई' दिया है और जाति 'कुनवी' बतायी है । और भी कुछ लेखोंमें 'कुणंब-बाणी

अंबले नामके उल्लेख हैं। इन सब लेखोंसे यह निर्विवादरूपसे निश्चित होता है कि तुकाराम झूद, कुणंब-वाणी (कुनवी बनिया) थे, उनका कुल मोरे या और उपनाम आंबिले, आंबले, अंबले था। जाति और कुल देहसे सम्बन्ध रखते हैं। जो देहातीत हैं उनके लिये जाति और कुल क्या ? साधकावस्थामें तुकाराम महाराजने परमार्थ-दृष्टिसे यह भी कहा है कि जिनहें हृदयसे हरि प्यारे हैं वे मेरी जातिके हैं। अस्तु तुकारामजी-के देहकी जाति और कुल देखा, अब उनके घरानेका विचार करें।

# ३ कुलकी पूर्व-प्रतिष्ठा

तुकारामजीका घराना बहुत सुलीः समृद्ध और प्रतिष्ठित था । देह गाँवमें इस घरानेकी बड़ी प्रतिष्ठा थी। यह इस घरानेसे मिले हुए कागज-पत्रींसे जाना जाता है। देहके ये लोग महाजन थे । तकारामजी उदासीनवदासीन होकर यह महाजनी वृत्ति छोड चुके थे । पीछे नारायण बुवाने यह काम फिरसे प्राप्त करके सँमाल लिया । राजशक ५ कालयुक्त संवत्सर अर्थात् शाके १६०० (संवत् १७३५ ) के फाल्गुन-मासमें लिखा हुआ शिवाजी महाराजका एक आज्ञापत्र है । इसमें लिखा है--- (तुकोबा गोसावीके पुत्र नारायण गोसावीने कहा है कि पूना-परगनेके देहू-मौजेकी महाजनी मेरे पिताकी पैतृक वृत्ति है। पिताजी गोवावी (गोवाई) हुए, इससे महाजनी चलाने-की वह उपेक्षा ही करते गये' ''अब हम इसे न चलावें तो वृत्तिका लोप होता है । इसलिये महाजनी जो पैतृक वृत्ति है उसे हम चळाना चाहते हैं । अतएव पहलेसे जैसे यह वृत्ति चली आयी है वैसे ही उसे हम आगे चलावें ऐसा आज्ञापत्र करा दिया जाय। इसपर महाराजने पूना-परगुनेके देशाधिकारीको यह आशा दी है कि 'इनकी महाजनी वृत्ति मौरूसी चली आयी है वैसी ही आगे चलायी जाय ।' इस लेखसे यह जान पहला

है कि तुकारामजीने महाजनी नहीं चलायी पर यह वृत्ति इनके घरानेमें बहुत पहलेसे चली आती थी । तुकारामजीके पोर्तोकी लिखी हुई एक फेड्रिस्तमें भी 'श्रीतुकारामवावा वास्तव्य क्षेत्र देहकी क्षेत्र मजकूरकी महाजनकी' ये अक्षर हैं । तकारामजीके पुत्र महादेव बोवा, विद्वल बोवा और नारायण बोवाका शाके १६११ का फारकतीका एक कागज मिला है । इसमें महादेव बोवा अपने दोनों भाइयोंको लिखते हैं। 'अपने पैतक घर दो हैं एक श्रीसभीप, एक पेठ ( बाजार ) में महाजनीका घर । हमने महाजनीका घर और महाजनी ली और तम दोनोंको श्रीसमीपवाला घर और श्रीकी पूजा सौंप दी !' और एक कागजमें लिखा है कि। ·श्रीविद्वलिटकें ( देहमें एक खेतका नाम ) श्रीके नाम पहलेसे है यह बात गाँवके पञ्चोंके मेंह पन्त मतालिक और पन्त प्रधानने पछी करा ली।' यह लेख शाके १६४२ का है। इन सब लेखोंसे यह प्रकट है कि तकारामजीके घरानेमें महाजनीकी पैतृक वृत्ति यी, बाजारमें महाजनीकी हवेली महाजनीका अधिकार और आमदनी थी। उसी प्रकार श्रीकी पूजा-अचिक निमित्त 'पुरातन इनाम' या । महाजनीकी हवेलीके अतिरिक्त इनका खास घर श्रीके समीप था। जिस गाँवमें बाजार लगता था उस गाँवमें महाजन और शेटे दो अधिकारी होते थे, इनके ओहदे वड़े समझे जाते थे । इसके भी अतिरिक्त इनकी कुछ खेती-वारी साहुकारी और व्यापार भी याः तात्पर्यः प्रतिष्ठितः बहे कुलीन और सामान्य व्यापारी-घरानेमें तुकारामका जन्म हुआ। परन्तु इस घरानेमें देहकी महाजनी ही चली आयी यी सो नहीं, एक और पैतक वृत्ति चली आयी थी। तुकारामजीने पहली वृत्तिकी उपेक्षा की, पर दूसरी वृत्ति इतनी उत्तमतासे चलाथी कि उससे देहके ही क्यों। सम्पूर्ण महाराष्ट्र और अखिल विश्वके महाजन होनेके अष्टाधिकार सब लोगोंने एकमतसे उन्हें प्रदान किये हैं।

यह महाजनी क्या थी इसे अब देखें । नया कुछ न करे, पूर्वजॉकी परम्परा-को ही बनाये रहे, इसीमें शोभा है।

> नया करो नहिं कोई । राखो पूर्वतन सोई । पैतृक सम्पत्ति । राखो करके युक्ति ॥

'नया कुछ न करे, पुराना जो कुछ है उसे हर कोई सँभाल रखे । पैतृक इत्तिका जो स्थान है उसकी हर उपायसे रक्षा करो। यह तुकोबाका ही उपदेश है।'

### ४ परम्परासे प्राप्त श्रीविद्वल-प्रेम

श्रीतुकाराम महाराज अपनी अनन्य भक्तिवे त्रिकोक्में बन्य हुए, तथापि जिल घरानेमें उनका जन्म हुआ उल घरानेका इतिहाल देखें तो यह कहना पढ़ेगा कि विद्वल-भक्तोंके घरानेमें जन्म होनेले विद्वल-भक्तिं उनहें आनुवंशिक संस्कारोंले ही प्राप्त हुई थीं । उनके घरानेमें उनके आठवें पूर्वज विश्वम्भर बोवा प्रसिद्ध विद्वल-भक्त हुए । विश्वम्भर बोवाके समयले ही देहूमाम पुण्यक्षेत्र हो गया था । विश्वम्भर बोवाने देहूमें विद्वल-मन्दिर बनवाया और उसमें जो विद्वल-मूर्ति स्थापित कर पूजी वही मूर्ति सुकारामजीके समयमें और उसके पाँच सौ वर्ष बाद आज भी विराज रही है । इस अध्यायके श्रीपंकमें जो अभंग हैं उनमें तुकारामजीने अपने पूर्वजोंकी मगवद्रिकका इतिहास ही बता दिया है । तुकाजी कहते हैं, पाण्डुएक्कि चरण-सेवा मुझे अपने पूर्वजोंसे मिली हुई पैतृक सम्पत्ति है । मेरे पूर्वजोंने एकादशी महावतके उपवास और पारण करके श्रीविद्वलको भक्तिसे अपने वश्यमें किया और उनके द्वारपाल बने । उन्होंने चरण-सेवाका अंश हमारे भोगके लिये रखा है और इस प्रकार इसलोग वंशपरम्परासे विद्वलक दास हैं । तुकारामजीके पूर्वजोंन

उनके लिये घर द्वार, चीज-वस्तु, जमीन-जायदाद सब कुछ रखा था ।
महाजनीकी द्वित भी रखी थी और इस पैतृक सम्पत्तिसे उन्हें अपनी
घर-गिरस्ती चलानेमें बहुत कुछ सहारा भी मिला; पर उन्हें इस पैतृक
सम्पत्तिकी अपेक्षा विडल-चरण-सेवारूप मौरूसी जागीर ही बहुत अधिक
कीमती मालूम होती थी और यही उपर्युक्त अभंगका भाव है। सच है, बालबचोंके लिये जमीन-जायदाद रख जानेवाले माँ-बाप क्या कम हैं ! दुर्लम हैं
वे ही जो अपनी संततिके लिये मगवद्मक्तिकी सम्पत्ति छोड़ जाते हैं ।
तुकाराम और समर्थक रामदास-जैसे पुरुषोंके हिस्सेमें ऐसी सम्पत्ति उस
समय आयी थी। तुकारामको बार-बार इस बातका ध्यान होता था कि
विडल-भक्तींके घरमें मेरा जन्म हुआ, भेरे माता-पिताने मुझे विडलोगासना-

• तुकारामजंका जन्म संबद् १६६५ ( शांके १५३० ) में स्ट्रायणी-तटपर देहू-गांवमें हुआ। उसी साल रामभक्त रामदास स्वामीका जन्म गोदातटपर जांव-गांवमें हुआ। ये दोनों परम भक्त एक ही साल जन्मे और दोनोंने ही अपने जावरण और उपदेशके द्वारा महाराष्ट्रमें भगवद्गक्तिका वहा प्रचार किया। ध्राम् विद्वल दुजा नहीं ( राम और विद्वल दो नहीं हैं )। इस बातको ध्यानमे रखकर उनके चरित्र और उपदेशको ओर देखनेसे भक्तोंको एक-सा ही आनन्द प्राप्त होता है। पूर्वजोंने विद्वल वरणसेवाकी पैदक सम्पत्ति दी इसलिये तुकारामने ऋतकातासे जैसे उद्गार प्रकट किये हैं वैसे ही समर्थ रामदासने भी प्रकट किये हैं। समर्थ कारों हैं—

> बार्पे केली उपासना । मान्हीं लाधछों त्या धना ॥१॥ रामदास्य आर्ले हाथा । मक्यां वंत्र धन्य भातां ॥२॥

( वापने उपासना की वहीं थन हमें प्राप्त हुआ । रामदास्य हाथमें आह गवा, जब तो सारा वंश्व थन्य हो गवा । ) रूप देवी सम्पत्ति दी और मुझे श्रीविद्वलकी गोदमें डाला; मेरे माता-पिताने, मेरे पूर्वजोंने भगवान्की जो भक्ति की उसका मैं वारिस हँ, उन्होंने जो रास्ता बताया उसी रास्तेते में चल रहा हूँ, उन्हींके आचरण-का मैं अनुकरण कर रहा हूँ इत्यादि । कितनी शुद्ध, निरमिमान और कृतज्ञतापूर्ण भावना है! कोई भी मनुष्य जो अच्छा या बुरा होता है उसके दो ही कारण समझमें आते हैं, एक उसके कुलकी रीति-नीति और दूसरा अपने-अपने पूर्व-जन्मजात संस्कार । किसीके पूर्व-संस्कार शुद्ध होते हैं तो कुलकी रीति-नीति अच्छी नहीं होती। ऐसी अवस्थामें बदि उसके पूर्व-संस्कार बलवान् हुए तो वह 'भङ्कमें तुलसी' सा होता है। किसीका जन्म अच्छे कुलमें हुआ रहता है पर उसके पूर्व-जन्मके दृष्ट संस्कार बलवान् हो उठते हैं। ऐसी अवस्थामें वह 'तुलशीमें प्याज' सा लगता है। पूर्व-संस्कार भी शुद्ध हों और जन्म भी उत्तम कुलमें हुआ हो। ऐसा तो बड़े ही भाग्यसे होता है। ऐसा शुद्ध दुग्धशर्करासंयोग जहाँ होता है वहीं 'शुद्ध बीजके सुन्दर मीठे. फल' की सुक्ति चरितार्थ होती है। तकारामजीका सिद्धान्त यही है कि 'बीज जैसे फल । उत्तम या अमंगल ।' अर्थात बीज जैसे ही फल होते हैं। फलमात्र हैं बीजरे ही। चाहे वे उत्तम हों या अध्यम । जीवके संस्कार परम शुद्ध हों और ऐसे संस्कारोंके विकासके लिये अत्यन्त अनुकुल कुल और परिस्थितिमें उतका जन्म हो। यह तो बहत बड़े भाग्यसे होता है । नौ पीढ़ियोंतक विद्वलोपासनाका पुण्यवत आचरण करनेवाले कुलमें तुकारामका जन्म हुआ।

पंढरीची बारी आहे माझे घरी।
आणिक न करीं तीर्धवत ॥१॥
ब्रत पकादशी करीन उपवासो।
गाईन अहर्निशी मुर्खी नाम॥२॥

'पण्डरीकी वारी ( यात्रा ) करनेका नियम मेरे घरमें चला आता है। वहीं मैं करता हूँ, और कोई तीर्य-व्रत नहीं करता । उपवासे रहकर एका-दशीका व्रत करूँगा और दिन-रात मुलसे नाम गाऊँगा।'

यही तुकारामके कुलका नत या। तुकारामका एक अभंग है (ऐका-बचन हैं सन्त) उसमें वह कहते हैं, 'अनायास पूर्व-पुरुषोंकी सेवा हो जाती है, इसलिये इन देवताको पूजता हूँ।' श्रीविहल हमारे 'कुलकी कुलदेवी' हैं, यह हमारे 'कुलदेवत' हैं, और उनकी उपासना करना हमाय 'कुलभमें' है हत्यादि उद्गार उनके मुखसे अनेक बार निकले हैं। जिसके कुलमें जो उपासना चली आती है उसी उपासनाको निष्ठापूर्वक चलानेसे वह कुतकार्य होता है। तुकारामका एक अभंग है 'कुलबमें शान' (अर्थात् कुलमेंसे शान होता है)। उसमें वह कहते हैं कि कुलबमंका पालन करनेसे उद्धारका साधन मिल जाता है, शान-लाम होता है, गति-मक्ति-विश्वान्ति सब कुलबमंसे मिलती है, दया, परोपकार आदि कुलबमंके पालन-में आप ही हो जाते हैं। तात्यर्यं, तुकोबाराय कहते हैं—

> तुका कहे इक्तथर्म प्रकटावे देव । यथाविथ मान यदि होय॥

'कुलधर्म देवतामें देवत्व प्रत्यक्ष करा देता है यदि यथाविष ( शुद्ध) भाव हो।' यह तुकोवारायका अनुभव है और यही अनुभव अन्य संतोंका भी है। श्रीविडलकी मिक्का कुल्धर्म पालन करते-करते ही उन्हें देवतामें देवत्व मिला—भगवन्मूर्तिमें मगवान् मिले, भगवन्मूर्ति ही सिबन्मय हुई। उस मूर्तिका ध्यान करते-करते अंदर-बाहर सर्वत्र विडल ही भर गये।

इस पवित्र कुलकी भगवद्गक्तिका अरुणोदय यदि विश्वम्भर बोवाको मानें तो उसका मध्याह्न श्रीतुकाराम महाराज हैं। किसी भी महात्माके चरित्रको देला जाय तो यह देल पहता है कि जिस कुलको वह धन्य करता है उस कुलमें उसके पूर्व दस-पाँच पीढ़ियोंतक भक्ति, शन, वैराग्यादि गुणोंकी बराबर बृद्धि होती रहती है । ज्ञानेश्वर महाराजके कुछमें उनके परदादा ज्यम्बक पन्त पहले भगवद्भक्त प्रसिद्ध हए, एकनाय महाराजके घरानेमें उनके परदादा भानदास प्रसिद्ध हए, समर्थ रामदासके घरानेमें नौ पीढियोंसे श्रीरामचन्द्रकी उपासना हो रही थी। उसी प्रकार तुकाराम महाराजके घरानेमें नौ पुरुषोंसे पण्डरीकी वारीका वत चला आ रहा था और तुकाराम महाराजके दादाके परदादा विश्वम्भर बोवा विख्यात विद्वल-भक्त हो चुके थे। पवित्र कुछ और पावन देशमें ही हरिके दास जन्म छिया करते हैं। पवित्रताके संस्कार, पावन रहन-सहन, ग्रुचि आचार-विचार जब किसी कुलमें परम्परासे जमते हुए चले आते हैं तब उन सबके फल-स्वरूप तीनों लोकमें सत्कीर्ति-पताका फहरानेवाला कोई महात्मा अवतीर्ण होता है। इसीलिये हमारे धर्मशास्त्रमें कलपरम्पराको श्रद्ध बना रखनेका इतना कड़ा विभान है। हिंदू-समाजमें कुलभर्म और कुलाचारकी जो इतनी महिमा है उसका कारण यही है। पण्डरीकी वारी (यात्रा) करनेवालोंको मदा-मांस छोड़ना पड़ता है। इसके बिना उनके गलेमें तलसीकी माला पड़ ही नहीं सकती । पण्दरीकी यात्राः एकादशी-वतः मद्य-मांस-परित्यागः हरिपाठादि अमंगोंका पाठ और नित्यभजन प्रत्येक वारकरीके लिये अनिवार्य है। यह वारकरी-सम्प्रदाय तुकाराम महाराजके कुलमें नौ पीढियोंसे चला आ रहा था, इससे उनके कुलके संस्कार कितने गुद्ध और पवित्र हए होंगे इसकी कुछ कल्पना की जा सकती है। उत्तम कुलमें जन्म लेने और निष्ठापूर्वक कुलभर्म पालन करनेसे क्या फल मिलता है यह यदि कोई पूछे तो उसका सबसे अच्छा उत्तर श्रीतुकाराम महाराजका चरित्र है।

### ५ श्रीविश्वम्भर बाबा

तुकाराम महाराजके आठवें पूर्वज विश्वम्भर बोवा बचपनमें ही

पितृबिहीन हो गये थे। वह और उनकी माता ये ही दो आदमी उस कुटुम्यमें रह गये थे। पीछे विश्वम्मर बोवाका विवाह हुआ। उनकी स्त्रीका नाम आमावाई या। विश्वम्मर बोवाने अपने पिताकी विणक् हृति ही आगे चलायी। उनका व्यवहार खरा या; ह्युट कभी न बोलना, प्रारक्षेत्रे जो मिल जाय उसका सरकार्यमें व्यय करना, साधु-संत-ब्राह्मण और अतिथि-अभ्यागतींका सरकार करना, घर-गिरस्तींके सब काम करते हुए नाम-समरणमें मग्न रहना, रातको भक्तोंको लुटाकर भजन करना, श्रीराम और श्रीकृष्णको लील सबको सुनाना और प्राणीमात्रमें द्यामाव रखकर तन-मनवचनते परोपकारार्थ उद्योग करना उनका नित्यक्रम था। विश्वम्मर बोवाका वह दंग देखकर उनकी माता बहुत प्रवन्न होती थीं। उनका अन्तःकरण प्रेममय था। एक बार उन्होंने विश्वम्भर बोवाको बताया कि 'तुम्हारे बाप-दादा पण्डरीकी वारी बराबर करते चले आये हैं, तुम इस क्रमको कभी न सोडो तो ही संसारमें सफलता प्राप्त करोगे।'

माताका यह उपदेश सुनकर उन्होंने पण्डरी जानेकी तैयारी की । उन्हें स्वयं बड़ा उत्साह या, फिर उसमें माताकी आज्ञा, तब क्या पूछना है! विश्वम्भर बोवा चार भक्तोंको साथ लिये बड़े आनन्दसे भजन करते हुए पण्डरी गये। वहाँका अपूर्व भजन-समारम्भ देखकर उन्हें अपनी देह-का भी भान न रहा। वारकरी भक्तोंका मेला, चन्द्रभागाके निर्मल जलका वह विस्तीर्ण पाट, श्रीविष्ठलकी शान्त सुन्दर सगुण मूर्ति, पुण्डलीक, नामदेव, चोलामेला आदि भगवद्भक्तोंकी अद्भुत लीलाओंका स्मरण करानेवाले वे पुण्यस्थान, हरिकीर्तन और नामसंकीर्तनका वह दृश्य देखकर विश्वम्भर बोवाके चित्तमें प्रेमसमुद्र हिलोरें मारने लगा। भगवन्मूर्तिके सामनेसे उनसे उटा न जाय!

बह ब्रह्म सनातन । निज भक्तोंका हृदयरत ॥ नासिकाग्र दृष्टि किया ध्यान । देखते ही मन तन्मय ॥ सर्वांग सुगंध संमार । कंठमें कोमल तुरुसी-हार ॥ विद्यंमर देखे दयाम साकार । आनन्दाकार हृदय ॥ सगुण रूप नैनोंमें भाया । सोई हिय अंतर समाया ॥ सर्वत्र ब्रह्मानंद छाया । अनुपम पाया संतोष ॥

ंबह सनातन ब्रह्म जो निज भक्तोंका हृदयरल है, नासिकाप्रगर उसका ध्यान करके देखा । देखते ही मन तन्मय हो गया ! सर्वाङ्गमें उनके सुगन्ध-लेपन हुआ है, कण्टमें कोमल तुल्रती-माला पड़ी है। ऐसे उन धनसाँवरेको देखकर विश्वम्भरका मन आनन्दित हो गया। दृष्टिसे सगुणरूप देखा, उसीको हृदय-सम्पुटमें रखा, सृष्टिमें ही ब्रह्मानन्दका मजा देखकर चित्तको बड़ा संतोष हुआ।

इस प्रकार दशमीसे लेकर पूर्णिमांक कांदौतक पण्डरीमें रहकर विश्वम्मर बोवा बड़े कष्टसे देहू लौट आये । पण्डरीका सब आनन्द उन्होंने अपनी मातासे निवेदन किया और उनकी आज्ञासे प्रांत पखवारे पण्डरीकी वारी करना आरम्म किया । रात-दिन श्रीविडलका चिन्तन करते हुए उन्होंने कमसे आठ महीनेमें पण्डरीकी सोलह वारियाँ कीं । प्रस्थेक दशमीको एक समय खाते, एकादशीको निराहार उपवास-व्रत रहते और रातको जगरण करते । हरिकीर्तन अवणकर उनका अन्तःकरण प्रेमसे गद्गद हो जाता । पण्डरीको बड़े उस्लासके साथ जाते, पर जब वहाँसे लौटना होता या तब गद्गद होकर अश्रुपूर्ण नयनोंसे मगवान्की मनोहर मूर्तिको देखकर लौटते हुए उनके पैर मारी हो जाते थे । भगवद्गक्तिमें विश्वम्मर बोवा हतने तन्मय हो गये थे । अन्तमें भगवान् उनकी भक्तिपर मोहरा हुए और सकाररूपमें प्रकट होकर उन्होंने उन्हें हरिनाम-मन्त्रोपदेश किया । चिक्त हॉस्चरणमें रत हो जानेसे घर-गिरसीके काममें उनका मन नहीं लगता या और हस कारण, जैसा कि दस्त्र है, कुछ लोग उनके गुण गाने छगे

और कुछ उनकी निन्दा भी करने लगे। विश्वम्मर बोबाकी अनन्यभक्ति देखकर मगवान्ने उन्हें स्वप्न दिया कि अब तुम्हें पण्डरपुर आनेकी कोई आवस्यकता नहीं, अब मैं ही तुम्हारे घर आकर रहूँगा। स्वप्नके अनुसार विश्वम्मर बोबा गाँवके ती-पचास मनुष्योंको संग लिये देहूके समीप जो आम्रवन था, वहाँ गये। वहाँ जिस स्थानमें सुगन्धित फूल, अरगजाचूर्ण और तुल्मीदल पढ़े हुए देखे, वहीं ठहर गये और वह भूमि खनने लगे तो स्मगुण स्थाम पण्डरङ्ग-मूर्ति' निकल्म आयी, ध्वामांगमें माता विक्मणी घोमायमान थीं, कटिमें दिव्य पीताम्बर था, गलेमें तुल्मिक सङ्गल हार थे; ऐसी सुन्दर मूर्ति देखकर सब लोग जयमयकार करने लगे, विश्वम्मर बोबा उस मूर्तिको देहूमें ले आये और अपने घरके समीप इन्द्रायणीके तटपर बढ़े टाटके साथ उन्होंने उस मूर्तिकी स्थापना की और मन्दिर बनवाया! यहींसे देहूमाम पुण्यक्षेत्र हो गया।

### ६ विश्वम्भरजीके पुत्र

विश्वम्भर बोवाके देहावसानके पश्चात् उनकी स्त्री आमावाई अपने दो पुत्र हरि और मुकुन्दके साथ काल व्यतीत करने लगीं। पतिके सत्तंगरे उनके भी अन्तःकशणमें भगवत्-प्रेम उदय हो चुका था। पतिके पीछे श्रीविद्दलकी पूजा-अर्चा उत्तम प्रकारसे चलाते रहना ही उन्हें प्रिय था। कुछ दिन ऐसे ही चला, पर पीछे पुत्रोंकी राजसी प्रकृतिके कारण उनके विचारोंमें बाधा पड़ने लगी। हरि और मुकुन्दको प्सेना तुरंग शिविका आभरण'का शौक लगा। क्षात्रवृत्तिकी ओर खिंचकर वे दोनों माँका कहा न मान घरसे चले गये और किसी राजाके यहाँ नौकरी करने लगे। यह राजा कौन, कहाँका था, यह जाननेका कोई साधन नहीं है। पुत्रोंने माँको भी अपने पास बुला लिया। माँ अपनी दोनों बहुओंके साथ वहाँ गयीं।

आमार्वाई तनसे तो अपने पुत्रोंके पास गयीं पर उनका मन देहूकी विद्वलमूर्तिमें ही लगा रहता था, राजसेवा करनेवाले पुत्रोंके ठाट-बाटसे उन्हें कुछ भी सुख नहीं होता या। उनकी तो यही इच्छा थी कि लड़के वर ही रहें, पैतृक भन्धा ही करें और मगवान्की पूजा-अर्चा चलाते रहें। परंतु बेटे नवयुवक थे, यौवन उनके रक्तके अंदर खेळ रहा था, बैभव और प्रतिष्ठा प्राप्त करनेकी धुन उनपर सवार थी । इस कारण उन्हें पुत्रोंके पास जाना पड़ा । सांसारिक स्नेइ-सम्बन्धका प्रेमसुख कितना निष्दुर होता हैं, यह उन्हें अभी देखना था। मायापाश बड़ा कठिन है। मन देहूमें भगवान्के पास है और तन लड़कोंके पास, यह उनकी हालत थी। बेटे. यशस्वी निकले, यश दिन-दिन बढ्ने लगा । कुछ काल बाद श्रीविद्वलने आमाबाईको स्वप्न दिया, 'तुम पुत्र-मोहसे हमें देहूमें छोड़ आयी हो, पर तुम्हारे पुत्र युद्धमें मारे जायेंगे और उनका सारा वैभव नष्ट हो जायगा। आमाषाईने यह स्वप्न अपने पुत्रोंसे कहा, पर वे स्वप्नपर विश्वास करनेवाले न थे। अन्तको राजापर शत्रुने आक्रमण किया, घोर युद्ध हुआ और उसमें हरि और मुकुन्द दोनों ही मारे गये। मुकुन्दकी स्त्री सती हुई। शोका-कुल आमाबाई बड़ी बहुको साथ ले देहू लौटीं। माताकी आज्ञा उल्ल**ङ्खन** करनेका फल बेटोंको मिला और माता पहळेसे भी अधिक विरक्त होकर श्रीविद्वलचरणोंमें और भी अधिक अनुरक्त हुई । हरिकी स्त्री गर्भवती थी। प्रसृतिके लिये उन्हें आमाबाईने उनके नैहर नवलाख डंबर भेज दिया। वहाँ यथासमय वह प्रसूत हुई; लड़का हुआ और उसका नाम विद्वल रखा गया । दुःखः शोक और वैराग्यसहित भगवत्प्रेमकी परस्परविरुद्ध लहरोंसे आमाबाईकी चित्तवृत्ति उदासीन हो चुकी थी। वृद्धावस्थामें जब शरीर जराजर्जर हो गया तब उनके उपास्यदेवने उन्हें धैर्य दिया। उनपर भगवान्का पूर्ण अनुग्रह हुआ और नन्हें पोतेको पीछे छोड़ वह स्वर्ग सिचारी ।

### ७ संतति-विस्तार

हरिके बेटे विडल । इन्हें माता-पिताके वियोग-दुःखके कारण यौवनमें ही वैराग्य हो गया और भगवद्रक्तिमें ही उनका मन लगा । इन विडलके पदाजी नामक पुत्र हुए । पदाजीके शंकर, शंकरके कान्हा और कान्हाके पुत्र बोलाजी हुए । यही बोलाजी तुकाराम महाराजके पिता थे ।

### ८ वंशावली

तुकाराम महाराजके ज्येष्ठ पुत्र महादेव बोवाके वंशज ( वर्तमान ) रामभाऊ देहूकरके धरमें पण्डरपुरमें तुकाराम महाराजकी जो वंशाही मिली वह इस प्रकार है —

एक ही है। तुकाराम महाराजके जो वंशज देहुमें हैं उनके यहाँ भी यहीं वंशावली है। 'केशववैतन्यकटरतरु' प्रन्थमें निरञ्जन खामीने जो वंशावली दी है वह भी इसी वंशावलीसे मिलती है।

देहूके कागज-पत्र देखते हुए तुकाराम महाराजके पोते उढव बोवाके शायका एक लेख मिला है। वह यहाँ देते हैं—

वंशावली स्वामीकी—मूल पुरुष विश्वम्भर बावा, इनके पुत्र दो, वहें हरि, छोटे मुकुन्द । हरि बावाके पुत्र विठोवा, विठोके पुत्र पदाजी, पदाजीके पुत्र वंकर बावा, शंकर बावाके पुत्र कान्होवा, कान्होवाके पुत्र बोल्हो बावा, ( इनके ) पुत्र बड़े सावजी बावा, मझले तुकाराम बावा और छोटे कान्होवा। सावजी वावाके कुछ नहीं । तुकोवाके पुत्र तीन, वड़े महादेव, मझले विठोवा, छोटे तारायण बावा । महादेव बावाके पुत्र आवाजी बावा, आवाजी बावाके पुत्र तीन, वड़े महादेव बावा, मझले मुकुन्द बावा और छोटे जयराम बावा ! विठोवाके पुत्र चार, बड़े रामाजी बावा और उषो बावा और गणेश बावा और गोविन्द बावा । रामाजी बावाके कुछ नहीं । उषो बावाके पुत्र वहं संडोवा, मझले विठोवा, छोटे तारायण बावा । कम्होवाके गंगाधर बावा, गंगाधर बावा, गंगाधर बावा, गंगाधर बावा, गंगाधर बावा, गंगाधर वावा ।

इस प्रकार तुकारामजीकी जाति, कुल, उनके पूर्वज और उनकी बंशावलीके सम्बन्धमें जो-जो विश्वसनीय बार्ते मिलीं वे इस अध्यायमें समा-विष्ट की गयी हैं।



# तीसरा अध्याय

# संसारका अनुभव

भगवान्की यह पहचान है कि जिसके घर वह आते हैं उसकी ग्रहस्थी-पर चोट आती है ।

---श्रीतकाराम

## १ महाराष्ट्र धर्मकी पूर्व-परम्परा

तुकारामका जन्म संवत् १६६५ ( द्याके १५३० ) में हुआ, यह बात पूर्वाच्यायमें यथेष्ट प्रमाणोंद्वारा सिद्ध की जा चुकी है । अव जिस समय महाराष्ट्रके श्वितंज्ञपर तुकाराम महाराज-जैसे भक्तचूडामणि उदय हुए उस समयके महाराष्ट्रका विहंगम-दृष्टिसे संक्षेपमें पर्यालोचन करें । श्रीजानेश्वर महाराजके समयमें महाराष्ट्रसमा ऐस्वर्य भोग रहा था । महाराष्ट्रकी राजधानी उस समय देविगिरि थी जिसका आधुनिक यवन-नाम दौलताबाद है । यादव ( जाभव ) राजा राज्य करते ये और राजधासन उत्तम प्रकारसे होता था । श्रीजानेश्वरीके उपसंहारमें ज्ञानेश्वर महाराजने उस समयके यादवराज श्री-रामचन्द्र या रामदेव रावका इस प्रकार बढ़े सम्मानके साथ उल्लेख किया है—वहाँ यदुवंदाविलास । जो सकल्कला-निवास । न्यायसे पालें श्वितीय ।

श्रीरामचन्द्र ।' शालिवाहनकी तेरहवीं शताब्दीमें रामदेव राव-जैसे धर्मात्मा राजा, हेमाद्रि-जैसे विद्वान और बुद्धिमान राजकार्यकर्ता, बोपदेव-जैसे पण्डितः श्रीज्ञानेश्वर महाराज-जैसे अवतारी भागवतधर्मप्रवर्तकः नामदेव-जैसे सगुणप्रेमी सन्त, चोखा-मेला, गोरा कुम्हार, सावता माली जैसे मक्त, मक्ताबाई, जनाबाई-जैसी परम भक्त स्त्रियाँ जिस कालमें महाराष्ट्रमें उत्पन्न हुई वह काल निश्चय ही परम धन्य है। शाके १२१२ (संवत् १३४७) में महाराष्ट्र-साहित्यमें मुकुटमणिके समान शोभायमान शानेश्वरी-जैसा अद्वितीय प्रनथ महाराष्ट्रके महद्-भाग्यसे महाराष्ट्रमें निर्माण हुआ । इस कालके पश्चात् शीघ्र ही उत्तरकी ओरसे मुसलमानी फ्रीजें दक्षिणपर चढ आयीं और दक्षिण देशपर मुसलमानोंका आधिगत्य स्थापित हुआ। तीन-चार सौ बरसतक दक्षिणपर मुसलमानोंका अधिकार रहा । पर इस कालमें भी यह अधिकार सर्वत्र पूर्णरूपसे प्रस्थापित नहीं था। शिरके आदि कई मराठे खानदान ऐसे थे जो अपने गढ़ और प्रदेश अपने हायमें ही रखे हुए थे और कभी मुपलमानी बादशाहतके सामने नहीं सके । ये स्वतन्त्र ही थे । गलबर्गाके बाहमनी सुलतान जब तर रहे थे उसी समय तुंगभद्राके तटपर विद्यारण्य स्वामी (पूर्वाश्रमके माधवाचार्य) ने हरिहर और बुक्क नामक दो युवा राजक्रमारोंको शिक्षा देकर उनके द्वारा विजयानगर-राज्य स्थापित कराया । मुसलमानोंके बाहमनी-राज्यके पाँच दकड़े हो गये तबसे मराठे बीरों और ब्राह्मण-राजनीतिज्ञोंने भीरे-भीरे अपने पाँव फैलाना आरम्भ किया और जाके १५४९ ( संवत् १६८४ ) में श्रीशिवाजी महाराजका जन्म होनेके पूर्व महाराष्ट्रके पुनवजीवनके स्पष्ट लक्षण दिखायी देने लगे। बीचकी तीन शताब्दियोंमें पराधीनताके कारण महाराष्ट्रको अनेक क्लेश भोगने पहे । तथापि मराठा-मण्डलकी तैजस्विता इस कालमें भी बची हुई थी। उनका स्वाभिमान बिल्कुल नष्ट नहीं हुआ था। विभर्मियोंका राज्य होनेसे यह काल धर्मग्लानिका रहा, तथापि इसी कालमें अनेक सन्त कवि उत्पन्न हए और

उन्होंने भर्मनिष्ठाकी बुझती-सी ज्योतिको बुझने न देकर प्रज्वलित कर दिया। शालिवाहनकी तेरहवीं शताब्दीमें शतेश्वरः नामदेवादि महात्माओंने भागवत-धर्मकी स्थापना करके धर्मका झंडा महाराष्ट्रपर फहरा दिया था । इन महापरुपोंका यह उद्योग व्यर्थ होनेवाला नहीं था । इन्होंने जिस उदार धर्मतत्त्वामतकी वर्षा कर रखी थी उसीसे विधर्मी राजसत्ताके धर्मग्लानिरूप भयंकर दुर्भिक्षमें भी हिन्दुओंका हिन्दुत्व बचा रहा। इस कालमें जो सन्त और कवि हुए उन्हींके कर्तव्यते धर्मकी रक्षा हुई और विपरीत कालसे जुसते हुए महाराष्ट्र-पमाजका धैर्य नष्ट नहीं हुआ । वह धीरतासे विधर्मके साथ लड़ता रहा और अपने आपको बचाता रहा। किसी भी राष्ट्रका जो उत्कर्ष होता है वह खदेश, खधर्म और खभाषारूपमें तीन प्रकारसे होता है। इन्हीं तीनोंका उत्कर्प राष्ट्रका उत्कर्ष है और इन्हीं तीनका हास राष्ट्र-की मृत्यु है। महाराष्ट्र पराधीन तो हुआ पर पराधीनताकी उस प्रतिकल परिस्थितिमें भी उसने स्वधर्म और स्वभाषाका बाना नहीं छोडा । ससल-मानोंकी नौकरी करनेवाले मराठे बीरोंमेंसे जैसे आगे चलकर शाहजी-जैसे पराक्रमी कुशल राजनी तिज्ञ उत्पन्न हुए । वैसे ही मुसलमानोंकी नौकरी करने-वालोंमें ही दामाजी पन्त और जनार्दन स्वामी-जैसे परमभागवत भी हए और उन्होंने ही लोगोंकी भर्मान्या जागृत रखी। विभर्मियोंके शासन-काल-में आचार-विचार भी उलट-पलट जाते हैं। आचार और विचारका जहाँ मेल होता है वहीं भर्म जीता-जागता रहता है । बौद्ध-सम्प्रदायकी लहरको छौटाते हुए पहले कुमारिल भट्टने आचार धर्मको जगाया और तब शंकरा-चार्यने ज्ञानका ढंका बजाया। ज्ञाके १३०० ( संवत् १४३५ ) से श्रीपाद श्रीवलभ और श्रीनृतिंह सरस्वतीने धर्मको जगानेका जो काम किया उसका परिचय शाके १४७०के लगभग निर्माण हुए 'गुरुचरित्र' प्रन्यसे मिल सकता है। वृतिंह सरस्वती शाके १३८० बहुधान्य संवत्सरमें फाल्गुन बदी १ को 'निजानन्दमें बैठे' ( गुरुचरित्र अ० ५१ ) शाके १३९६ के भीवण

दुर्भिक्षमें दामाजी पन्तने बादशाहके,कोग्से आनेवाले संकटके सामने उदारता-से अपनी छाती खोलकर शाही भान्यागार छुटा दिया और सहस्रों मनुष्यों-के प्राण बचाये। भगवान् भक्तोंके सदा सहाय हैं, यह बात भगवान्ने विट्र महारका रूप धारणकर सबको जँचा दी । कान्हपात्रा वेश्या थी। पर उसकी भी निष्ठा देखकर लोग भक्तिमार्गपर विश्वास करने लगे। मंगलवेट्याके दामाजी पन्तके समान ही देवगढ़ (देविगिरि-दौलताबाद) में जनार्दन स्वामीके तपने वडा काम किया । जनार्दन स्वामीके शिष्य एका जनार्दन, जनी जनार्टन और रामा जनार्टन थे। चांगदेव, दासो पन्त आदि अनेक भक्त इस कालमें हुए। एकनाथ महाराजके ( संवत् १५८५-१६५५ ) उदार चरितसे महाराष्ट्रमें फिर भागवत-धर्मका प्रचण्ड जय-जयकार हुआ । एकनायी भागवत ( संवत् १६३० ), रुक्मिणीस्वयंवर ( संवत् १६२८ ), भावार्थरामायण, सहस्रों अभंग और अन्य कविताएँ महाराष्ट्रमें लोकप्रिय हो गयों। सप्त-श्रंगीपर त्र्यम्बक राय, चिचवडमें मोरया गोस्वावी, शिंगणापुर-में महालिक्कदास इत्यादि महाराष्ट्रके सभी प्रान्तोंमें संवत् १६३५ ( शाके १५०० ) के लगभग अनेक भगवद्भक्त और ग्रन्थकार निर्माण हुए । इन सबके पृथक-पृथक कार्योका समवेत फल भागवत-धर्मका प्रचार ही था और उपासना अपनी-अपनी भिन्न होनेपर भी अथवा सम्प्रदायोंके भिन्न होते हए भी इन सबके द्वारा धर्मके ही जगानेका काम हुआ । ज्ञानेश्वर, नामदेवके पश्चात् महान् कार्य एकनाथ महाराजके द्वारा ही हुआ । एकनाथ महाराजने गुरु-क्रपाकी अलौकिक शक्तिले अत्यन्त प्रासादिक प्रन्य रचे और उनके दिव्य चरित्रका भी जन-समृहपर बड़ा ही उत्तम संस्कार घटित हुआ। जनार्दन स्वामीके ही सहश एकनाथ महाराज भी ज्ञानेश्वरीपर प्रवचन किया करते थे । इससे इस प्रन्थकी ओर सबका ध्यान लगा । एकनाथ महाराज-के अवतार-कार्यका प्रभाव देवगढ़, पैठण और पण्डरपुरपर ही नहीं, पूना-प्रान्तपर भी खुब पड़ा । संबत् १६४० में एकनाथ महाराज सैकडों वार-

करियोंको साथ लिये आलन्दी गये, वहाँ तीन महीने रहे । नित्य कीर्तन-भजन हुआ करता था। वहाँ वह किसीसे कुछ छेते नहीं थे। एक लिङ्गायत बनियेके रूपमें भगवान नित्य सबको सीधा-पानी दिया करते थे। भगवान-ने ही एकनाथ महाराजको ऋणमुक्त किया । यह बात पुना-प्रान्तमें घर-घर फैल गयी और इस घटनाके ५० वर्ष बाद तुकाराम महाराजने यह कहकर इस घटनाका उल्लेख किया है कि ध्रत्यक्षके लिये और प्रमाण क्या चाहिये ध (भगवान्ने) एकाजी (एकनाथ) का ऋण शोध दिया यह तो प्रत्यक्ष ही है। ' नाथ आलन्दीसे लौटे तबसे आलन्दीकी वारी ( यात्रा ) होने लगी और १० ही वर्ष बाद संवत १६५० के लगभग एक 'देशपाण्डे' सज्जनने जानेश्वर महाराजकी समाधिके आगे सभामण्डप बनवा दिया। एकनाथ महाराजके आगमनसे आलन्दीकी महिमा और भी बढी, यात्रा अधिक जाने लगी, जानेश्वरीके जहाँ-तहाँ पारायण होने लगे और भागवत-धर्मपर लोगों-की श्रद्धा और प्रीति खब बढी। एकनाथ महाराजने संवत १६५५ में पैठणमें समाधि ली और इसके दस ही वर्ष बाद देहमें तुकारामका जन्म हुआ । तुकाराम और रामदास स्वामी एक ही संवत्में अवतीर्ण हुए और उनके द्वारा महाराष्ट्रमें कृष्ण-भक्ति और राम-भक्तिकी दो भाराएँ वहने लगीं। गरु-चरित्रका दत्तसम्प्रदायः पण्डरीका वारकरी सम्प्रदायः समर्थ रामदासका रामदासी सम्प्रदाय आदि सभी सम्प्रदाय भगवदभक्ति सिखाने-वाले भागवत-धर्मके ही सम्प्रदाय थे और इनके मुख्य सिद्धान्तोंमें परस्पर कोई भेद नहीं था। सबने एक धर्मको ही जगाया। तकाराम और समर्थ जब १९ वर्षके थे तभी अर्थात् शाके १५४९ (संवत् १६८४) में प्रना-प्रान्तके ही शिवनेरी दुर्गमें श्रीशिवाजी महाराजका जन्म हुआ । तुकाराम, रामदास और शिवाजी ये तीन महाविभृति हुए और इन्होंने जो कुछ कार्य किया उसके पोषक और सहायक अनेक पुरुष उस कालमें महाराष्ट्रमें उत्पन्न ं हुए थे। महाराष्ट्रमें प्रवृत्ति और निवृत्तिका ऐक्य सिद्ध होनेको था। इन



तुकारामजीका जन्मस्थान

महात्माओंके अवतार 'भवो हि लोकाभ्यदयाय ताहशाम्' इस कालिदासोक्तिके अनुसार संसारके अभ्युदयके लिये हुए । यह अभ्युदय क्या और कैसे हुआ यह सबको विदित ही है । इन महाविभृतियोंने आकर महाराष्ट्रको सौभाग्यके दिन दिखाये । जो मख्य बात यहाँ ध्यानमें रखनेकी है वह यह है कि श्रीज्ञानेश्वर और नामदेवने महाराष्ट्रमें जो भागवत-धर्म संस्थापित किया और जिसका प्रचार करनेके लिये ही एकनाथ आये उसे एकनाथ महाराज ही आलन्दीमें आकर पूना-प्रान्तमें अच्छी तरह जगा गये । ऐसे ग्रुम समयमें देहमें तुकारामका जन्म हुआ । शानेश्वर, नामदेव, एकनाथके अवशिष्ट धर्मकार्यको पूर्ण करनेके लिये ही देहूमें श्रीतुकोवा राय अवतीर्ण हुए। भगवान श्रीकृष्णके द्वदयसे निकलकर महाराष्ट्रमें पुण्डलीकके गोमुखसे प्रकट होनेवाली भागवत धर्मकी भागीरथी ज्ञानेश्वर, नामदेव, एकनायरूपी प्रचण्ड प्रवाहोंके साथ बहती हुई पूना-प्रान्तवासिनी जनताके सौभाग्यसे वहाँ सकारामके रूपमें प्रवाहित हुई । बहिणाबाईके कथनानुसार शानेश्वर महाराजने जिसकी नींव डाली, नामदेवने जिसका विस्तार किया, एक-नाथने जिसपर झंडा फहराया उस भागवत-धर्मरूप प्रासादपर तुकारामरूप कलश चढा।

# २ श्रीतुकारामजीके माता-पिता

तुकारामके भाग्यवान् िपता बोळाजी और पुण्यवती माता कनकाई देहूमें सुखपूर्वक रहते थे। बोळाजीने अपने कुळदेव श्रीविहळकी भक्तिभावसे उपासना की और पण्डरीकी आपाड़ी और कार्तिकी वारी सतत ४० वर्षतक की। पति-पत्नी दोनों अपना जीवन परोपकार और पुण्यकर्माचरणमें व्यतीत करते थे; भूखेको अन्न खिळाते, प्यासेको पानी िपळाते, दीन-दुखियोंकी दयापूर्वक सहायता करते, साधु-सन्तोंकी खोज-खबर# ळेते,

संवत् १६४० में जब एकनाथ महाराज आछन्दी गये थे तब उनके

घरकी विद्यल्यम्तिकी बड़े प्रेमसे पूजा-अवां करते, सदा मजन-पूजनके ही आनन्दमें रहते । यही उनका नित्य-कर्म या । बोलाजीकी यह स्थाित यी कि 'जगत्का व्यवहार करते हुए वह कभी ह्यूठ नहीं बोल्ते थे ।' बोलाजी प्रायिश्वक कार्योमं भी दक्ष थे । कुछ महाजनी, कुछ व्यापार और कुछ लेती करके सुलपूर्वक प्रपञ्च-साधन करते थे । व्यापारमें दया और सच्चांद रखते थे । उनके प्रथम पुत्र सावजी हुए । द्वितीय पुत्रके समय कनकाईको वैराग्यका ही चसका लगा । वह एकान्तमें बैठतीं, किसीसे अधिक न बोलतीं और प्रपञ्चकी ओर कुछ भी ध्यान न देतीं, यह हालत हो गयी थी । उनकी कोलसे महाविण्यु-भक्त जन्म लेनेवाले थे, शायद इसी कारण उन दिनों उन्हें नामदेव रायके अभंग सुननेकी इच्छा होती थी अथवा वह हरिकीतंन सुनतीं या विद्यल-मन्दिरमें अकेली ही श्रीविद्यल-रखुमाईकी ओर पण्टों टक लगाये बैठी रहती थीं । यथासमय उनकी कोलसे श्रीतुकारामका जन्म हुआ । भक्तलीलामृतमें महीपतिवाला प्रेमसे वर्णन करते हैं—( तुकाराम महाराज क्या अवतीर्ण हुए—)

'कनकामाईकी कोखमें महानक्षत्र स्वातीकी ही वर्षा हुई। अथवा मुक्तिके परेकी चतुर्यी भक्ति ही उतर आयी या यह कहिये कि स्वयं वरुण भगवान् ही अवतीर्ण हुए । उस उदरद्युक्तिकामें नामग्रेमका नीर गिरा।

दर्शन करने और कीर्तन सुनने बोलाजी भी कनकाईके साथ कई बार गये होंगे और तुकोबाजीने बचपनमें ही माता-पिताके मुखसे ही एकनाथ महाराजको बातें सुनी होंगी। बोलाजी स्वयं परम्पराके वारकरी थे, वह कब ऐसा अवसर छोड़ सकते थे कि जब एकनाथ महाराज-जैसे परम भक्त और वारकरी सम्प्रदायके तत्कालीन सर्वमान्य महन्त बोलाजीके स्थानसे तीन ही कोसके फासिलेपर जालन्दांमें आये हों ? अवहय ही बोलाजीने उनके दशन किये होंगे, कीर्तन सुने होंगे और उनके सरसंग्रेसे लाम उठाया होगा।

वहीं हरिप्रेमी हरि-भक्त मुक्ताफलरूपसे तुका जन्मे। नवधा भक्तिके जो आयास किये वही नव मास पूर्ण हुए और कनकामाईके महद्भाग्यसे परम वैणव उनके गर्भमें आकर रहे।

कनकामाईके सौमाग्यका क्या कहना है। अपनी असीम मिक्तसे भगवान्को नचानेवाला और तीनों लोकमें सत्कीर्तिका झण्डा फहरानेवाला सुपुत्र जिसने जना उस पुत्रवतीके महद्भाग्यकी महिमा कहाँतक गायी जाय १ यह कनकाईके एक जन्मका नहीं असंख्य जन्मोंका पुण्य था जो देवलोकके लिये भी दुर्लभ तुकाराम-जैसे पुत्रभेष्ठका लाभ हुआ।

ऐसी कीर्तन-भक्तिका डंका बजानेवाला समर्थ पुत्र जिसकी कोलसे देदा हुआ वही तो यथार्थ पुत्रवती है। विषयोंसे वैराग्य हो इसील्रिये वेदान्तशास्त्रने तथा साधु-सन्तोंने भी स्त्री-निन्दा की है। परन्तु यहाँ तो यही कहना पड़ेगा कि—

नारी-निन्दा मत कर प्यारे नारी नरकी खान । इसी खानसे पैदा होते भीष्म राम हनुमान॥

जिस खानमें ऐसे रह पैदा होते हैं उस स्त्री-जातिकी निन्दा कौन कर मकता है ? श्रीकृष्णको गर्भमें भारण करनेवाळी देवकी और उनका छाळन-पाळन करनेवाळी यशोदा जैसी भाग्यवती यीं, तुकारामकी जननी भी वैसी ही भाग्यवती यीं । तुकारामके पश्चात् कान्हजीका जन्म हुआ । सावजी, तुकाजी और कान्हजी तीनोंकी वाळळीळाओंको अवळोकन कर बोळो बोवा और कनकामेया मन-ही-मन अपने भाग्यको धन्य समझते हों तो हसमें क्या आश्चर्य है ?

### ३ बाल्य-काल

तुकारामजीके जीवनके प्रथम तेरह वर्ष माता-पिताके संरक्षण-छत्रकी सुख-शीतल छायामें बहे सुखसे व्यतीत हुए । बचपनमें तुकाराम बाहरके

लडकोंसे अवस्य ही अनेक प्रकारके खेल खेले होंगे। श्रीकृष्ण और उनके ग्वाल-ग्राल सलाओंकी वाल-लीलाओंका उन्होंने बडे ही प्रेमसे वर्णन किया है। इंडा-डोली, गेंद-तडी, मृदङ्ग, कबड्डी, आती-पाती, गुली-इंडा आदि बच्चोंके अनेक खेलोंपर उनके अभंग हैं। भगवानसे प्रेम-कलह करते हए भी उन्होंने बच्चोंके खेलोंपर मजेदार दृष्टान्त दिये हैं । इन सबसे यह पता चल जाता है कि बचपनमें तुकाराम बड़े खेलाड़ी थे । भगवान्से झगड़ते हए उन्हें 'फराड़ी' कह देना, कहीं 'पासा उलटा पड़ा' और कहीं 'पौबारह', ·चिल्लाना' इत्यादि अनेक खेलोंकी परिभाषाओंके प्रयोगोंसे तुकारामजीके बालकपनका खेलाडीपन ही प्रकट होता है। मनुष्यके जीवनकी विशेष घटनाएँ, उसकी रूचि-अरुचि, उसके भिन्न-भिन्न अनुभव, उसके अभ्यास, उसके अनेक स्थित्यन्तरः उसके सङ्गी-साथीः इन सबका ही प्रभाव उसके भाव, विचार और भाषापर पड़ा करता है। उसकी भाषासे भी ऐसे प्रभावींका पता चलता है। अवस्य ही इन भेटोंको समझना बडी सावधानी और सक्ष्मदर्शिताका काम है। यहाँ एक उदाहरण देकर बातको स्पष्ट करते हैं। उदाहरण भी मनोरञ्जक होगा। 'युक्ताहारविहार' क्या है, यह तो सभी जानते हैं। शानेश्वर महाराजने 'यक्ताहारविहार' का अर्थ किया है 'युक्तताकी नापसे नपे हए गिनतीके कौर;' और एकनाथ महाराजने भगवान्को भोग लगाकर यथेष्ट भोजन करने' को ही 'युक्ताहारविहार' बताया है । इसका रहस्य यही जान पड़ता है कि एकनाथ महाराजके यहाँ था सदावर्त; और नित्य ब्राह्मण-भोजन हुआ करता था । इसल्यि उन्होंने 'युक्ताहारविहार' से ऐसा ही अर्थ ग्रहण किया जिससे भगवानको भोग लगाकर ब्राह्मणोंको तुस करनेके सदनष्टानमें कोई बाध्य न पहती। तात्पर्य यह कि मनुष्य जैसी अवस्थामें होता है, जैसा उसका अनुभव, भाव और खभाव बनता है वैसे ही उसके मुखसे भाषा भी निकलती है । साध-सन्तोंकी सक्तियोंमें अलौकिक परमार्थ तो होता ही है, पर उसके साथ ही लोकिक

व्यवहारका निर्देश भी होता है। यही नहीं, प्रत्युत उनकी वाणीमें पारमार्थिक िंद्धान्तके साथ व्यावहारिक दृष्टान्तका ऐसा मेला रहता है कि उनके प्रत्योंसे परमार्थके साथ-साथ व्यवहारकी भी अनुपम शिक्षा मिलती है। प्रायः व्यवहारकी भाषामें ही परमार्थके गृद्ध सिद्धान्त बता दिये जाते हैं। उनके दृष्टान्त, रूपक और उपमालङ्कारादिमें व्यवहारकी शिक्षा भरी हुई होती है और सिद्धान्त तो परमार्थके देनेवाले होते ही हैं। श्रीतुकारामजीका बचयन खेल-खेलबाइमें ही बीता, ऐसा कोई न समझे। हाँ, उनकी वाणीमें खेलाइी-पनका रंग जरूर है। पण्डुरङ्ककी भिक्त तो उनकी घरकी खेती ही थी।

### ४ संसार-सुखका अनुभव

बोलाजीने अपने तीनों पुत्रोंके विवाह क्रमसे कर दिये। तीनों ही विवाहके अवसरपर वालक ही थे। तुकारामजीका जब प्रथम विवाह हुआ तब उनकी आयु बारह वर्ष रही होगी। उनकी ग्रहिणीका नाम रखुमाई या। विवाहके पश्चात् दो-एक वर्षके मीतर ही जब यह माद्रम हुआ कि रखुमाईको दमेकी बीमारी है और उसके अच्छे होनेका कोई लक्षण नहीं तब तुकारामजीके माता-पिताने उनका दूसरा विवाह कर दिया। तुकारामजीका यह दूसरा विवाह पूनेके आपाजी गुल्वेनामक एक भनी साहकारकी कन्याके साथ हुआ। तुकाजीकी इन ग्रहिणीका नाम जिजावाई या आवळी या। पुत्रों और बहुऑसे इस प्रकार पर मरा हुआ देखकर कनकाईको अपना संसार सुख भन्य प्रतीत हुआ होगा! एक ग्रहिणीके रहते दूसरा विवाह करना यदि दोषास्पद हो तो भी यह दोष तुकाजीको नहीं दिया जा सकता, यह स्पष्ट ही है। पुत्रोंको और बहुऑको देखकर कनकाईके दिन आनन्दमें बीतते थे। महीपतिबाबाने ठीक ही कहा है—

पुत्र स्तुवा घन संक्ती। अतारयुक्त सौमाग्यवती॥ याह्नि आनंद ख्रियाँचे चित्ती। नसे निश्चित दुसरा॥

(पत्र, वह, धन, सम्पत्ति, सौभाग्यस्वरूप जीवित पति, इससे बढकर स्त्रियोंके लिये सचमुच ही और कोई दूसरा आनन्द नहीं हो सकता।' बोलाजीकी यह दलती उमर थी। पचानके लगभग होंगे । सुखपूर्वक उनका समय कट रहा था। सभी बातें अनुकूल थीं। रोजगार-हाल अच्छा था। कोई कमी नहीं, दीनवः प्रल भगवान्की पूर्ण कृता थी। सब प्रकारसे सुली थे। भीरे-भीरे बोलाजीके जीमें यह बात आने लगी कि अब सब काम-काज लडकोंको सोंपकर भगवानकी और ध्यान लगाना चाहिये। उन्होंने बडे बेटेको पास बुलाया और कहा कि प्रपञ्चका सारा भार अब तुम अपने सिर उठा हो । पर सावजीके विरक्त चित्तमें यह बात नहीं जमी, उन्होंने बडी नम्रताके साथ कहा, 'मुझे इत जंजालमें मत फँसाइये | मैं तो अब तीर्थयात्रा करने जाना चाहता हूँ । ऐसा आशीर्वाद दीजिये कि यह शरीर चरितार्थ हो।' बोलाजीने बहतेरा समझाया पर सावजीकी समझ गृहप्रपञ्चकी मायासे छटना ही चाहती थी । सावजीसे निराश होकर बोळाजीने सारा भार तुकारामजीके कन्धोंपर रखा । इस समय तुकाजी कुछ तेरह वर्षके बालक थे, इस सकमार अवस्थामें ही इस प्रकार उनके सिर घर-गिरस्तीका गुरु भार आ पड़ा । घीरे घीरे सब काम उन्होंने सँभाल लिये, जमा खर्चकी वहीं लिखने लगे, हण्डी पूजों लेने देने लगे, दकानपर बैठने लगे, खेती-बारी देखने भालने लगे, महाजनी भी करने लगे और ये सब काम वह वडी दक्षताके साथ करने लगे। लोगोंके मेंह इनकी प्रशंसा सनी जाने लगी। सब लोग कहने लगे, 'देखो, बालक होकर कैसी चतुराई, दक्षता, परिश्रम और सचाईके साथ सब काम सँभाठे हुए है। वही-खाता देखकर अपना सब व्यवहार उन्होंने अच्छी तरह समझ लिया था और वे बड़ी कुशलतासे सब काम चला रहे थे। बोलाजीने उनको यह सीख दी थी कि 'लेन-देन और सब काम-काज ऐसे कौशलते करना चाहिये कि शनि-लाभ सदा दृष्टिमें रहे और ऐसा ही काम करे जिसमें अन्तमें अपना लाभ हो' तुका-

रामजीने पिताके उपदेशको अपने सिर-आँलों रखा और कहा कि मैं ऐसा ही करूँगा। 'ऐसा ही करूँगा' ये शब्द वैलिपीके थे, और इनका जो आन्तरिक परम अर्थ था वही तुकारामजीके चित्तमें जाग उठा। उन्हें जो परम अर्थ मिला वह यही था कि, 'सावधान! प्रपन्नमें जो कुछ लाम है वह श्रीहरि है और अशाश्वत द्रव्यसंग्रह हानि है, इस लाम-हानिको ध्यानमें रखकर श्रीहरिपदरूप परम लामको जोड़ लो।' तुकाजीने घरका सब काम बड़ी अच्छी तरहसे सँगाल लिया; यह देख उनके माता-पिता बहुत सुखी हुए। उनकी व्यवहार-दक्षता देख उनके माई-बन्द, अड़ोसी-पड़ोसी बोलाजीके पास आ-आकर उन्हें बधाइयाँ देने लगे। चार वर्ष इसी प्रकार बड़े सुखमें बीते; माता-पिता, माई-बन्द सभी प्रसन्न थे, धन-धन्यसे घर मरा था, घरके सब लोग निरामय थे, गाँवमें सर्वत्र बड़ी प्रतिष्ठा थी, अभाव नाममात्रको भी नहीं था। सब लोग तुकारामको 'धन्य धन्य' कहने लगे।

### ५ मात्सुख

तुकारामजीको इसी समय माता-पिता, विशेपतः मातासे बड़ा सुल मिला, यह वात उनके अमंगांसे स्पष्ट ही प्रतोत होती है । परमपिता परमात्माको हम चाहे जिस भावते देख और पुकार सकते हैं, करणा, वह पिता मी हैं और माता भी । परन्तु तुकारामजीने भगवान्को प्रायः भाग कहकर ही पुकारा है । श्रीगीताजीमें भाता भाता पितामहः' पितासि खोकस्य चराचरस्य' कहकर भगवान्को दोनों ही रूपोंमें दिखाया है और माता-पिता हैं भी एक-से ही । तथापि माताके हृदयका प्रेमरस कुछ और ही है । श्रुतिमाताने भी पहले भातृदेवो भव' कहा, पीछे पितृदेवो भव' कहा । भाता'—'मा' शब्दमें जो माधुरी है, जो जादू है, जो प्रेमसर्वस्त है, वह किसी भी शब्दमें नहीं है । माताका हृदय प्रस्तरम ग्रीष्मसे भी कभी न सूखनेवाला और सदा भरा-पूरा बहता हुआ अमृत-सरोवर है । माताका प्रेम सब जीवाँका जीवन

है। माता परमपिता परमात्माकी करुणामयी मूर्ति है। पर परमात्माका वात्सल्य यदि देखना हो तो वह माताके ही कोमल हृदयमें देख सकते हैं। बच्चेपर माताका जो प्यार है, उसमें कोई लोभ नहीं । निहेंतुक प्रेम उसका नाम है। हम जो पलते हैं। जीते हैं। बढते हैं सो माताके ही स्तन्यदृग्धामृत-के पानते । माका यह दूध क्या है ? उसके रोम-रोममें सञ्चार करनेवाले प्रेमका केवल बाह्य रूप है। तकाराम कहते हैं, 'तुका कहे माई बाप। भगवानके ही रूप ॥' अक्षरशः सच है। फिर भी माका प्यार माका ही है। इसीसे तुकाराम बार-बार भगवानको 'विठामाई', 'कन्हैया-मैया' कहकर ही पकारते हैं। मातप्रेम जैसे ईश्वरीय भाव है वैसे ही उस प्रेमको पूर्णतया अनुभव करना भी ईश्वरीय प्रसाद है। मातुप्रेम सहज है, वैसे ही मातृ-भक्ति भी सहज ही है और सहज ही सदा बनी रहनी भी चाहिये। पर जैसे जलका झकाव नीचेकी ओर होता है---जल ऊपर नहीं चढा करता, वैसे ही इस विचित्र संसारमें माताका प्रेम जैसा सहज देखनेमें आता है वैसा या उतना सहज प्रेम सन्तानका माताके प्रति कचित ही दर्शित होता है। बचा जबतक दुभनुँहा है तबतक अनन्यगतिक होनेसे वह माताके प्यारका उत्तर वैसे ही प्यारसे दिया करता है। पर वही बच्चा जब बड़ा होता है तब उसके प्रेममें अनेक शाखाएँ फुट निकलती हैं! पहले अपने संगी-साथियोंसे प्रेम करता है। फिर पत्नी-प्रेममें बँचता है। पीछे अपत्य-प्रेमके वशीभृत होता है; इस तरह प्रेम अपना रंग बदलता और खयं बँटता जाता है और कभी-कभी शाला-पहनोंमें उलहकर अपने मूलको भी भूल जाता है। इसीसे मात्र्रोमसे मुँह मोड़े हुए कुलांगार भी कहीं-कहीं पैदा हो जाते हैं। पर यह प्राकृत जीवोंकी बात है । पुण्यात्मा तो ऐसे महाभाग होते हैं कि उनका मात्र्रोम यावजीवन अखण्ड बना रहता है। और ऐसे अखण्ड मातू-भक्त महात्मा ही महत्यद लाभ करते हैं। स्वयं महात्मा पुण्ड-लीक युवावस्थामें विषयासक्तिके वश हो कुछ कालतक माताको भूल ही गये -

थे । ईश्वरकी महती कृपा हुई जो दैवयोगसे वह कुक्ट-मुक्टके आश्रममें पहुँचे और वहाँ उन्होंने मात-भक्तिकी महिमा देखी; उससे उनकी आँखें खर्ली और पीछे वह ऐसे मात-पित-भक्त हए, मातू-पित-भक्तिकी उन्होंने ऐसी पराकाष्ट्रा की कि उसीसे भगवान उनपर प्रसन्न हुए और उनके दर्शनोंके लिये आये, आकर ईटासनपर तबसे खड़े ही हैं। तुकारामजी प्रश करते हैं। 'पण्डलीकने किया क्या ?' और स्वयं उत्तर देते हैं। 'माता-पिता-को ईश्वररूप माना'। इसका फल उन्हें क्या मिला ? तकाराम कहते हैं। 'ईटपर परव्रह्म खड़ा रह गया !' यही महाभागवत पुण्डलीक मातृ-पितृ-मक्तिके प्रतापसे सन्तोंके अगुआ और महाराष्ट्रमें भागवत धर्मके आद्य प्रवर्त्तक हुए । लौकिक पुरुषोंमें भी छत्रपति श्रीशिवाजी महाराज तथा नेपोलियन, सिकन्दर आदि दिगन्तकीर्ति दिग्वजयी पुरुष मातु-भक्तिके महान् पुण्यवलके ही मधुर फल थे, मातृ-पितृ-भक्ति समस्त उत्तम गुणींकी खान है। गुणोंमें सबसे श्रेष्ठ गुण मात-पित-भक्ति ही है। जिसके हृदयमें इस भक्तिका रस नहीं उसमें कोई भी गुण नहीं फलता । तुकारामका हृदय तो प्रेमहद ही था। प्रेमनिर्झर हृदयको लेकर ही वह जन्मे थे। वयसके १७ वें वर्षतक उन्होंने मात-पित-प्रेम अनुभव किया और भक्तिमरे अन्तः-करणसे माता-पिताकी खूब सेवा की । पीछे माता-पिता स्वर्ग विभारे, बडी भावजका देहान्त हुआ, भाई भी घरसे निकल गये, अन्नके बिना प्रथम पत्नीका प्राणान्त हुआ, प्रथम पुत्र सन्ताजीकी मृत्य हुई। दिवाला निकला, साल जाती रही---इस प्रकार अनेक संकट, एकके बाद एक, उनपर आते गये । इससे उनका चित्त दुखी हुआ और फिर वैराग्य हो आया । उनका प्रेम जैसा गाढा था वैसा ही उनका वैराग्य भी तीत्र और ज्वलन्त हो उठा। कुछ कालतक उनकी प्रेमा-वृत्ति सरस्वती-नदीके समान गप्त हो रही। उनकी द्वितीया पत्नी ऐसी नहीं थीं जो उन्हें प्रसन्न करके उनके प्रेमको फिरसे जगा देतीं । वह थों चिडचिडे मिजाजकी, बात-बातमें गुस्सा होने-

वाली, केवल कर्कशा ! ऐसी कर्कशासे उनके वैराग्यको ही पृष्टि मिली होगी ! ज्यों ज्यों वैराग्य बढ़ने लगा त्यों त्यों उन्हें भगवान भी प्रिय होने लगे । 'भगवान्' के सम्मुख होते ही उनकी प्रेम-सरखती फिरसे प्रकट हुई । प्रेमके लिये पात्र भी अब उत्तम भिला। वैराग्य-सङ्गरे दिव्य और पावन बने हए इस प्रेमप्रवाहने भगवानको अपनी परिक्रमामें मानो घेर लिया । हुकाशमजीने तब बड़े प्रेमसे सदग्रन्थोंको पढा, पण्ढरीकी वारियाँ कीं, भजन-पूजनमें मन हए, भगवानके सगण दर्शनोंकी लालवा लगाये रहे। देह-गेहादि समस्त उपाधियोंसे चित्त उचाट हो गया और बस यही एक आस लगी रही कि साध-सन्तोंको दर्शन देनेवाडे भगवान मुझे कब मिडेंगे? इसी एक धुनमें चित्तकी सारी वृत्तियाँ समा गर्यो । आगकी तेज आँचके लगते ही जैसे द्भ उफन आता है वैसे ही हदतर वैराग्यके प्रखर तापसे तपते ही वह करुणवन मेघरयाम पिवल पडे-उतर आये वैकुण्ठ-धामसे उस ठाममें, जहाँ तुकाराम उनकी प्रतीक्षामें धुनी रमाये हुए थे। आत्मा-रामने आकर तुकारामको दर्शन दिथे, तुकारामको अपने नयनाभिराम मिल गये। मात-पित-भक्तिरूप प्रेम ईश्वरीय प्रेम हो गया। तकाराम फिर यह अनुभव करने लगे कि नवनील मेघरयामके रूपमें दर्शन देनेवाले परमात्मा प्राणिमात्रमें ही तो रम रहे हैं। प्रत्येक प्राणीके हृदयमें वह विराज-मान हैं! तब ये जीव उन्हें भूलाकर प्रमादमयी मोहमदिराका पानकर उन्मत्त हो द:खके महागर्तमें क्यों गिरे जा रहे हैं ? जीवोंके इस अपार दःखका ध्यान कर उनका चित्त व्याकुल हो उठा । उसी विकलतासे उनकी अभंग-वाणी निकल पडी । आत्म-परमात्म-प्रेम इस प्रकार भूत-दया-प्रवाह बनकर बह निकला । मातृ-पितृ-भक्ति भगवत्-भक्ति हुई और भगवत्-भक्तिः भत-दयाकी सकल सन्तापहारिणी जड-जीव-उद्धारिणी भागीरयी बनी । तुकारामका सम्पूर्ण चरित इस प्रकार प्रेमके ही प्रवाहका इतिहास है। उनके हृदयमें पहले आत्मोद्धारकी भावना जाग उठी, वही भावना कृत- कार्य होकर भृतद्याते द्रवीभृत हो प्रवाहित हुई। सन्तोंके हृदयकी मृतुता अनुगमेय है। वह मृतुता फूलोंमें नहीं, चन्द्रकी चाँदनीमें नहीं, नवनीतमें नहीं, कहीं भी नहीं, केवल जहाँकी तहाँ ही प्रेमकलारूपिणी है। समत्वकी अलण्ड समाधि लगाये हुए प्रेमयोगी अन्तमें उसी प्रेममें चुलकर उसीमें मिल जाते हैं। भृतद्याते द्वित होकर जो उपदेश-बचन उनके श्रीमुखसे निकले उनकी लौकिकी मापामें कहीं-कहीं कठोर शब्द भी आये हैं। पर ऐसे प्रत्येक कठोर शब्दके आगे-पीछे प्रेम-ही-प्रेम है। इस कारण मले-बुरे सभी जीवोंके कानोंमें पड़कर ये शब्द आनन्दकी गुदगुदी ही पैदा करते हैं। श्रीतुकारामजीके सम्पूर्ण चरित्रमें यह जो दिव्य प्रेम ओतप्रोतरूपसे भरा हुआ है वही प्रेम उनकी आयुक्ते १७ वें वर्षतक उनसे उनके माता-पिताको प्राप्त हुआ। 'विठामाई' को सम्योधन कर जो अभंग उन्होंने रचे हैं उनमें दृशनतरूपसे मातु-प्रेमका अत्यन्त सप्पूर्ण और अनुमवयुक्त वर्णन है। इससे यह शात होता है कि तुकारामजीको मातु-स्नेहका अत्युक्तम मुख मिल चुका था। मातु-प्रेम-वर्णनके कुल अभंगोंका आश्चर नीचे देते हैं—

भातासे बच्चेको यह नहीं कहना पड़ता कि तुम मुझे सँमालो । माता तो स्वभावसे ही उसे अपनी छातीसे लगाये रहती है। इसलिये में भी सोच-विचार क्यों करूँ ? जिपके सिर जो भार है वह तो है हो। विना माँगे ही माँ बच्चेको खिलाती है और बचा जितना भी खाय, खिलानेसे माता कभी नहीं अपाती। खेल खेलनेमें बचा भूला रहे तो भी माता उसे नहीं मुलाती, बरवस पकड़कर उसे छातीसे चिपटा लेती और सतनपान कराती है। बच्चेको कोई पीड़ा हो तो माता भाड़की लाई-सी विकल हो उठती है। अपनी देहकी सुख भुला देती है और बच्चेपर कोई चोट नहीं आने देती। इसीलिये मैं भी क्यों सोच-विचार करूँ ? जिसके सिर जो भार है वह तो है ही।? ं वच्चेको उठाकर छातीसे लगा लेना ही माताका सबसे बहा सुल है। माता उसके हाथमें गुड़िया देती और उसके कौतुक देल अपने जीको रण्डा करती है। उसे आभूपण पहनाती और उसकी शोमा देल परम प्रसक्त होती है। उसे अपनी गोदमें उठा लेती और टक्टकी लगाये उसका मुँह निहारती है। फिर इस भयसे कि वच्चेको कहीं नजर न लग जाय, चटसे उटाकर गलेसे लगा उसका मुँह लिगा लेती है। तुका कहता है, कहाँतक कहूँ ऐसे कितने लाम हैं; प्रत्येक लाम श्रीपद्मनामका ही स्मरण कराता है।

'वह मातृप्रेमकी विद्वलता, वह हृदय कुछ और ही है। तुश्चित्त होनेसे भीरज नहीं रहता, यह दूसरी बात है; पर सच्ची बात तो यही है कि माता यच्चेको यहुत नहीं रोने देती।'

भागृ-स्तनमें मुँह लगते ही माता पनहाने लगती है। तब दोनों ही लाइ लड़ाते हुए एक दूसरेकी इच्छा पूरी करते हैं। अंगसे अंगके मिलते ही प्रेमरंग गाढ़ा होता है। तुका कहता है सारा भारा माताके ही सिर है।?

'माताके चित्तमें वालक ही भरा रहता है। उसे अपनी देहकी सुध नहीं रहती; बच्चेको जहाँ उसने उठा लिया वहीं सारी थकावट उसकी बूर हो जाती है।'

'बच्चेकी अटपटी बार्ते माताको अच्छी लगती हैं, चट उसे वह अपनी छातीसे लगा लेती और स्तनपान कराती है । इसी प्रकार भगवान्-का जो प्रेमी है उसका सभी कुछ भगवान्को प्यारा लगता है और भगवान् उसकी सब मनोकामनाएँ पूर्ण करते हैं।' धाय जंगलमें चरने जाती है पर चित्त उसका गोठमें बँधे बछड़ेपर ही रहता है। मैया मेरी ! मुझे भी ऐसी ही बना ले; अपने चरणोंमें ठाँद देकर रख ले।

> मेरी त्रिंध प्यारी माई। प्रेम सुवा पनहाई ॥ ९ ॥ स्तन मुख दे रिझाती। न कमी दूर जाने देती॥ ध्रु०॥ जो माँगा हाथ आया। दयानृति मेरी मैया॥ २ ॥ तुका कहे ग्रास। मुख देसो ब्रह्मरसः॥ ३ ॥

इस प्रकार अनेक अवतरण दिये जा सकते हैं। परन्तु यहाँ इतने ही पर्याप्त हैं।

# ६ दुःखके पहाड़

अस्तु, संतारभार सिर्पर उठानेके पश्चात् प्रथम चार वर्ष बहे सुलसे बीते। पर भगवान्की इच्छा तो यह यी कि तुकाराम संतारबन्धनसे मुक्त
होकर लोकोद्धारका कार्य करें। इसलिये अब उनपर एक-से-एक बहे संकट
आने लगे। इन दु:सह संकटोंका फल यह हुआ कि उनके संसारिवयक
सव स्लेह-बन्धन ही कट गये। उनकी आयु अभी १७ वर्ष ही यी जब उनके
माता-पिता इहलोक छोड़ गये और बढ़े भाई सावजीकी स्त्रीका भी देहान्त
हुआ। इससे वह बहुत ही दुली हुए। इसके बाद दूसरे ही वर्ष सावजी
तीर्ययात्राको चले गये। सावजी हुक्ते ही विरक्त थे, फिर स्त्रीके देहान्तसे
और भी विरक्त हो गये। उनकी आयु इस समय बहुत नहीं थी, अधिक-सेअधिक बीसके लगभग रही होगी। तथापि दूसरा विवाह करके फिरसे ग्रहस्थी
जमानेका लतलोरपना उन्हें महीं सुझा। उन्हें सुझा यह कि जो होना था
सो सब हो सुका, अब शेष जीवन हरिभजनमें ही आनन्दसे विवाना चाहिये।

यह सोचकर वह तीर्थयात्रा करने चले गये । सप्तपुरी, द्वादश ज्योतिर्लिङ्ग तथा पुष्करादि तीयोंकी यात्रा करते हुए वह काशी पहुँचे और वहीं सत्संग और आत्मचिन्तनमें उन्होंने अपना शेष जीवन लगा दिया। इधर तुकाराम भाईके वियोगते और भी अधिक कष्ट अनुभव करने छगे। माता-पिता स्वर्ग सिधारे, भाई घर छोडकर चले गये, इससे उन्हें भी प्रपञ्चभार दुःसह होने लगा । घर-गिरस्तीका सब काम देखते थे। पर उसमें उनका मन नहीं लगता था। उनकी इस उदासीनतारे लाभ उठाकर, जो उनके कर्जरार थे वे तारीहरूर हो गये और जो पावनेटार थे वे तकाजा करने लगे । पैतृकसम्पत्ति अतः व्यस्त हो गयो । परिवार बडा या, दो स्त्रियाँ यीं, एक बचा था, छोटा भाई था, बहनें थीं । इतने प्राणियोंको कमाकर खिलानेवाले अकेले तुकाराम थे, जिनका मन अब इस प्रपञ्चते भागना चाहता था। पर घरके लोगोंके अन्न-वस्नका ठिकाना करनेके लिये उन्होंने बीच बाजारमें बनियेकी एक दुकान खोल रक्ली थी । इस दुकानगर वह बैठते थे, मुँहते 'विदल, विदल' नाम जरते थे, कभी झठ नहीं . बोलते थे। व्यापारमें कभी लोटाई नहीं करते थे। ब्राहकोंको भी दयादृश्चि देखते और मक्तइस्त होकर माल तौल देते थे, दाम किसीने यदि नहीं दिया तो इन्हें भी दामकी कोई परवा नहीं थी। कभी दामका नहीं, सदा रामका नाम लिया करते थे। इस प्रकार चार वर्ष बीते। पर इस दंगसे दुकान काहेको चलती ? दुकानसे कुछ लाभ होनेके बदले नुकसान ही हुआ और यह दूसरोंके कर्जदार बन गये। रात-दिन मेहनत करके भी कुछ हाथ न आता और साहकार अपने पावनेके लिये छातीपर सवार ! आखिर घरपर कुकीं आयी; घरमें जो कुछ चीज-वस्तु यी वह बेची गयी। दिवाला निकलनेकी नौबत आयी। एक बार आत्मीयोंने सहायता करके बात रख

दी। दो-एक बार ससरने भी सहायता की । पर उलाहे पैर फिर जमे नहीं । पारिवारिक स्नेह सौख्य भी कुछ नहींके बराबर था । पहली स्त्री तो बहुत सीधी थीं। पर दूसरी जिजाबाई बड़ी कर्कशा ! रात-दिन किचकिच लगाये रहती थीं । इन कर्कशाके कारण तुकारामको, उन्हींके शब्दोंमें, बड़ा दु:ख उठाना पड़ा, बड़ी फजीइत हुई । वह रात-दिन मेहनत करके भी कंगाल ही बने रहे । बड़े दु:खसे कहते हैं कि, 'इहलोक बना न परलोक'---माया मिली न राम! भवताप अब तुकारामके लिये असहा हो जठा । घर कर्कशा बाहर पावनेदारोंका तकाजा । कही भी चैन नहीं । जो भी काम करते उसमें अपयशके ही भागी होते । एक बार रातके समय बैलपर अनाज लादे आ रहे थे तो रास्तेमें एक बोरा गिर गया। घरमें चार बैल थे, तीन किसी रोगसे अकस्मात मर गये । जो संकट टालनेके लिये वह इतने व्यस्त और व्यग्र रहते थे। वह भी आखिर उपस्थित हुआ । दिवाला निकलनेका जो भय या वह सच होकर ही रहा। तच तो गाँवके लुच्चे-लफ्ने लोग उन्हें और भी सताने लगे । उन्हें देखकर कहते, 'लो भगवानका नाम ! हरिनामने तुम्हें निहाल कर दिया !' यह कहकर तुकारामको नीचा दिखानेका यत्न करते ! गाँवमें कोई ऐसा न रह गया जो उनका हित चाहता। एक पैसा भी कहींसे उधार वा कर्ज न मिलता । बड़ा साइस करके तुकारामने एक बार मिर्चा खरीद किया और बोरोंमें भरकर कोंकण गये। वहाँ इनकी सिभाई देखकर ठगोंने इन्हें खूब ठगा ! ईस्वरकी दयासे कुछ पैसे वसूल भी हए तो लौटते हए रास्तेमें एक आदमी भिला जिसने सोनेके मुख्यमे दिये हुए पीतलके कहे सोनेके बताकर इनके हाथ बेचे । जो कुछ इनके पात था, सब लेकर वह चलता बना । जब तुका अपने गाँवमें पहुँचे तब परल हुई और पता लगा

कि ये कड़े तो पीतलके हैं। लोगोंने बेवकुफ बनाया और घरमें घरवालीने भी खुब खबर ली । इस तरह गाँठके दाम भी निकल गये और ऊपरसे दक्षिणामें जगहँसाई मिली। फिर भी एक बार और जिजाबाईने अपने नामसे रका लिखा और तुकाजीको दो सौ रूपया दिलाया। इस रूपयेसे इन्होंने नमक खरीदा और बेचनेके लिये परदेश गये। नमक बेचा और दो सौके इन्होंने ढाई सौ तो बना लिये। पर लौटते हुए रास्तेमें एक दरिद्र ब्राह्मण मिला । उसने अपना सब दुःख इनके आगे रोया । इन्हें दया आ गयी और ढाई सौ जो कमा लाये थे सो उस ब्राह्मणको देकर निश्चिन्त हुए । फिर घर लौटे लाली हाय ! घरवालीके दःख और अचरजका स्या पूछना है ! उसने इनकी शब्द-सुमनोंसे यथेष्ट पूजा की ! इसी समय पूना-प्रान्तमें भगंकर अकाल पड़ा ! अन्नके विना हाहाकार मचा ! वड़ा ही भीपण अवर्षण रहा ! एक बूँद पानी नहीं ! पानी विना जानके लाले पड़ गये ! काँटा-कोयर बिना बैल मरे ! सहस्रों मनुष्य भूखों मर गये। तुकारामकी ज्येष्ठा पत्नी भी इसीमें होम हुई ! तुकारामजीकी कोई साखन रह गयी ! घरमें एक दानाभी अन्न नहीं रहा! किसीके दरवाजे जाते भी तो कोई खड़ा न होने देता ! वाजारमें एक सेरका अन विका! अन्नके विनास्त्री मरी! इस दुर्घटनाकी ऐसी ठेस उनके मर्मपर लगी कि जो कभी भूलनेकी नहीं ! स्त्रीके पीछे उनका पहला लाइला बेटा भी चल बसा ! दःख और शोककी सीमा और क्या होगी ! माता-पिताके स्वर्ग सिधारनेके बाद चार ही पाँच वर्षके भीतर तुकारामजीकी घर गिरस्ती धुलमें मिल गयी ! सारी सम्पत्ति, गाय-वैला स्त्री-पुत्र, इजत-आवरू सवपर पानी फिरा ! दुःख और शोकका मानो महासमुद्र ही उमड़ पड़ा ! प्रपञ्च-दु:खोंके अति दु:सह दृश्चिक-दंशोंसे कलेजा फट गया ! धरती आग बनकर दहक-दहक जलने लगी । आकाश फट पड़ा ! प्रपञ्च मानो प्रलय हो गया !

#### संसारका अनुभव

#### ७ वैराग्यबीजारोपण

संसार, सच कहिये तो, दु:खोंका ही घर है। जन्म-मरणके महा-दु:खोंके बीचमें घूमनेवाले इस संसारमें जो भी आया वह दु:खोंका महमान हुआ । संसार दःखरूप है। यही तो शास्त्रका सिद्धान्त है और यही जीवमात्रका अन्तिम अनुभव है। तुकाराम संसारमें चार वर्ष किसी प्रकार मुखसे रहे तो इतनेमें ही द्रव्यहानिः मानहानिः अन्नाल और प्रियजन-वियोगकी एक-से-एक बढ़कर विपदा उनपर टूट पड़ी और उससे संसारका भयानक खरूप उनके सामने प्रकट हुआ । सांसारिक दुःखोंके इन आघातोंसे संसारकी दःखमयता उन्हें स्पष्ट दिखायी दी और उनका चित्त ऐसे संसारसे उच्यर गया । प्रथम पत्नीसे उनका बड़ा रनेह था, वह उनकी आँखोंके सामने अन्नके विना हा-हा करती हुई कालका ग्रास बन गयी ! और उनके प्रेमका प्रथम पुष्प-बालक सन्ताजी-देखते देखते मुरङ्गा गया । माता, पिता, भावज, स्त्री, पुत्र सभी कालकवल्ति हो गये और कराल कालके सभी दुःख एकबारगी ही सिरपर टूट पड़े; इससे उनके अन्त:करणको बडा भारी धका लगा। उनका चित्त उदास हो गया। ऐसे समय यदि उनकी दितीया पत्नी जिजाईका स्वभाव अच्छा होता तो वह पतिको सान्त्वना देकर प्रेमसे उनके चित्तको हरा-भरा कर देती। उनके मनका अनुगमन कर संसारसे पंछीकी तरह उड़ जानेवाले उनके मनको मञ्जभाषणसे और प्रेमालायसे फिर संसारमें बाँध रखनेका यत्न करती। पर इन सब कल्पनाओंसे क्या आता-जाता है ? भगवत्-संकल्पके अनुसार ही सृष्टिके सब व्यापार हुआ करते हैं। सामान्य जीव सांसारिक दुःखोंकी चक्कीमें पीस दिये जाते हैं। पर वे ही दुःख भाग्यवान पुरुषोंके उद्घारका कारण बनते हैं। भगवान श्रीरामचन्द्रके दादा राजा अजकी युवती प्रेयसी स्त्री इसी प्रकार अकाल ही चल वसी ! उस समय उन्होंने जो शोक किया

है उसका वर्णन कविकुलतिलक कालिदासने ( खुवंश सर्ग ८ में) किया है। अजने कहा, भोरा धैर्य अस्त हो गया, सारे सख-विलास समाप्त हो गये, वसन्तादि ऋत् श्रीहीन हो गये। गान घन्द हो गये। इन आभूषणींका अब क्या प्रयोजन रहा ! घर तो मेरा शून्य हो गया । प्रिये ! तुम तो मेरी गृहस्वामिनी थीं। मन्त्रणा देनेवाली सचिव थीं। एकान्तमें प्रेमालापसे रिझानेवाली सखी थीं। ललित कलाएँ मझसे लेनेवाली प्रिया शिप्या थीं। और मृत्य मझसे तुम्हें हर ले गया ! अरे ! मेरा सर्वस्व छट ले गया ! तुम्हें ले जाकर उसने मुझे राहका भिखारी बना दिया ?' अज थे बडे विलासी राजा और उनका वर्णन करनेवाले भी कोई ऐरे-गैरे नहीं, स्वयं कविमुकुटमणि कालिदास हैं। तथापि ऐसा ही शोक-सन्ताप प्रिय पत्नीके वियोगपर प्रत्येक वियोगी पतिका अवस्य ही होता होगा। इसमें सन्देह नहीं । पर सच पछिये तो संसारमें सचा प्रेम है कहाँ ? यदि हो तो कचित् ही है ? सचा पत्नी-प्रेम जहाँ है वहाँ द्वितीय विवाह कैसा ? द्वितीय विवाहकी कल्पना-तक उसके पास नहीं फटक सकती। सचा प्रेम कभी मरता नहीं, काल भी उसे नहीं मार सकता। थोड़ी देखे लिये तो सभी विरही से पहते हैं। ऐसे प्रेमी तो बहतेरे हैं जो मृत पत्नीको याद कर-करके आँखांसे आँस बहाते जाते हैं और हाथोंसे द्वितीय सम्बन्धकी चिन्तासे अपनी जन्म-पत्री भी ढूँढा करते हैं। इधर बिरह-दुःखकी कांवता करते हैं और उधर द्वितीय सम्बन्धके सामान जुटाते जाते हैं। ऐसे नामके प्रेमियोंका 'ग्रेम' प्रेम थोड़े ही है ! क्षद्र कामको प्रेमका मधुर नाम देकर ये लोगोंकी आँखोंमें धुरू शोंका करते हैं। प्रेम तो निष्काम-निर्विषय ही होता है और उसका एकमात्र भाजन परमात्मा है। ऐसा प्रेम भक्तोंके ही भाग्यमें होता है। भक्तोंमें सचाई होती है। वैराग्यके अञ्चनते जब आँखें खुल जाती हैं तब नश्वर संशारके भेद-भावोंमें बँटा हुआ प्रेम वे निग्रहसे बटोरकर एक करके एक परमात्माको ही आर्गण कर देते हैं । 'प्रेमामृतकी धारा भगवानके सम्मुल प्रवाहित करते हैं। अजको सान्त्वना देते हुए मुनिश्रेष्ठ विश्वष्ठ कहते हैं—

> अवगच्छति मृदचेतनः प्रियनाशं हृदि शस्यमपितम् । स्थिरश्रीस्तु तदेव मन्यते कुशस्त्रहारतया समुद्रशतम् ॥

अर्थात् भोहसे जिसका ज्ञान दका हुआ है वह प्रिय वस्तुका वियोग होनेको, द्वरवर्मे काँटा चुभा समझता है, पर जो धीर है वह उसे, कल्याणका द्वार खुला समझता है।' महर्षिके इस बोध-वचनका बोध महात्माओं के चित्तमें सहज-सा ही उदय होता है। देविष नारदकी माता उन्हें बचपनमें ही छोड़ गर्यो। तब उन देविषके द्वरवर्मे ऐसा ही दिव्य भाव उठा। उन्होंने कहा—

> तदा तदहमीशस्य भक्तानां शमभीप्सतः। अनुग्रहं मन्यमानः प्रातिष्ठं दिशमुक्तराम्॥ (श्रीमद्रा०१।६।१०)

भक्तोंका कल्याण चाहनेवाले भगवान्ने मुझगर यह बड़ा अनुम्रह किया, यह मानकर में उत्तरकी ओर चला ।' तुकारामजी भी नारदजीकी ही श्रेणीके पुरुप थे । उन्होंने भी हम महादुःखमें अपनी अलौकिक स्थित-प्रश्ता प्रकट की । दुःख कल्याणका द्वार है । जगद्गुरु परमात्मा हमें सीख देनेके लिये अनेकियि मुख-दुःखोंमेंसे ले जाकर सज्ञानताके पाठ पदाते हैं । उन पाठोंको हृदयङ्गम न करके हम अज्ञानी मृद् जन उहण्ड शास्त्रकोंकी तरह उन्हें मुला देते हैं और निर्लज्ज होकर बार-बार उनके हाथकी मार खाते हैं । पर जो लोग पुण्यात्मा होते हैं वे इन विविध प्रसङ्गोंसे भगवान्का मन पहचानते हैं और अधिकाधिक ज्ञानसे लाभवान् होते हैं । उन्हें यह हद विश्वास होता है कि सर्वक्ष भगवान् जो कुछ करते हैं, उसीमें हमारा हित है । यह शाममुख देनेवाला निर्मल तन्त्व वे अपने हृदयसे लगाये रहते हैं और इस कारण महान् संकटोंमें भी निष्कप्य रहते हैं। आँषीसे हुश्च उलड़ जाते हैं पर पर्वत स्थिर रहते हैं। सामान्य जीव और महात्माओं के बीच यही तो बड़ा भारी अन्तर है। विपत्तिमें वीरोंका ताव और भी यहता है। ऐसे ही भक्तोंकी निष्ठा और भी दह होती है। तुकारामजीपर जो संकटके पहाड़ टूटे और अकालके कारण बात-की-बातमें सहस्रों मनुष्यों के सर जानेका जो भीषण दृश्य उनके नेत्रोंके सामने उपस्थित हुआ उससे उन्होंने यह जाना—बहुत ही अच्छी तरहसे जाना कि यह मृत्युलोक क्या है और कैसा है और यहाँ रहकर क्या होता है? इससे उनके हृदयमें वैराग्य उत्पन्न हुआ और यह निश्चय हो गया कि इस भवतागरके पार उतारनेवाला पाण्डुरङ्गके सिवा और कोई नहीं है। इस समय उनके मनकी अवस्था उन्हीं के शब्दोंसे जानिये—

#### (१)

ंपिता मेरे अनजानते ही स्वर्ग विधारे। उस समय संवारकी कोई चिन्ता न यी। अस्तु, हे विद्वल भगवान् ! तेरा, भेरा राज है, इसमें दूसरेका कोई काज नहीं। स्त्री मरी, अच्छा हुआ, मुक्त हो गयी, मायाले खूटी। बचा चल क्सा; यह भी अच्छा ही हुआ, भगवान्ने मायाले खुड़ाया। माता, मेरे देखते चली गयी; तुका कहता है, चलो, हरिने चिन्ता हर ली।

#### (२)

(अच्छा हुआ, भगवन् ! दिवाला निकला ! दुर्भिक्षने प्रात्ता सो भी अच्छा ही किया । अनुताप होनेसे तेरा चिन्तन तो बना रहा और संसार-बमन हो गया । स्त्री मरी, सो भी अच्छा ही हुआ और यह जो दुर्दशा भोग रहा हूँ, सो भी अच्छा ही है। संसारमें अपमानित हुआ, यह भी अच्छा ही हुआ।गाय, बैल और द्रव्यादिक सब चला गया, यह भी अच्छा ही हुआ। लोक-लाज नहीं रही सो भी अच्छा हुआ और यह ( तो बहुत ही) अच्छा हुआ जो में, भगवन् ! तेरी शरणमें आ गया।'

**\*** 

( ₹ )

'भगवान् भक्तको ग्रह्मपञ्च करने ही नहीं देते, सब झंझटोंसे अलग रखते हैं। उसे यदि वैभवशाली बनावें तो गर्व उसे धर दवावेगा। गुणवती स्त्री यदि उसे दें तो उसीमें उसकी आशा लगी रहेगी। इसलिये कर्कशा उसके पीछे लगा देते हैं। तुका कहता है, यह सब तो मैंने प्रत्यक्ष देख लिया। अब और इन लोगोंसे क्या कहूँ ?'

#### ( 8 )

'इस कुटुम्य-परिवारकी सेवा करते-करते, संसारके तापसे मैं दग्ध हो चला । इससे हे पाण्डुरङ्ग माते ! तेरे चरण स्मरण हुए । अनेक जन्मोंका बोझ ढोता चला आया हूँ, इससे छूटनेका मर्म अमीतक नहीं जान पड़ा । अन्दर-बाहर सब तरफसे चोरोंने घेर रखा है, पर इस हालतमें भी कोई मुझपर दया नहीं करता । बहुत मारा-मारा फिरा, बहुत खुट गया, अब तङ्पते ही दिन बीत रहे हैं । तुका कहता है जल्दी दौड़े आओ । हे दीना-नाथ ! संसारमें अपना विरद रखो ।

#### (4)

पञ्चमहाभूतोंके बीचमें आकर फँला हूँ, अहंकारकी कैटमें पड़ा हूँ । अपना गला आग ही फँला रखा है, निराला होकर भी निरालापन नहीं जान पाता हूँ । संसारको मैंने सत्य क्यों मान लिया ? भोरा-मेरा' क्यों पुकारता फिरा ? नारायणकी शरणमें क्यों नहीं गया ? क्यों नहीं वासनाको रोका ? तुका कहता है अब इस देहको बिल चढ़ाकर सञ्चितको जला बाहुँगा।'

इनमें पहले अवतरणसे यह मालम होता है कि तुकारामजी जब छोटे थे तभी उनके पिताका स्वर्गवास हुआ और पीछे दुर्भिक्षमें उनकी स्त्री रखमाई, प्रथम पुत्र संताजी और अन्तमें उनकी माता कनकाईकी मृत्यु हुई । जब कुछ 'जाना सुना नहीं था। तब पिता मरे अर्थात् अकस्मात् उनकी मृत्य हुई अथवा मैं जब अबोध या तब मरे या तुकाराम कहीं किसी कामसे गये हुए थे, तब उनकी मृत्य हुई याने मरते समय पितासे मिल न सके ।' इनमेंसे कोई भी बात हो सकती है जिसका निश्चय नहीं किया जा सकता । जो कुछ हो, पर माँ-बाप और स्त्री-पुत्रके मरनेपर भी इस भीर पुरुषके मुखसे यही उद्गार निकलता है कि 'हे विडल ! तेरा-मेरा राज है। इसमें औरोंका क्या काज ?' इस प्रकार ऐसे महदःखसे भी उन्होंने यही सन्तोप पाया कि अब मजनानन्दमें कोई बाधा न रही ! दिवाला निकला, दुर्भिक्षने पीड़ा पहुँचायी । कर्कशा स्त्रीसे सावका पड़ा, अपमान हुआ, धन गया, बैल मरे, लोकलाज छोड़कर भगवानुकी शरण ली-यह सब कहते हैं कि 'अच्छा' हुआ'; क्योंकि 'संसार के होकर निकल गया। अनुतापसे अब तुम्हारा चिन्तनभर रह गया ।' इन सांसारिक दःखोंके कारण संसारसे जी ऊब गया। चित्त उससे हट गया और अनुतापसे शह होकर चित्त भगवान्का ही चिन्तन करने लगा, यही दूसरे अवतरणका अभिप्राय है।

निःसार यह संसार । यहाँ सार भगवान ॥

·निःसार है यह संसार, यहाँ सार ( केवल ) भगवान् हैं।'

संसर कालग्रसः नश्वर और दुःखरूप है; इसका सारा घटाटोप व्यर्थ है, भगवान् मिलें तो ही जन्म सफल हैं, यही तुकारामजीका दृढ़ विश्वास हो गया। तुका कहे नाशवान है सक्त । स्मर के गोपाल, सोई हित॥

'तुका कहता है। यह सब नाशवान् है। गोपालको स्मरण कर। वही हित है।

सुख देखों तो जी जितना। दुख पहाड़ जितना॥
'सुख देखिये तो जी बराबर है और दुःख पर्वतके बराबर।'

दुःखसे बँघा है यह संसार। सुख देखो विचार, नहीं कहीं॥

'यह संसार दु:खरे वेंभा है, विचारकर देखें तो इसमें सुख कहीं भी नहीं है।'

देह नाशवान् है, देह मृत्युकी घोकनी है, संसार केवल दुःलरूप है, सब माई-बन्धु सुलके साथी हैं। इसिलये तुकारामजीका जी संसारसे हट गया और उन्हें अविनाशी अलण्ड सुलकी भूल लगी। यह मृत्युलोक अनित्य और असुल है, यहाँ आकर मुझे भजी-अनित्यमसुलं लोकिममं प्राप्य भजस्व माम् ॥' यही तो भगवान्ने (गीता अ०९। ३३ में) स्वयं कहा है। भगवान्ने कहा है, शालोंने भी बताया है और सन्तोंने भी यही उपदेश किया है, तथापि यह सत्य ऐसा है कि सबको अपने-अपने अनुभवसे ही जानना होता है। इसे जाननेके लिये असंस्थ्य जन्मोंके पुण्य-प्रतापसे मनोभूमिको तपाकर तैयार करना पहता है। विषचापसे तरकर जब भूमि तैयार होती है तभी उसमें उचम परमार्थ उपजता है। चौथे अवतरणमें

तुकोवारायने यही बताया है । संशर-तायसे मैं तपा, इसीसे भगवान्के चरणोंका स्मरण हुआ । इस जन्मके सब दुःख सामने आये, इसीसे पिछले सब जन्म याद आये । असंख्य जन्म ऐसे ही दुःखोंमें बीते, सुखके साथी अन्दरके और बाहरके सब चोर हैं, ये किसी काम आनेवाले नहीं । यही सोचकर अत्यन्त दीन होकर उन्होंने भगवान्के पैर पकड़े । चौथे अवतरणका यही सार-ममं है । पर दूनरोंने मुझे ठगा, यह कहना तो ठीक नहीं; सची बात यह है कि अहंकारने ही मेरा नाझ किया, अहंबुचिके कारण ही मैंने संसारको सत्य जाना और उसके फन्टेमें अपने आपको फँसा लिया । इतने असंख्य जन्म और इस जन्मके इतने वर्ष मैंने व्यर्थ ही गँवाये । अब यह झरीर भगवान्के चरणोंमें समर्पण कर दिया । यह पाँचवें अवतरणका अभिप्राय है, दिन्दर्शनके लिये ये पाँच ही अवतरण पर्यात हैं।

'यह अच्छा हुआ' इस अवतरणको देखिये। क्या अच्छा हुआ ? संवार मिय्या है—यह ज्ञात हुआ और 'ऑखं खुली।' दु:खसे ऑखं खुली हैं तव दु:ख ही अनुग्रह जान पड़ते हैं। संवारमें यदि सुख होता तो शुकादि उसे गिरि-कन्दराओं में हूँ दृते न फिरते । खटमलमपी खाटपर मीटी नींदका लगना जैसे असम्भव है वैसे ही अनित्य संवारके भरोसे सुख मिलना भी असम्भव है। ये विचार तुकोवारायके अमंगों में बारम्वार प्रकट हुए हैं। तुकारामजीको सच्चा अनुताप हुआ और उनके अन्तःकरणमें वैराग्य भर गया। वैराग्य परमार्थकी नींव है। देहसहित सम्पूर्ण हरयमान संवारके नश्वरत्वकी मुद्रा जयतक चित्तपर अंकित नहीं हो जाती तवतक वहाँ ज्ञान नहीं ठहर सकता। ज्ञानेश्वर महाराज कहते हैं, 'विरक्तिके बिना कहीं ज्ञान नहीं ठहरता।' ( ज्ञानेश्वरी १५-३६ )। यह तो सिद्धान्त ही है। पर ऐसा वैराग्य तभी होता है जब जीव संसारसे बिल्कुल ऊव जाता है। 'यह समस्त संसार अनित्य है, इस अनित्यताको जहाँ जान लिया तहाँ वैराग्य हाथ धोकर पीछे पड़ जाता है।' ( ज्ञानेश्वरी १५-३६ ) ऐसा हद्वरर

वैराग्य उत्पन्न होना ही तो भगवान्की दया है। वैराग्य खेळ नहीं, भगवान्की दया हो तो ही उत्पक्ता लाम हो। भगवान् जितपर अनुमह करना चाहते हैं उसे वह पहले वैराग्य-दान करते हैं। ऐसा परम शुद्ध वैराग्य तुकारामजीको प्राप्त हुआ और वहाँसे परमार्थ आरम्म हुआ।

### ८ कनक-पाशसे मुक्त

वैराग्यके साथ चित्तवृत्तियोंकी शुद्धिके लिये उन्होंने एकान्तवास आरम्भ किया । पहले भामनाथके पर्वतपर गये और पंद्रह दिन रहे। यहाँ उन्होंने भगवान्का नाम-स्मरण और ध्यान किया । इधर तुकारामके घरसे चल देनेकी बात फैल गयी और जिजाबाई भी विकल हुई । जिजाबाईका भिजाज बडा तेज था। पर यीं वह मैया बडी पतिवता । तकारामजीके बिना उन्हें एक क्षण भी कल न पडती। उन्होंने तकारामके छोटे भाई कान्हजीको उन्हें ढूँढने भेजा। कान्हजी घूमते-घूमते भामनाथ-पर्वतार पहुँचे । वहाँ तुकारामजी मिले । कान्हजी आग्रहपूर्वक उन्हें घर लिवा लाये । उन्हें देखकर जिजाबाईको बहा हुई हुआ । पिताके समयसे जिन-जिन लोगोंके यहाँ तुकारामजीका पावना था उन सबके रुक्के तकाराम-जीने बाहर निकलवाये और उन्हें ले जाकर वे इन्द्रायणीके दहमें डालने लगे। तब कान्डजीने वही नम्रतासे कहा, 'आप तो साध हो गये पर मुझे बाल-बच्चोंका पालन करना है; यह इतना रूपेशा यदि आप इस तरह हुया देंगे तो मेरा काम कैसे चलेगा ?' यह सुनकर तुकारामजीने उत्तर दिया। क्टीक है इसमेंसे आधे रहते तम ले लो और अलग हो जाओ, अपनी गृहस्थी चलाओ । हमारा सब भार श्रीविद्वलभगवानुपर है, अब मेरा यही जीवन-क्रम निश्चित हो चुका है। मध्याह अब पाण्डरङ्ग ही चलावेंगे। हाँ। तम्हारी हानि न हो। इतना तो मझे देखना होगा । इसलिये तम अपना हिस्सा लेकर अलग हो जाओ । हमारी चिन्ता मत करो ।' इस तरह तुकारामजीने आधे रुक्के कान्हजीके हवाले किये और बाकी आधे उसी क्षण इन्द्रायणीको अर्पण कर दिये ! इन रुक्तोंको दहमें डाल देनेका कारण मदीर्पातगाया मार्भिकताके साथ बतलाते हैं—

'अनुभव न हो तो पुस्तकी ज्ञान व्यर्थ है । वैसे ही दूसरोंके हायमें जो धन है वह मी व्यर्थ है, उतसे मन दुश्चित्त ही रहता है। यही चिन्ता और दुराज्ञा जीको लगी रहती है कि अधुककी ओर इतना पावना है पर वह देगा या नहीं देगा, न जाने क्या होगा । इसलिये, इन्द्रायणीके दहमें सब कागज-पत्र उन्होंने स्वयं ही डाल दिये।'

तुकारामजीने अन्नी चित्तकृति पाण्डुरङ्गको अर्पण कर दी। इस कृतिको पीछेसे खींचनेवाली दुष्ट दुराशा वह नहीं चाहते थे। ऋणका अनुभव तो उन्हें पूरा मिल ही चुका था। कहते हैं—

'ऋणके भारसे दारौर जड हो गया, संसारने ( खून) तहपाया ।' अब लेन-देनके बखेड़ेंचे सदाके लिये मुक्त होकर निर्वेच निर्विचन हरिभजनमें लग जानेके लिये उन्होंने सब दक्के इन्द्रायणीके दहमें डाल दिये। इसके बाद उन्होंने द्रव्यको रगर्दा नहीं किया। दरिद्रताके सब कह सह लिये, भिक्षा माँगकर भी गुजर किया, पर-द्रव्य-स्पर्श कदापि न करनेका निश्चय करके वह चनपाशसे सदाके लिये मुक्त हो गयें।

#### ९ एकान्तवास और यात्रा

तुकारामजीकी दिनचर्यों कुछ कालतक इस प्रकार यी; प्रात:काल प्रातिविधिष्ठे निवृत्त होकर श्रीविहलमगवान्के मन्दिरमें जाते; पूजा-पाठ करते और फिर इन्द्रायणीके उस पार जाकर कमी मामनाय तो कभी मण्डारा और कभी गोराडाके पर्वतपर पहुँचकर वहाँ झानेक्वरी या नाथ-मागवतका पारायण करते और फिर दिनमर नाम-समरण करते रहते । सन्या होनेपर गाँवको लौटते; मन्दिरमें जाकर कीर्तन सुनने और पिछ स्वयं कीर्तन करनेमें आधी रात बिता देते; पश्चात् उत्तर-रात्रिमें योहा सो लेते थे। इस प्रकार विरक्तको स्थितिमें रहकर उन्होंने भूख-प्यास जीत ली

निद्रा और आलस्य दोनों गये, युक्ताहारविहार होनेसे पूर्ण इन्द्रिय-विजय हुआ । यह सब अवस्य ही धीरे-धीरे हुआ । सद्ग्रम्य-सेवन, नाम-स्मरण, कीर्तन और ध्यान-धारणादिकोंके अभ्यासमें ही उनका सारा समय बीतता या । उन्होंने तीर्थ-यात्राएँ बहुत-सी नहीं कीं । आपादी-कार्तिकी वारी परम्परासे ही होती चली आयी यी । सो उन्होंने भी अन्ततक चलायी । आलन्दिक्षेत्र पास ही चार कोसपर है और ज्ञानेस्वर-माइली (मेया) पर उनकी निष्ठा भी असीम थी, इससे आलन्दी वह बार-बार जाते थे । निष्ठत्तिमध्य सिमाधि च्यम्यकेश्वरमें है और चांगदेवकी समाधि पुणतांवेमें है । एकनाय महाराजका पैठणक्षेत्र तो प्रसिद्ध ही है । ये तीनों क्षेत्र गोदातीरपर हैं । इसल्लिये वारकरियोंके मेलेके साथ तुकारामजी भी इन क्षेत्रोंमें हो आये थे । एक अमंगमें गोदातीरके विपयमें उनका यह उद्गर है कि (निर्मेल गोदातटपर बड़े सुल्ले दिन बीतता है। काशी, गया और द्वारको क्षेत्र वात देलनेकी बात उन्होंने एक जगह लिखी है।

वाराणसी देखी गया द्वारका भी। बात पंढरी की तुका और॥

'वाराणसी, गया और द्वारका देखी, पर ये पण्डरीकी बरावरी नहीं कर सकतीं।' उनका एक अभंग है, 'तारूँ लागले बंदरीं' ( जहाज बन्दरमें छमा) इससे माल्म होता है, उन्होंने जहाजसे द्वारकाकी यात्रा की थी। अस्तु, यह यात्रा उन्होंने संवत् १६८८-८९ में की होगी। वैराग्य होनेके पश्चात् दो-एक वर्षके मीतर ही काशी-द्वारका आदि तीर्थ-खानोंमें हो आये होंगे। अस्तु, इस प्रकार संसारका अनुभव प्राप्त करके उसकी नि:सारताको अच्छी तरह जानकर तुकारामजी परमार्थके अनुगामी बने। परमार्थ प्राप्त करनेके छिये उन्होंने जो उपाय किये और उन्हों जो सिद्धि प्राप्त हुई उसका समीक्षण दूसरे खण्डमें विस्तारके साथ करेंगे।

# मध्य खण्ड

अर्थात्

उपासना-काण्ड

# **चोथा अध्याय** आत्मचरित्र

अतः जो सुद्धद् और शुद्धमित हैं, अनिन्दक और अनन्यगति हैं उनसे गुप्त-से-गुप्त बात भो सुखसे कहे ।

—जाते खरी अ० ९—४**०** 

### १ सन्त-चरित्र-श्रवण

कोई महान् पुरुष सामने आता है तो हर किसीको यह जाननेकी हच्छा होती है कि यह महान् कैसे हुआ, किंप मार्गपर यह कैसे चला, कौन-कौनसे गुण इसने प्राप्त किये और उनका कैसे उत्कर्ष किया, इत्यादि, यह जिज्ञासा सात्त्विक होती है। कारण, इस जिज्ञासा के मीतर एक निर्मल भाव छिपा रहता है। वह यह कि हम भी इसका अनुसरण कर सकें। किसी सरपुरुषके जब हम दर्शन करते हैं या उनका गुणगान सुनते हैं तक यही इच्छा होती है कि हम भी इनके गुणोंको जानें और जिस मार्गपर,

चलकर इन्होंने यह महत् पद लाम किया उस मार्गपर हम भी चलें।
महत् पद-लाम हॅसी-खेल नहीं है। महान् पुरुष उसके लिये जो-जो कष्ट
उठाये रहते हैं उन कप्टोंको सह लेनेकी सामर्प्य और पुण्य सबके भाग्यमें
नहीं होता। इनलिये जिज्ञासा तृप्त होनेपर भी सब लोग महान् पुरुषोंका
अनुकरण नहीं कर सकते। बात समझमें आ जाती है पर करते नहीं
बनती। फिर भी समझना तो आवस्यक होता ही है। वेदशाकोंमें ब्रह्मनिष्ठ
पुरुषोंके अनेक गुण वर्णित हैं। महान् प्रयासने जिन्होंने उन गुणोंको प्राप्त
किया, उन महास्माओंका आचरण ही सामान्य जनोंके लिये पथ-प्रदर्शक
होता है और सास्विक श्रद्धा जिनके हृदयमें उत्पन्न हो चुकी रहती है वे
उस आचरणको देखकर तदनुसार अपना आचरण बनाते हैं।

पर श्रुति स्मृतिके अर्थ । जो आपही हुए मृते । अनुष्ठानसं विख्यात । ऐसे महान ॥ ८६ ॥ उनके आचरण सोई चरण । देख सत् श्रद्धा करे अनुसरण । सो पाने सोई परम धन । रखा जैसे ॥ ८९॥

( शाने धरी अ० १७ )

'श्रुति-स्मृतिके मृतिमान् अर्थ वनकर जो स्वकर्मानुष्टानचे प्रिसेद्ध होते हैं, ऐसे जो श्रेष्ठ हैं उन्होंके आचरणरूप चरणिचिद्ध देखकर साच्चिकी श्रद्धा चला करती है और इससे उसे भी वही फल अनायास ही प्राप्त हो जाता है।' महात्मा भोजन कैसे करते हैं, बोलते कैसे हैं, चलते कैसे हैं, बताब कैसा रखते हैं। इन सब बातोंको जाननेसे भी बड़ी शिक्षा मिलती है। सामान्य जनोंको जो विषय प्रिय होते हैं उनको उन्होंने कैसे छोड़ा, विययवासनाको कैसे जीता, उन्हों वैराप्य कैसे प्राप्त हुआ, प्रश्नुत्तिको जीतकर वे निश्च कैसे हुए, उन्होंने किस प्रन्यका कैसे अध्ययन किया, उन्होंने एकान्तवास कैसे किया, एकान्तमें उन्होंने क्या साधना की, सत्संगमें उन्होंने एकान्तवास कैसे किया, एकान्तमें उन्होंने क्या साधना की, सत्संगमें उन्होंने

क्योंकर किंच हुई, सत्संगसे उन्होंने कौन-सा आत्मलाम किया और कैसे किया, उनपर गुरु-कृपा कव, कैसे हुई, उन्होंने निश्चय क्या किया और कैसे सब आधातोंको सहकर उसे निवाहा, उनपर भगवान् कैसे प्रसन्न हुए, इत्यादि वात जब मुमुक्षुकी समझमें ठीक-ठीक आ जाती हैं तब वह भी अपना जीवनकम निश्चित कर सकता है।

#### २ आत्मचरित्र-अभंग

इस प्रकारके विचार उन लोगोंके चित्तमें अवश्य उठा करते होंगे जो तुकाराम महाराजके पास नित्य आया-जाया करते ये और उनका हरिकीर्तन सुनकर आनन्दित होते थे। एक बार इन्हीं लोगोंने महाराजसे प्रक्र किया, 'महाराज! आपको वैराग्य कैसे प्राप्त हुआ! और आपपर भगवान् कैसे प्रसन्न हुए! कृपाकर यह हमें बताइये।' यह प्रक्र सुनकर और श्रोताओंकी ग्रुमेच्छा जानकर महाराजने दो अमंगोंमें इसका उत्तर दिया। ये अमंग बड़े महत्त्वके हैं। 'याती ग्रुद्ध वैश्य' इत्यादि अमंग तो महाराज-के चरित्रका मानो सम्पूर्ण पूर्वार्द्ध ही है। श्रिष्टाचार यह है कि अपना चरित्र आप ही न कहे, पर आपलोग सन्त हैं और प्रेमसे पूछ रहे हैं इसलिये आपलोगोंकी आज्ञाका पालन करना ही चाहिये। इस प्रकार प्रस्तावना करके महाराजने कहना आरम्भ किया।

> 'न ये बोर्को परी पाडिके वचन' कहना नहिं किन्तु, करता पालन । आपके वचन, सन्तजनो॥

यह चरण इस अभंगका ध्रुवपद है। इससे यह जाहिर है कि अपना चरित्र आप ही कहना अनुचित# है इस भावको मूलमें रखकर

स्वात्मद्दनं मयेत्थं ते सुग्रसमि वर्णितम्।
 व्यपेतं लोकशास्त्राम्यां भवान् (इ. भगवत्परः॥
 (श्रीमद्भा०७।१३।४५)

उन्होंने भक्तानुप्रहके लिये ही अपने चरित्रकी मुख्य-मुख्य बातें कह दीं । अय तुकाराम महाराजके मुखसे ही उनका पूर्व-चरित्र हमलोग भी ध्यान-पूर्वक सुन लें—

#### अमंग

जाति शुद्र, किया वैदय-व्यवसाय । पांडुरंग-पाँय कुरु पूज्य ॥१॥ कहना नहिं किन्तु, करता पालन । आपके बचन संतजनो ॥ घ्र०॥ माता पिता मेरे छोड गये यदा। आपदाविपदा आन पड़ी॥२॥ दुर्निक्षने मारा-छीना धन-मान । गृहिणी बिना अल प्राण त्यागे।। ३॥ रुजा बड़ी स्टानि हुए कष्ट भारी I न्यापारमें सारी पुँजी हारी॥४॥ विदूल-देवल हुआ अति जीर्ण। उद्धारकी मन बात आसी॥५॥ पहिले कीर्तन पुनः एकादशी। रहा न अभ्यासी चित्त तदा॥६॥ कुछ किये कंड संतोंके बचन। विश्वास सम्मान उर घारे॥ ७॥ जहाँ नामगान गाऊँ पद-टेक । धरूँ चित्र एक मिक्त-माव ॥८॥

अजगर मुनि प्रकादसे कहते हैं—मेरा चरित्र कोक-व्यवहार और शास्त-मर्थादाके अनुकूल नहीं है ( ऐसा जड़ मुदजन समझते हैं ) इसकिये वह बताजे योग्य न होनेपर भी, तुम भगवान्के मक्त हो इसकिये तुम्हें बतका दिया।'

संत-पद-तीर्थं किया सुधापान । दिये रूजा मान छोड़ पीछे॥ ९॥ बन पड़ा जो भी किया उपकार। काया-कष्ट कर हरि मजे॥१०॥ हित-नात-बच दढ़ माया-फंद । तोंडे मव-बन्द हरि कृपा॥ १९॥ सत्य-असत्यमें साक्षी रखा मन । बहुमत मान माना नहीं ॥ १२ ॥ सपनेमें पाया गुरु-उपदेश । नाममें विश्वास दृढ़ घरा॥ १३॥ तब स्फूर आयी कवित्वकी स्फूर्ति। हरि-पद-रति उर घारी ॥ १४ ॥ 'निषेघ'की एक लगी भारी चोट। दुखी हुआ चित्त काल एक ॥ १५॥ बहियाँ इबादीं बैठा दिये घरना। आये प्रभु कान्हा समाधान ॥ १६ ॥ कहाँ हों विस्तार हैं बहु प्रकार। होती बड़ो बेर अतः इति ॥ ९७ ॥ अब जो हूँ जैसा आपके सम्मुख । मात्री जो उन्मुख जानें हरि॥१८॥ मकोंको न भूने कदा मगवान। पूर्ण दयावान मेर हरि॥१०॥ तका कहे सारा यही मेरा घन । श्रीहरि-वचन हरि-बोल ॥ २० ॥ ( मूल मराठीसे अनुवादित ) इन अभंगोंमें श्रीतुकाराम महाराज अपने जीवनकी कुछ मुख्य बार्ते इस प्रकार गिनाते हैं---

- (१) में जातिका शुद्र हूँ पर व्यवसाय मैंने वैश्यका किया।
- (२) मेरे कुळ-स्वामी पाण्डुरङ्ग हैं, उन्हींकी उपासना हमारे कुळ-में परम्परासे चली आती है।
- (३) पिता-माताका स्वर्गवास होनेके बादसे संसारके दुःख मैंने बहुत उठाये। अकाल पड़ा उसमें घरमें जो कुछ या वह सब द्रव्य स्वाहा हो गया और द्रव्यके साथ ही प्रतिष्ठा भी धूलमें मिली। एक स्वी ध्वल, अल' पुकारती हुई मरी, जो-जो व्यवसाय किया उसमें नुकसान ही उठाया। इससे बड़ा कष्ट हुआ, मुझे आप ही अपनी लजा आने लगी। इस प्रकार संसारसे असहा ताप हुआ।
- (४) ऐसी हाल्तमें मनको वहलानेकी एक बात स्क्षी। श्रीविश्व-म्भरवावाका बनवाया श्रीविद्धलमन्दिर ट्टा पड़ा था। उसका जीणोंद्धार करनेका विचार मनमें उठा। दिन-रात परिश्रम करके यह कार्य-पूरा किया।
- (५) साधन-पयमें पहले एकादशी-त्रत रहने छगा और नाम-संकीर्तन करने लगा। आरम्भमें अभ्यास न होनेसे उसमें मन नहीं रमता या। तय सन्तोंके प्रन्य देखे, उनके कुछ बोध-वचन कण्ठस्थ किये। सन्त-वचनोंपर पूर्ण विश्वास रखा और आदरसे उन्हें हृदयमें धारण किया, अर्थका मनन करते हुए अभ्यासमें मन रमाया।
- (६) कोई भगवद्भक्त हरिकौर्तन करते तो मैं उनके पीछे खड़ा होकर भजनका स्थायी पद गाया करता था और भक्ति-भावसे मनको शुद्ध करके मनको मननमें लगा श्रीहरिप्रेमको मनमें भरने लगा।

- (७) कीर्तन-मजन, नाम-संकीर्तन करनेवाले कोई भी सन्त मिल जाते तो उनके चरणोंमें गिरकर उनका चरणामृत ले पान करता था। ऐसा करनेमें मुझे कभी लजा नहीं बोध हुई।
- (८) शरीरसे कष्ट करके जो भी परोपकार बन पहला, उसे करता था। पर-काजके भार्यनमें देहको घिस डालना अच्छा ही लगता था।
- (९) इस प्रकार परमार्थकी साधना मैंने आरम्म की। कथा कीर्तनों-में और सन्तोंके समागममें बड़ा आनन्द आने लगा। चित्त इन्होंमें रमने लगा। परहित-साधनमें शरीरको कष्ट करके थका डालनेमें बड़ा मजा आने लगा। पर मेरी यह अवस्था मेरे स्वजनोंसे न देखी गयी! माई-बन्द और स्त्री आदि सभी उपदेश देने लगे और ग्रहप्रयञ्चकी ओर खींचने लगे। पर मैंने अपने कलेजेको कठोर बना लिया था। किसीकी कुछ भी न सुनी। ग्रह-प्रपञ्चसे मेरा चित्त जड़-मूलसे उचट गया था। उस ओर देखनेतककी इच्छा न होती थी। स्वजन अपनी ओर खींचते थे, पर मेरा मन परमार्थ-की ओर खींचा जा रहा था, लोग प्रवृत्तिमार्ग बताते थे, पर मन तो निवृत्तिमार्गमें ही रमता था। प्रवृत्ति-निवृत्तिकी इस खींचातानीमें सत्यासत्य-की पहचानके लिये मैंने अपने मनको साक्षी बनाया और सत्यस्वरूप भगवान श्रीहरिका ही पथ अनुसरण किया। असत्य-मिथ्या-नरवर प्रपञ्चको तिलाञ्जलि दे दी। बहुमतको नहीं माना, नित्यानित्यविवेक करके नित्यको ही अपना लिया।
- (१०) इस प्रकार जब में श्रीहरि-चरण-प्राप्तिके लिये कृतसंकल्प हुआ तब सद्गुरु श्रीवाबाजी चैतन्यने खप्तमें दर्शन देकर श्रीराम कृष्ण हरिंग मन्त्रका उपदेश किया। मैंने हरि-नाममें दद विश्वास घारण कर लिया, यही विश्वास चित्तमें घार लिया कि श्रीहरि-नाम ही तारनेवाला है, यही अपने नामी श्रीहरिसे मिलानेवाला है। इसीका रुहारा मैंने पकड़ लिया।

(११) अखण्ड श्रीहरि-नाम-स्मरणमें कव चित्त लीन होने लगा तब कविता करनेकी स्फूर्ति हुई। श्रीहरि-कोर्तन करते श्रीहरि-प्रसादरूपसे-अभंग-वाणी निकलने लगी। मैंने जाना, यह मेरी बुद्धिका प्रकाश नहीं, यह भगवान्का ही प्रसाद है, उन्हींकी बात उन्हींसे, मेरे द्वारा, निकलती है, यह जानकर कृतकतासे गद्गद हो श्रीविद्दलनायके श्रीचरण मैंने हृदय-में भारण कर लिये।

(१२) यही कम चला जा रहा या जब बीचमें ही (रामेश्वर-भट्ट-के द्वारा) भिषेष का भ्यापत हुआ। मैं भगवान्को प्रसन्न करनेके लिये भगवान्की ही प्रेरणासे कवित्व कर रहा था। पर कुछ लोगोंने मेरे इस प्रयासको अनुचित समझा। वे इसका विरोध करने लगे। इस विरोधसे मेरा चित्त दुली हुआ और मैंने अभंगोंकी सब विष्योंको ले जाकर इन्द्रा-यणीके दहमें हुवा दिया और फिर (तेरह अहोरात्र) भगवान्के द्वारपर धरना दिये उन्हींके ध्यानमें पड़ा रहा। तब नारायणको दया आयी। उन्होंने स्वयं दर्शन देकर मेरा समाधान किया और मेरी बिष्ट्योंको भी जलसे बचा लिया।

### ३ वैराग्य

इस प्रकार इन अभंगोंमें घर-गिरस्तीका भार तुकारामजीके सिर पड़ा, तबसे, उन्हें भगवान्का सगुणसाक्षात्कार हुआ, तबतककी सभी मुख्य घटनाओंका वर्णन श्रीतुकारामजीके ही शब्दोंमें सुननेको मिला है। पहले उन्होंने वैदय-व्यवसाय किया अर्थात् बनियेकी दूकान की। कुछ वर्ष उनका यह काम अच्छा चला। पर पीछे उनपर एक-एक करके अनेक विपत्तियाँ आर्थी जिनसे वह बहुत ही दुखी हुए और संसारसे उन्हें विराग हो गया। माता पिताका देहान्त हुआ, दुर्मिक्षमें सब बन स्वाहा हुआ, द्रव्यके साथ प्रतिश्व भी चली गयी, व्यापारमें दिवाला निकला, पत्नी अल-

के लिये तडप-तडपकर मर गयी, जो भी काम किया उसीमें घाटा उठाया, इस तरह सब तरफसे वह प्रपञ्चके दावानलसे बिर गये। दु:खमय संसारकी दुःखमयता उन्होंने अच्छी तरहसे देख ली और उन्हें वैराग्य हो आया । गृहादि प्रपञ्जकी "ञ्चामिसे जब मन्ध्य इस तरह झुलस जाता है तब वह परमार्थमें प्रवृत्त होना ही श्रेय समझने लगता है। संसार-दुःखसे दुखी और त्रिविध तापसे दम्ब जीव ही परमार्थका पात्र होता है। यों तो हम सभी संसार-दुःखते दुखी हैं और कभी-कभी दुःखके अति दुःसह हो उठनेपर संसारसे क्षणिक वैराग्यका भी अनुभव कर लेते हैं; पर फिर, सींडमें लिपटी मक्लीकी तरह, उसी संसारमें लिपटे रह जाते हैं। तकाराम भी संसारसे उपराम हए । पर तुकारामकी उपरामता और हम सामान्य जनोंकी क्षणकालीन उपरामतामें यहा अन्तर है। उन्हें जो विराग हुआ वह प्रपञ्चके जडमलसे हुआ, उस वासनाको ही उन्होंने काट डाला जिससे सारा प्राञ्ज निकला । क्षणिक वैराग्य जिसे दमशान-वैराग्य कहते हैं। हम सबको नित्य ही हुआ करता है पर इमशान-भूमिसे विदा होते ही वह वैराग्य भी सदाके लिये विदा हो जाता है। कारण, वह वैराग्य ऊपरी होता है, चार आँसू जहाँ गिरे वहीं उसकी इति हुई। तुकारामजी प्रपञ्चसे केवल ऊबे नहीं, प्रपञ्चकी तहतक पहँचे और उसकी वासना-मूलीको ही उलाइ लाये । उन्होंने ही जाना कि संसार नश्वर है और सांसारिक सुख केवल भ्रम है। उन्होंने ही यह समझा कि प्रापन्त्रिक वासनाओं में कभी न फँसना चाहिये। इस प्रकार उनके हृदयमें उस वैराग्यका बीजारोपण हुआ जो परमार्थ वृक्षका मूल है।

#### ४ साधन-पथ

संसारसे उनके विमुख होते ही परमार्थ उनके सम्मुख हुआ। परमार्थ-प्राप्तिके खिये उन्होंने जो साधन किये उनका भी वर्णन आगे करते हैं।

श्रीविद्वल-मन्दिरका उन्होंने जीणोंद्वार किया। एकादशी-व्रत और हरिजागरण करने लगे, कीर्तनकारों और भजनीकोंके पीछे करताल लिये विश्रद्ध भावसे तालभारी वन खंडे होने लगे। साध-सन्तोंके ग्रन्थ देखने और मनन-सुख। देने-वाली उनकी सक्तियोंको कण्ठ करने लगे, लोक-लाज छोडकर सन्तींके चरण सेवक बने, शरीरमे जितना बन पड़ता, पर-उपकार करते। यही उनका साधन-मार्ग था। स्त्री, बन्धु, आत स्वजन फिर भी प्रयत्न करते रहे कि तुका परमार्थको छोड़ फिर प्रपञ्चमें मन लगावें। पर इन लोगोंका यह प्रयत्न क्या था। तुकारामजीके अविचल निश्चयकी ही परख थी। अन्तः-करणकी शभेच्छाको प्रमाण मानकर सबकी सनी-अनसनी करके वह निष्ठाके साथ अपने उपासना-मार्गको ही पकडे रहे। इनका ऐसा अटल विश्वास जान श्रीसद्गुर बाबाजी चैतन्यने इनपर अनुग्रह किया। स्वप्नमें उपदेश दिया, तकारामके परम प्रिय शाम कृष्ण हरिं मन्त्रकी दीक्षा दी। तुकारामजीने स्वयं ही इस प्रकार अपना साधन-मार्ग बताया है। श्रीविद्वल-मन्दिरके जीणांद्वारसे लेकर श्रीसद्गुष-कृषाके होनेतक सब साधनींका माधन उन्होंने 'भक्ति-भावमे चित्तको शद करके' किया । इन साधनोंमें अन्तिम और प्रधान साधन नाम-स्मरण ही रहा। नाम-स्मरण उनका कभी न छुटा। पर इससे कोई यह न समझे कि अन्य साधनोंका महत्त्व किसी प्रकार कम है। प्रथम साधन हआ--श्रीविद्वल-मन्दिरका जीणीं-द्धार । यह मन्दिर देहमें श्रीविश्वम्भरवात्राके समयसे ही था । तबसे वहाँ भगवान्की पूजा-अर्चा-धूप-दीप-आरती आदि सभी उपचार बराबर होते ही चले आये थे। यह विद्वल-मन्दिर तकारामजीसे पहले भी था और अब पौछे भी है। जीणोंद्वार उन्होंने जो दुछ किया वह यही किया कि पत्थर इक्ट्रे किये। भिट्टी पानीमें सानकर गारा बनाया। दीवारें उठायीं और यह सब अपनी देहसे पसीना बहाकर किया । भगवान्की यह कायिक सेवा थी। इस कायिक सेवाके द्वारा भगवानके मन्दिरका उन्होंने जो

जीणोद्धार किया वह उनका अपना भी जीणोद्धार हुआ, हृदयके अन्त-स्तलमें दबा हुआ भाव उत्पर उठ आया, भक्ति जी उठी और इसी भक्तिने उन्हें पीछे भगवान्के दर्शन करा दिये । तुकारामजीने स्वयं ही कहा है, 'निधि जो गड़ी रखी थी सो इस भाव-भक्तिसे हाथ लगी।' जिस भावसे भगवान् रहते हैं, जिस भावसे भगवान् मिलते हैं, उसी भावको उन्होंने मन्दिरके जीणों द्वारसे अपने सम्मख मर्तिमान किया। चित्तमें भावका उदय होनेसे गारे और मिट्टीका काम करते हुए भी भगवान्की सेवा किस प्रकार हुई सो भक्त ही जान सकते हैं। मैं तो यही समझता हूँ कि जिन विश्वात्मक विश्वपिता श्रीपाण्डुरङ्गके नामका **भ**ण्डा उन्होंने विश्वके ऊपर फहराया वह विश्वातमा तुकारामजीकी इस प्रथम चरणसेवाके समयसे ही अपनी स्नेहदृष्टि तकारामजीकी ओर संलग्न किये रहे । चन्दन, धूप-दौप, आरती, प्रभाती, दण्डवत्, भजन-पूजन-कीर्तन आदि उपासनाके बहिरंग हैं और चित्तमें यदि इनके साथ भाव न हो तो ये सब बहिरंग बाहर-के-बाहर ही रह जाते हैं। चित्तमें यदि भक्ति-भाव हो तो ये ही बहिरंग उन भक्तबत्सल श्रीविद्दलके समचरण-सरोजकी प्राप्तिके पक्के साधन बन जाते हैं। तकारामजीके चित्तमें विमला भक्तिका विशुद्ध भाव उदय हो चुका था और इस भावको संग लिये। अन्तरंगको बहिरंगमें मिलाये उन्होंने श्रीविद्रल-मन्दिरका जीर्णोद्धार किया। एकादशीवत लिया। महात्माओंके प्रन्थोंको विश्वास और समादरके साथ पटा। सतत अभ्यासके लिये उनके वचन कण्डमें धारण कर लिये, कीर्तनकारोंके पीछे तालधारी वन खड़े हए-यह सब किया 'भक्तिभावसे मनको ग्रद्ध करके ।' उनका साधन-पथ भावमय था। भावसे ही भावके भोक्ता भगवान् प्रसन्न हुए और बाबाजी चैतन्यका उपदेशामृत मिला, जिससे सभी साधन सफल हुए और सब साधनोंके फलखरूप उन्हें भगवनामकी रट लग गयी । भगवान्की पूजा-अर्चा, सद्ग्रन्थ-सेवन, सन्त-समागम,

एकादशीवत, श्रीहरि-कीर्तन और नाम-स्मरण—य सभी श्रीतुकारामजीके साधन-पथके अंग थे, यह बात ध्यानमें रहे । इन्हीं साधनोंसे और श्रीगुरु-इत्याके बळ-भरोते वह आगे ही बढ़ते गये और अन्तको भगवान्की पूर्ण इत्याके अधिकारी हुए ।

#### ५ सगुण-साक्षात्कार

वैराग्य हो आना और तब साधन-पथपर चलना क्रमसहित बता-कर तुकारामजीने अन्तमें श्रीभगवानका अनुग्रह होनेकी बात कही है। भगवत्कृपाका प्रथम प्रसाद था-कवित्वस्फरण । यह कवित्वस्फरण सामान्य नहीं, अति विलक्षण है । तुकारामजीके समय कवित्वका बाना कसे हुए ऐसे बहुतेरे कवि गली-गली मारे-मारे फिरा करते थे और आज भी हैं जो पूर्वके कवियोंकी कृतियोंका 'मक्षिकास्थाने मक्षिका' का-सा अनुवाद करके या साहित्यिक चोरी करके भी अपने कवि या महाकवि होनेका दम भए करते हैं। ऐसे कवियोंको सकारामजीके कवित्वस्रोतका पता भी नहीं लग सकता । अस्तु, तुकारामजीने जो कविता की वह अन्त-र्यामीकी स्फूर्ति थी। उस स्फूर्तिके बिना उन्होंने एक भी अभंग नहीं रचा। जो भी रचना की भगवानुकी प्रेरणां भगवानुकी प्रसन्नताके लिये या 'स्वान्तःमुख' के लिये की। उनकी ऐसी अभंग-रचनाको उनकी न कहकर उनके प्रेमपरिप्राचित अन्तःकरणसे आप ही निकल पढ़ी हुई अभंग प्रेम-घारा कहें तो अधिक समुचित होगा। उनके अभंग श्रीहरि-प्रेमके अमृतोद्वार हैं। यह अभंग-बानी 'सखा भगवन्त' की बानी है। उनकी ऐसी लोक-विलक्षण प्रेम-वाणीको जब श्रीरामेश्वर भट्ट-जैसे विद्वान वैदिक ब्राह्मणने 'निषिद्ध' ठहराया तव तुकारामजीका व्यथित-चित्त हो जाना स्वाभाविक ही या । उन्होंने अभंगोंकी सब बह्रियाँ इन्द्रायणीके दहमें इवा दीं; तव 'नारायणने समाधान किया'---भगवान्ने उन्हें दर्शन दिये और उनकी बहियोंको भी जलसे उनार लिया। तुकारामजीका जी बहुत दिनोंसे जो भगवान्के दर्शनोंके लिये छटपटा रहा था सो अब शान्त हुआ। उन्हें भगवान्के मनः वचनः नयन सभी अंग-अयन प्रत्यक्ष हुए। उनकी विकलकता दूर हुई। भगवान्की बातें अब केवल कही-सुनी ही न रहीं। देखी भी हो गयीं। अब वह यह भी कहनेमें समर्थ हुए कि मैंने भगवान्को देखा है। इन्हों अभंगोंके अन्तमें उन्होंने यह कहा है कि—

भकोकां न भूलें कदा मगवान् । पूर्ण दयावान् मेरे हिरे ॥

भगवत्कुपाका प्रत्यक्ष अनुभव उन्हें प्राप्त हुआ । खानुभवते अब
वह यह कहने छगे कि भक्तोंको श्रीहरि कभी नहीं विशारते । इस सगुण-साक्षात्कारकी वात उन्होंने केवल संकेतमात्रसे कही है । इस विषयमें उनके
कुछ खास अभंग भी हैं जिनका विचार कियी दूसरे अध्यायमें स्वतन्त्ररूपसे किया जायगा ।

#### ६ दूसरे अभंगका विचार

'कहना नहिं किन्तु करता पालन' कहकर तुकारामजीने उपर्युक्त अमंगमें अपने चरित्रकी जो मुख्य-मुख्य वार्ते गिना दी हैं उनमें आत्म-स्तुति नाममात्रको भी नहीं है, तथापि अपना चरित्र आप ही कहा, इसी एक बातका उन्हें इतना खयाल हुआ है कि दूसरे अमंगमें बड़ी लखुता धारण करके महाराज कहते हैं कि 'मेरा उद्धार नहीं हुआ! कैसे होता! में भी तो आप ही लोगोंमेंसे एक हूँ, जैसे आप हैं वैसा ही में भी हूँ। आपलोग एक दूसरेकी देखा-देखी मुझे जो बहप्पन देते हैं उसके योग्य में नहीं हूँ, आपलोगोंका ऐसा करना भी ठीक नहीं है। मैंने किया ही क्या है श्वर-ग्रहस्थी चलाना मेरे लिये भार हो गया। अपने कुलमें

में ऐसा अभागा पैदा हुआ कि कुछ भी पुरुषार्थ न बन पड़नेसे घर-द्वार छोडकर मूँड छिपाकर मैं जंगलमें जा बैठा ! यह जो भगवानकी पूजा-अर्चा करता हूँ सो भी बड़े छोग करते आये हैं इसलिये करता हूँ, भाव-भक्ति तो कुछ है नहीं !' तुकारामजीने श्रोताओंको इस तरह बहुत समझाना चाहा । इसका क्या प्रभाव उन लोगोंके चित्तपर पडा होगा सो अनुमानसे जाना जा सकता है। उन्होंने यही समझा होगा कि महाराज जो ऐसी-ऐसी बार्तें कह देते हैं सो केवल इसलिये कि लोग उन्हें **महा**त्मा समझ उनके पीछे न लग जायँ, उपाधि न बढे और ईश्वरी प्रसाद जो कुछ मिला है वह सुस्थिर और सहद करनेके लिये एकान्त मिलता रहे ह महाराजका जो कुछ चरित्र था वह उनसे छिपा नहीं था। कीर्तन करते हुए महाराज जैसे तन्मय हो जाते थे उसे वे लोग नित्य ही देखते थे। भगवान्के लिये महाराजने गृहस्थीपर लात मार दी। यह भी उन्होंने अपनी आँखों देखा था। यह भी वे देखते थे कि 'राम कणा हरी' के जय-निनादसे सारा देह-प्रामः भण्डाराः मोराडा और भामगिरिके पर्वत निनादित होते थे। सर्वत्र उनके यशका यह डंका बज रहा था कि तकाराम महाराजको भगवानने प्रत्यक्ष दर्शन देकर उनके अभंगीकी वीधियोंको जलसे उवार लिया । ऐसी अवस्थामें उनके इस कथनको कि भीं भक्ति-भावसे भगवान्की पूजा नहीं करता' या भेरा उद्धार नहीं हुआ' भक्तोंने किस भावसे ग्रहण किया होगा यह बतलानेकी आवश्यकता जहीं ।

#### ७ मध्यखण्डकी प्रस्तावना

अस्तु, इस प्रकार तुष्कारामजीने 'जाति श्रृद्ध' बाले अभंगर्ने तीन विदोष बातें कही हैं-(१) वैराम्य-प्राप्ति, (२) साधनमार्ग और

(३) रामेश्वर भट्टदारा होनेवाला 'निषेध' और स्वयं भगवान् पाण्डुरङ्गके द्वारा उसका निवारण । जन्मसे लेकर सगुण-साक्षात्कार होनेतकका अर्थात् ३० वर्षका चरित्र महाराजने यहीं कह दिया है। इसी कमसे हमें उनके चरित्रका विचार करना होगा । पिछले अध्यायमें हमलोगोंने उनके जन्मसे लेकर, उनकी उम्रके २३ वें वर्ष उन्हें वैराग्य प्राप्त हुआ वहाँतकका, चरित्रावलोकन किया है। इसके बादके ७ वर्ष महाराजके चरित्रके अत्यन्त महत्त्वपूर्ण हैं, इसलिये इनका विस्तारपूर्वक विवरण पाठक इस खण्डमें पढेंगे। तकाराम महाराजकी उपासनाका मुख्य विषय श्रीपाण्डरङ्कः पूर्वके साधु-संतोद्वारा इस उपासनाका प्रशस्त किया हुआ मार्गः तुकारामजीका साधन-क्रम, गुरूपदेश, कवित्वस्कृति, कवित्वका रामेश्वर महद्वारा निषेध, तनिमित्त तकाजीका घरना, पोधियोंका इवाया जाना और उनका ऊपर निकल आना, श्रीपाण्डरङ्गका सगुण-दर्शन इत्यादि महत्त्वपूर्ण विषय इस लण्डमें आनेवाले हैं। इसलिये यह लण्ड तकाराम-चरित्रका मानो अन्तः-करण है। उनके चरित्रका रहस्य इस खण्डमें पाठक समझ लेंगे। ममक्षओंके लिये यह खण्ड आदर्शस्वरूप होगा । यह मध्यखण्ड तुकारामजी-के चरित्रका हृदय है। तुकाराम महाराजके चरणोंका स्मरण कर अब इमलोग यह देखें कि उनकी उपासनाका उपास्य क्या था।



# पाँचवाँ अध्याय

# वारकरी सम्प्रदायका साधनमार्ग

पंढरोकी बारी मेरा कुरुधर्म। अन्य नहिं कर्म तीर्थंबत॥१॥ रहूँ उपवासी एकादशी व्रत। गाऊँ दिन रात हरिनाम॥ घु०॥ नाम श्रीविद्वल मुससे उचाकँ। बीज कत्पतरु तुका कहै॥२॥ —श्रीतकाराम

## १ साधनमार्गके चार पड़ाव

प्रपञ्चले जब तुकारामजीका चित्त उत्ताट हुआ तब स्वभावतः ही बह परमार्थकी ओर छुके। चित्तले जबतक प्रपञ्च विल्कुल उतर नहीं जाता तबतक परमार्थ नहीं स्थलाः नहीं भाताः नहीं रुचताः नहीं ठहरता। मनोभूमि जब वैराग्यले छुद्ध हो जाती है तब उसमें बोया हुआ शानवीज अंकुरित होता है। तुकाराम जन्मले ही मुक्त थे। इसल्यि यह नियम उनपर नहीं घटताः ऐसा यदि कोई कहे तो वह ठीक है; परंतु मुक्त पुरुषका चारित्र मी जब लिखा जायगा तब मानवी दृष्टित हो तो लिखा जायगा । जो जीवन्मुक्त है उसके लिये साधनोंकी भी क्या आवश्यकता है?

वह तो सदा साधनातीत है। परंतु मुक्त पुरुषका चरित्र अब मानवी दृष्टिसे लिखा बाता है तभी मुमुक्षजन उक्ते लाभ उठा सकते हैं। इसीलिये तकारामको जब वैराग्य हुआ तब उन्होंने साधन किये और वह कैसे भगवत्प्रसाद पानेके अधिकारी हुए, वह हमें अब देखना है। तकाराम जिस कुलमें पैदा हुए उस कुलमें परम्पताले वारकरी सम्प्रदाय चला आया था। अर्थात् वारकरी सम्प्रदायकी शिका उन्हें बचपनसे घरमें ही प्राप्त हुई । पण्डरीकी आषाढी-कार्तिकी यात्रा करना उनका कुल-धर्म ही था। वैराग्य प्राप्त होनेके पूर्व भी वह अनेक बार पण्डरी हो आये थे। ज्ञानेश्वरी और एकनाथी भागवत तथा नामदेव और एकनाथके अभंग उन्होंने बचपनमें ही सुन रखे थे। एकनाथ महाराजने आलन्दीकी यात्रा की तबसे आलन्दीकी यात्राका प्रचार बहुत बढाः बहुत लोग यह यात्रा करने लगे और वारकरी, सम्प्रदाय पूना-प्रान्तमें खूब फैला । आलन्दी, पूना, देहू और आस-पासके बार्मोर्मे घर-घर एकादशीका वत और जहाँ-तहाँ भजन-कीर्तन होने लगा! तुकारामजीके मनपर इस प्रकार वारकरी सम्प्रदायके संस्कार जमे हुए थे और जब समय आया तब उन्होंने इसी सम्प्रदायका साधन-क्रम स्वीकार किया और अन्तमें अपने ताके प्रभावते वह उस पन्यके अध्वर्यु बने । काम-कोध-लोभरूप संसारसे जहाँ चित्त हटा तहाँ वह मोधमार्गपर आकर सजनींका ही संग पकड़ता है, और फिर ज्ञानेश्वर महाराज कहते हैं कि 'वह प्रबद्ध मत्संगरे तथा सत्-शास्त्रके बलसे जन्म-मृत्युके जंगलोंको पार कर जाता है। (४४१) तब आत्मानन्द जहाँ सदा वास करता है वह सदगुरु-कृशका स्थान उसे प्राप्त होता है। (४४२) वहाँ प्रियकी जो परम सीमा है उस आत्मारामसे उसकी भेंट होती है और तब संसारके सब ताप आप ही नष्ट होते हैं। (४४३) ( ज्ञानेस्वरी अ० १६ ) सतत सत्संग, सत्-शास्त-का अध्ययन, गुरुकुपा और आत्मारामकी भेंट-यही वह कम है जिससे जीव संसारक कोलाहरूले मुक्त होता है। ठीक इसी क्रमसे तुकारामजी साक्षात्कारकी अन्तिम सीदीपर चढ़ गये। इस मध्यखण्डमें हमें यही दिव्य हतिहास देखना है। सजनोंका संग और उस संगरे अनायास अभ्यत्त होनेवाले साधनोंका अवलम्बन पहला पहाव है। फिर सत्-शास्त्रों अर्थात् साधु-संतोंके प्रन्योंका अध्ययन दूसरा पहाव है। गुरूपदेश तीसरा पहाव और आस्म-साक्षात्कार अन्तिम पहाव है। ये चार मुख्य पहाव हैं। ये चार मुख्य पहाव भीर वीच-बीचमें छोटे-छोटे पहाव और हैं। चलिये, हमलोग भी तुकारामजीके वचनोंके सहारे मार्ग हूँदते हुए और उन्होंके पद-चिह्नोंपर चलते हुए धीर-धीर इन सब पहावोंको तय करके गन्तव्य स्थानको पहुँचं।

#### २ वारकरी सिद्धान्त-पश्चदशी

मोक्षमार्गपर चलनेवाले सजनोंका संग पहला पड़ाव है। मोक्षमार्गपर चलनेवाले सुमुसु और साथकोंके संगते शुभेच्छा प्रवल होती है। सुमुक्षको बदका संग कभी प्रिय नहीं हो सकता। संग सजातियोंका होता है और उसींसे प्रीति और गुणोंकी बृद्धि होती है। प्रपञ्चते जब जी उन गया और भगवान्की ओर चित्त सिंच गया तब स्वभावतः ही तुकारामजीकी यह स्च्छा हुई कि परेंदे पुरुषोंका संग हो जिनका चित्त भगवान्में लगा हो। ( देव बसे ध्याचे चित्तीं। त्याची घडावी संगती॥) 'पूर्ण सिद्ध पुरुष या सद्गुकको भेंद्र सहसा नहीं होती और यदि हो भी जाय तो होने-जैसी नहीं होती; हसल्ये पहले अपने ही-जैसे समानवर्मियोंका संग आवश्यक होता है। इस सत्सगमें जो आचार-विचार प्राप्त होते हैं, वे ही प्रिय होते हैं, उनहींका अनुसरण सुख्यूर्वंक होता है। इस प्रकार देखते हुए, तुकारामजीको पहले वारकरियोंका सत्संग लाम हुआ, वही उन्हें प्रिय हुआ और वारकरियोंक साधनोंका ही उन्होंने अवलम्बन किया। वारकरी सम्प्रदायका समग्र हतिहास यहाँ लिखनेका अवकाश नहीं है, इसल्लिये सम्प्रदायका समग्र हतिहास यहाँ लिखनेका अवकाश नहीं है, इसल्लिये

संक्षेपमें इस सम्प्रदायके मूळ-भूत सिद्धान्त यहाँ लिखे देते हैं। यह सम्प्रदाय बहुत प्राचीन है। श्रीज्ञानेश्वर महाराजसे भी पहलेका है। वारकरी सम्प्रदाय महाराष्ट्रके भागवत्त्वभंका ही दूसरा नाम है। इसके पंद्रह सिद्धान्त हैं जो सब वारकरियोंके मान्य हैं। यह सिद्धान्त-पञ्चदशी इस प्रकार है---

- (१) उपास्य श्रीपण्डरपुर निवासी पाण्डरङ्क इस सम्प्रदायके उपास्य देव हैं। सिद्धान्त यह है कि सगुण और निर्गुण एक है। महाविष्णुके सभी अवतार मान्य हैं, पर दशावतारों मेरे राम और कृष्ण विशेष मान्य हैं जो विडळ अर्थात गोपाळ कृष्ण उपास्य हैं।
- (२) सत्-शास्त-प्रत्य-—मुख्य उपासना-प्रत्य गीता और मागवत हैं। गीता ज्ञानेश्वरी भाष्यके अनुसार और भागवत एकादश स्कन्य नाय-भागवतके अनुसार । सनातन-धर्म-प्रतिपादक वेद-शास्त-पुराण मान्य हैं, वास्मीकिरामायण और महाभारत मान्य हैं, सम्प्रदायप्रवर्तक संतोंके वचन भी मान्य हैं। 'हरिपाठ' विशेष मान्य हैं।
- (३) ध्येय-अभेद-मिक, अद्वैत-भिक्त अथवा 'मुक्तिके परेकी भिक्त' ध्येय है। अद्वैत-विद्धान्त स्वीकार है, पर इस कौशलते इस ध्येयको प्राप्त करना कि 'अभेदको विद्ध करके भी संगरमें प्रेमसुख बढ़ानेके लिये भेदको भी अभेद कर रखना।

अभेदके भेद किया निज अंग। पावे सारा जग प्रेम सखा।

ज्ञान और भक्तिकी ऐसी एकरूपता कि 'जो भक्ति है वही ज्ञान है और वही श्रीहरि विदल्ल हैं।'

> बही भक्ति बही ज्ञान। एक बिदुल ही जान।।

दैतादैतमावसे एक नारायण ही सर्वत्र व्यात हैं, इस अनुभवको प्राप्त करना ही ध्येय है।

- (४) मुख्य साधन-नवविषा भक्तिः, उसमें भी विशेषरूपसे अखण्ड नाम-सगरण और निरपेक्ष हरि-कीर्तन मुख्य साधन है।
- ( ५ ) मुख्य मन्त्र-'राम-कृष्ण-हरी' यही मुख्य मन्त्र है । श्रीहरिके अनन्त नाम समी स्मरणीय हैं । विष्णुसहस्रनाम भी विशेष मान्य है ।
  - (६) भक्तराज-गबड़ः इनुमान् और पुण्डलीक ।
  - (७) आदिगुरु-शङ्कर, हरि-हरमें पूर्ण अभेद।
- (८) मुख्यमहन्त-नारदः प्रह्वादः ध्रुवः अर्जुनः उद्धवके समानः हौ 'निवृत्ति ज्ञानदेव सोपान मुक्तावाई । एकनाथ नामदेव तुकाराम' मुख्य महन्त हैं । इन्होंने जिन संतोंको माना है वे भी मान्य हैं ।
- ( ॰. ) संत-नाम-सराण-'जय-जय राम कृष्ण हरी' अथवा 'जय विद्वल' या 'विठोवा रखुमाई' इन भगवज्ञाम-मन्त्रोंके समान ही 'ज्ञानेश्वर माउली तुकाराम', 'ज्ञानदेव नामदेव एका तुका', 'भानुदास एकनाय', 'दत्त जनार्दन एकनाय' ये संत नाम-मन्त्र भी तारक हैं। 'देव ही संत, संत ही देव' यही सिद्धान्त है।
- (१०) पूज्य-नंत, गो, विप्र और अतिथि पूज्य हैं। भगवान् श्रीकृष्णने इन्हें पूज्य माननेका जो दृशन्त अपने आचरणसे दिखा दिया वह अनुल्लक्क्वनीय है। द्वारपर वृन्दावन, गलेमें तुल्लीकी माला और भगवान्-के लिये तुल्लीका हार आवस्यक है।
- (१९) महाव्रत-एकादशी और सोमवार । आधादी एकादशी तथा कार्तिकी एकादशीके अवसरपर पण्डरीकी यात्रा । कम-से-कम इनमेंसे एक एकादशीको तो पण्डरीकी यात्रा अवस्य ही करना और इस नियमको अन्ततक चलाये जाना । महाशिवरात्रिको व्रत रखना ।
  - (१२) महातीर्थ-महातीर्थ चन्द्रभागा और महाक्षेत्र पण्डरपुर

श्यम्बकेरवर, आलन्दी, पैठण, सासवड, देहू इत्यादि संतस्थान भी महाक्षेत्र ही हैं। गङ्का, गोदा, यमुना आदि तीर्थ तया काशी, द्वारका, जगन्नाथादि क्षेत्र मान्य हैं।

(१२) बर्ज्य-परस्त्री, परधन, परिनन्दा और मद्य-मांस सर्वया वर्ज्य हैं। हिंसा सर्वदा, मर्वत्र और सबके लिये वर्ज्य है। काया, वाचा, मनसा अहिंसा-ब्रत पालन करना आवश्यक है।

(१४) आचार-जिसका जो वर्ण-धर्म, जाति-धर्म, आश्रम-धर्म और कुल-धर्म हो उसका वह अवस्य पालन करे। 'कुल-धर्म में दक्ष रहे, विधिन्येषका पालन करे' पर जो कुछ करे वह भगवान्को प्रसन्न करनेके लिये करे, यह शास्त्रों और संतोंका उपदेश सर्ववन्य है। ज्ञानेश्वर महाराज कहते हैं—'इसलिये अपना कर्म जो जाति-स्वभावसे प्राप्त हुआ हो उसे करनेवाला पुरुष कर्म-बन्धको जीत लेता है।' (ज्ञानेश्वरी अ०१८-९३३)

(१५) परोपकार-व्रत-'धर्ने विष्णुमयं जगत्।' यह मानना कि 'विष्णुमय जगत् है' यही वैष्णवांका धर्म है।' ( तुकाराम ), 'सव भूतोंमें मगवद्भाव' धारण करो। ( एकनाथ ), 'जो कुछ भी देखो उसे भगवान् मानो, यही मेरा निश्चित मक्तियोग है।' ( ज्ञानेश्वरी अ० १०-११८ ) इस उदार तत्त्वको ध्यानमें रखकर समता और दयाका व्यवहार करके साथ करते हुए तन-भन-वाणीसे सबके काम आना ही भूतपतिकी सेवा है।

# ३ भागवत-धर्म

वारकरीसम्प्रदायके ये मुख्य सिद्धान्त हैं। भागवत-धर्मके इन सिद्धान्तों-को मानकर तथा मानते हुए वारकरी पाण्डुरङ्गकी उपासना आरम्भ करता है। तुकारामजीके पूर्व ये ही सिद्धान्त वारकरियोंमें प्रचल्लित थे और उन्होंने अपने चरित्रवल तथा उपदेशके द्वारा इन्हीं सिद्धान्तोंका प्रचार किया। भागवत-धर्म कोई निराला क्रान्तिकारी धर्म नहीं है, वैदिक धर्मका

ही यह सर्वसंप्राहक, अत्यन्त मनोहर और लोकप्रिय रूप है। महाराष्ट्रमें भागवतधर्म जिस रूपमें प्रचलित है वही वारकरी सम्प्रदाय है। कुछ प्राचीन कर्मट यह समझते हैं कि यह सम्प्रदाय वेदोंके विरुद्ध एक नया सम्प्रदाय है और कुछ आधुनिक सुधारकोंकी भी यही राय है। पर ये दोनों प्रकारके लोग गलतीपर हैं-- 'उभी तौ न विजानीतः !' यथार्थमें यह बारकरी सम्प्रदाय सनातन-धर्म ही है। वर्णाश्रम-धर्म इसे स्वीकार है। इसकी यह शिक्षा है कि विहित कर्मका कोई त्याग न करे । सच्चे वारकरी-में जात्यभिमान नहीं होता और वह किसीसे ढाह भी नहीं करता। प्रारब्ध-वद्य जिस जातिमें इस पैदा हुए उसी जातिमें रहकर तथा उसी जातिके कर्म करते हुए प्रेमसे नारायणका भजन करें और तर जायँ, इतना ही वह अपना कर्तव्य समझता है। भगवानका भजन हो जीवनका सफल है, यही इस सम्प्रदायकी शिक्षा होनेसे सब जातियों और बृत्तियोंके लोग एक स्थानमें एक प्र होते हैं और नाम-संकीतंनका आनन्द लेते और देते हैं । सन्नी महत्ता भगवानके भक्त होनेमें है। सदाचार और हरिभजनसे काम है। ऐसे प्रेमी वारकरियों अर्थात् मोक्षमार्गी सजनोंका सङ्ग तुकारामजीने पकड़ा और उसी मार्गपर सदा दृढ रहे। सम्प्रदाय घरका ही था, पर वैराग्य होनेके बाद उसमें उनका मनोयोग हुआ ।

#### ४ अभ्यास

अनुताप होनेके बाद सम्प्रदाय प्रहण करनेते उसकी स्त्रीवता प्रतीत होने लगती है। तुकारामजीने अन्य बारकरियोंके सत्त्वक्करे बे-नागे पण्डरीकी बारी; एकादशी-महावत, अहोरात्र हरिजागरण, कीर्तन-भजन और नाम-स्मरण, हरिकीर्तनकी ताकमें रहना, कीर्तन-भजन, पुराण आदिके श्रवणका अवसर हायसे जाने न देना, कोई भजन या कीर्तन करने खड़ा हो तो भ्मावते चित्तको शुद्ध करके उसके पीछे खड़े होना, धुवपद गाना, धीरे-

धीरे बीणा द्वायमें लेकर खयं कीर्तन करना और कीर्तनके लिये आवश्यक पाठ-पाठान्तर करना, ग्रन्योंको देखना, अर्थका मनन कर खयं अर्थरूप होकर उसमें रॅंग जाना और इसी आनन्दमें सदा रहना इत्यादि अभ्यास किया।

#### ५ एकादशी-महाव्रत

बारकरी सम्प्रदायमें एकादशी-महाव्रतकी बड़ी महिमा है। पंद्रह दिनमें एक दिन निराहार रहकर दिन और विशेषकर रात हरि-मजनमें विताना ही उपवासका अभिप्राय होता है। संसारके सभी धर्मोमें मनो-वाकाय-शुद्धिकी हिष्टेसे उपवासका बड़ा महस्व माना गया है। हमारे यहाँ सबसे पहले श्रुतिमाताने ही यह बताया है कि उपवास परमात्मप्रातिका साधन है। बृहदारण्यकोपनियद्में 'तमेतं वेदानुवचनेन ब्राह्मणा विविदिषन्ति यक्षेन दानेन तपसानाशकेन' यह वचन है। इसका यह अर्थ है कि वेदान्यास अर्थात् स्वाध्याय, यश्च, तप, दान और अनाशक अर्थात् अर्थानरहित—अन्त-जलके बिना रहना—ये पाँच भगवत्-प्राप्तिके मार्थ हैं। महामारत-अनुशासनपर्वके अ० १०५-१०६में एक दिन, दो दिन, तीन दिन, एक पक्ष और एक वर्षतकके उपवास बतलपे हैं। अनाशक, अनशन, निरहान, उपवास (उप=समीप, वास=

१ यहृदियों में तित्री महीनेकी १० वीं तारीक्को सबके छिये उपवास धर्मतः आवदयक है। यहाँतक कि उपवास न करनेवालेके छिये शिरच्छेदका दण्ड-विधान है। मुसलमानों में रमजानके रोजे कितनी कशाईके साथ पाछन किये जाते हैं सो सबको माल्य ही है। जैन और बौद-धर्ममें भी उपवासकी पद्धति है। इंसाई-धर्मकी बात यह है कि स्वयं इंसाने ४० दिन उपवास किया था। आजकल अमेरिकामें उपवासके रोग दूर करनेकी प्रक्रिया डाक्टर बताने छगे हैं। आरोक्यके विचारसे वे लोग छंवन' मानने छगे हैं।

रहना ) इत्यादि शब्दोंसे यही सूचित होता है कि भगविधन्तनमें समय व्यतीत करना ही उपवासका मुख्य हेतु है। भागवतमें एकादशी-माहात्म्य वर्णित है। नवम स्कन्ध अ०४। ६ में इस विषयमें अम्बरीप राजाका सन्दर उपाख्यान भी है । द्वादशीके दिन दुर्वासा मुनि अतिथि होकर आये। उन्हें आनेमें बहुत विलम्ब होनेसे कहीं बत भक्क न हो इसलिये राजाने तीर्थोदक प्राशन कर लिया । बस, इसी बातसे दुर्वासा अग्निशर्मा हो उठे । उन्होंने अपनी जटासे एक कत्या निर्माण की और उसे अम्बरीपपर छोडा । राजा विष्णभक्त थे । विष्णुभगवानका सदर्शनचक दर्वासाके पीछे लगा। दुर्वासा प्रवस गये और अन्तको लौटकर राजाके पान आये। एक वर्ष उपवासके पश्चात द्वीसाके साथ राजाने भोजन करके पारण किया । यह अम्बरीप राजा पण्डरपुरकी ओर कोई दाक्षिणात्य राजा थे । दादशी-बारसः बार्शीमें उसकी राजधानी थी । बार्शीमें अब भी भगवान्का सुन्दर मन्दिर है। पण्डरीकी यात्रा करके बहत से यात्री बार्शीमें भी भगवानके दर्शन करते और घर लौटते हैं। अम्बरीप राजा बडे धार्मिक, उदार और पराक्रमी थे ( महाभारत शान्तिपर्व अ॰ १२४ ) । इस प्रकार हमारे यहाँ सामान्यतः उपवानका और विशेषतः एकादशीका माहात्म्य प्राचीनकालमे चला आता है और भागवतधर्मियोंके लिये तो यह महावत ही है। जारीर, वाणो और मनकी पवित्रताके लिये. ध्यान-भारणाकी सुविभाके लिथे तथा आत्मचिन्तनके लिथे उपवासकी जो पद्धति पहलेसे चली आयी थी और वारकरी-मण्डलमें जिनका इतना माहातम्य है उस एकादशीका महात्रत तुकारामजीने यावजीवन पालन किया। उपदेश देते हुए उन्होंने लोगोंसे भी एकादशी करनेको बारम्बार कहा और केवल 'पिण्डपोपी' आलसियोंको तीन शब्दोंसे धिकारा है।

> एकादशीको अन्नपान।जो नर करते भोजन। श्वान विष्ठा समान।अधम जन है वे॥१॥

सुनो ब्रतका महिमान । नेम आचरते जन । सुनते गाते हरिकीर्तन । वे समान विष्णूके ॥ष्टु०॥ संज साज विज्ञास-मोग । करते कामिनीका संग । होता उनके क्षयरोग । जन्मत्याधि मर्थकर ॥२॥

'एकादशीको जो छोग अन्म-जल ग्रहण करते, भोजन करते हैं उनका वह भोजन श्वानविष्ठाके समान है और वे छोग अश्वम हैं। सुनिये, इस ब्रतकी महिमा ऐसी है कि जो छोग इस ब्रतका आचरण करते हैं, हरिका कीर्तन करते और सुनते हैं, वे विष्णुके समान होते हैं। जो छोग चारपाईपर सोते और विखासभोग भोगते हैं, कामिनीका संग करते हैं उन्हें क्षयरोग होता है, यावजीवन महान्याधि भोगते हैं।

एकादशीको पान खानेसे लेकर सब प्रकारके विलासोंका त्याग बताया है। उपवाससे शरीर हलका होता है, मन उत्साही और बुद्धि स्क्ष्म होती है और तुकारामजीको इसमें जो सबसे बड़ा अनुभव प्राप्त हुआ वह बह कि इससे हरि-भजनका कार्य बहुत ही अच्छा होता है। इसीसे उन्होंने इतनी अवस्थाके साथ इतनी तीव भाषाका प्रयोग किया है।

#### तुकारामजी कहते हैं---

'एकादशी और सोमवारका बत जो लोग नहीं पालन करते उनकी न जाने क्या गति होगी ! क्या करूँ, इन बहिर्मुख अन्धोंको देखकर जी क्रयपटाता है !'

एकादशीके दिन नाना प्रकारकी मिठाइयाँ और नमकीन चीजें बनाकर खानेकी लोगोंको जो चाट पढ़ गयी है उसे भी तुकाजीने भिकारा है। कहते हैं, 'जिस एकादशीसे हरि-कथा-अवण और वैण्णवेंका पूजन होता है उस एकादशीका वत तुम क्यों नहीं पालन करते ? सांसारिक कार्मोंके लिये कितने जागरण करते हो ? रातको कीर्तनका आनन्द भोग करने मन्दिरोंमें क्यों नहीं जाते १ क्या मन्दिरोंमें जानेसे मर जाओगे और उपवास करनेसे क्या तुम्हारा शरीर नहीं चलेगा १ तुकारामजी कहते हैं क्यों इतने सुकुमार बने हो १ यमदूर्तोंको क्या जवाब दोगे १ एकादशी वत करो, भरपेट भोजन मत करो, हरि-जागरण करो १ इत्यादि चिछा-चिछाकर कहनेकी तुकारामजीको क्या पड़ी थी १ तुकारामजी कहते हैं—

क्या करूँ, मुझसे भगवान्ने कहलाया, नहीं तो मुझे क्या पड़ी थी (जो मैं कुछ कहता) !

अस्तु, एकादशी महात्रत तुकारामजीने यावजीवन पालन किया, यही नहीं, प्रत्युत इस सम्बन्धमें उन्होंने बड़ी आखाके साथ छोगोंको भी योष# कराया है।

# ६ सम्प्रदायमें मिल जानेका रहस्य

जो लोग आधुनिक हैं वे यह कहेंगे कि 'एकादशीका इतना विस्तार करनेकी क्या आवरयकता थी ! जिसकी श्रद्धा हो वह एकादशी करे, न हो न करे, जिसके जीमें आवे भोजन करे या फलाहार करे या भूखा रहे, उससे क्या आता-जाता है ! उसको इतना वदाकर कहनेकी क्या जरूरत थी !' पर बात ऐसी नहीं है। यह धर्मशास्त्रकी आशा है, यह तो एक बात है ही, पर इसके अतिरिक्त जो मनुष्य जिस समाज या सम्प्रदायमें रहता और बढ़ता है उस समाजके जो मुख्य-मुख्य नियम होते हैं उनका पालन करना उसके लिये आवश्यक है; क्योंकि इसके बिना वह उस समाजके साथ एकरूप नहीं हो सकता। जनतक समाजके यह विश्वास

तुकाराम महाराजने सहुश ही नामदेव और एकताथ महाराजने एकादशी-मतके सम्बन्धमें लोगोंको उपदेश किया है। समर्थ श्रीरामदासलामीने 'हरिपञ्चक' में कहा है—'जो हरिको पाना चाहता हो वह हरिदिनी करे, एकादशी प्रन नहीं, बैकुठका महार्थय है।' ('एकादशी नव्हे यत। बैकुंडीचा महार्थय।।')

नहीं होता कि यह भी हमारा ही समानधर्मीय भाई है, इंसोंके मेलेमें धुसकर बैठा हुआ काग नहीं, तबतक वह उस समाजसे हिल-मिल नहीं जाता और जबतक वह समाजसे हिल-मिल नहीं जाता तबतक सम्प्रदायके अन्तरंग और वास्तविक रहस्यसे वह कोरा ही रहता है। उपनाससे यदि चित्त शब्द होता है तो किसी भी दिन उपनास करनेसे हुआ; उसके लिये जैसी एकादशी वैसी ही सप्तमी, जैसा सोमवार वैसा ही बुधवार ! इस प्रकारके वितण्डावादसे किसीका कोई लाभ नहीं हो सकता । सम्प्रदाय जहाँ होगा वहाँ उसके साथ नियम भी होंगे ही । सम्प्रदायके अनुष्ठानके विना ज्ञानकी सिद्धि नहीं और नियमोंके विना सम्प्रदाय नहीं । यही संसारका इतिहास देखकर कोई भी समझदार मनुष्य समझ सकता है। इसके अतिरिक्त परम्परासे जो नियम चले आये हैं और सहस्रों-लालों मनुष्य जिनका पालन करते हैं उन नियमोंको एक प्रकारकी स्थिरता और प्रज्यता प्राप्त होती है। एकादशी-वृत करनेवाले भक्तोंका समुदाय किसी देवमन्दिरमें हरिकीर्तनके लिये एकत्र हुआ हो और वहाँ कोई अहंमन्य पुरुष ताम्बूल चर्वण करता हुआ आकर बैठ जाय तो यह बात उस समाजको प्रिय नहीं हो सकती। सितारके सब तार जब एक सुरमें आ जाते हैं तब जो आनन्द आता है वही आनन्द स्रोगोंके एकीभृत अन्तःप्रवाहर्मे मिल जानेसे प्राप्त होता है। पर समाजमें रहकर समाजके ही विपरीत आचरण करनेवाला अहंमन्य पुरुष ऐसे आनन्दसे विश्वत रहता है। इसमें उसीकी हानि होती है। समाजके नियम समाजमें मिल जानेके आनन्दके लिये अर्थात् स्वहितसाधनके लिये ही पालन किये जाते हैं। एकादशी-वत केवल शरीरको इलका करने या आरोग्य-लाभ करनेके लिये ही नहीं पालन किया जाता । यह तो केवल देह-बुद्धिवालींकी दृष्टि है। यह महावत भगवत्प्रसाद प्राप्त करनेके लिये परमार्थ-दृष्टिसे किया जाता है । आज एकादशी है, वत रहना है, रातको हरि-कीर्तनका आनन्द

लेना है, यह भाव ही बहुत बड़ी चीज है और यहींसे चित्तद्युद्धि आरम्भ होती है। गङ्गाकान, निराहार या अस्य फलाहार, भक्तोंका समागम, हरि-प्रेमियोंका मिलन, करताल, मृदंग, वीणादि वाद्योंकी मधुर प्वनि, नाम-संकीर्तन, भगवत्कयालाय इत्यादि सब लाम एकादशी-वत करनेते प्राप्त होते हैं। कम-से-कम उतने समयके लिये तो प्रापञ्चिक सुख-दु:ख भूल जाते हैं और भगवानके आनन्दमें चित्त रमता है। इस एक दिनका अनुभव हद करनेके लिये नित्यके नियम पालन करनेकी ओर भी ध्यान जाता है और जब नित्याभ्यास सहज-सा हो जाता है तत्र सच्चा परमार्थ लाभ होता है। बहुतेरोंका यही अनुभव है। तुकारामजीन अपना जो पहला अभ्यास यताया कि 'आरम्भमें मैं एकादशीको हरि-कीर्तन करने लगा, इसका यही बीज है।'

#### ७ वारकरी-सन्त-समागम

एकादशी और इरि-कीर्तनका वसन्त और आग्न-मञ्जरीकी बहारका-सा नित्य सम्यन्त्र है। कीर्तन और नामस्मरणके विषयमें एक स्वतन्त्र अध्याय ही आगे आनेवाला है। यहाँ इतना कहना पर्याप्त होगा कि नाम-संकीर्तनका जो सञ्चा आनन्द है वह सम्प्रदायको स्वीकार करनेसे प्राप्त होता है। यह आनन्दानुभव तुकारामजीके रोम-रोममें भर गया था। तुकारामजी कहते हैं—

भेरा आराधन पण्डरपुरका निधान है। उस एक पण्डरिराजको छोड़ और कुछ में नहीं जानता ।'

'भिलारी वर्ने्गा, पर पण्डरीका वारकरी बना रहुँगा । मुखर्मे श्रीहरिविद्रलका नाम हो, यही मेरा नियम, यही मेरा धर्म है। मेरे जीके जो जीवन हैं उन्हें इन आँजोंते देख तो लूँ। अब तो विद्वल ही मेरे भगवान् हैं और सब कुछ कुछ भी नहीं है।'

. . . .

भव-िंधु कौन-सी बड़ी समस्या है जब आगे-आगे चलकर भगवान ही रास्ता बता रहे हैं। भगवान श्रीपाण्डरङ्गरूप यह अच्छा जहाज मिला। इसमें बैठनेवालेका कोई भी अंग या पैरतक भी भव-जलसे भीगने नहीं पाता। अनेक साबु-सन्त पहले पार उत्तर चुके हैं। दुका कहता है, चलो जल्दीसे उन्हींके पीले-पीले चलें।

ऐसी एकनिष्ठ साम्प्रदायिक उपाल-प्रीति तुकारामजीके हृदयमें भर गंगी। मेरे पण्डुरङ्ग-त्रैला 'सुख-खरूव' और कीन है ? उनके पास कोई भी जा सकता है, कोई रुकावट नहीं। 'कहीं दौड़ना-धूपना नहीं, सिर मुँडाना नहीं, कोई झगड़ा नहीं।' पण्डरीमें अन्य तीयों के समान कोई अन्य विधि नहीं है। बस, इतना ही है कि 'चन्द्रभागामें स्नान करों और हरि-कथामें लगों' इतनेसे ही 'चिसको सब समय समाधान है।' वारकरियों का 'विहल ही जीवन है, झाँझ-करताल हो धन है।' पर 'भक्ति-सुबसे मोहित' ईटेयर खड़े भगवान्के उस रूपको देखते ही जीमें आता है कि अपना जीवभाव उसपर न्योजावर कर दें। ऐसे भगवत्-प्रेमी वारकरियोंके संग देह, पण्डरी या किसी भी यात्रामें जाते हुए जो आनन्द प्राप्त होता है वह अनिवंचनीय है। तुकारामजी कहते हैं, 'ऐसा समागम पाकर में प्रेमसे नाचने लगा।'

'संसारको कौन देखता है ? हमारे सखा तो हरि जन हैं। ब्रह्मानन्द-में ही काल बीतता है और उनीकी इच्छा बनी रहती है।

वारकरी वीरोंकी महिना गाते हुए कहते हैं---

'संपारमें एक निष्णुदान ही लड़ाके बीर हैं, उनके तनने पार-पुण्य कभी लियट नहीं सकते । आतनमें, शयनमें, मनमें उनके सर्वत्र गोविन्द-ही- गोविन्द हैं। ललाटमें कर्ष्वपुण्ड्र लगा है, गलेमें तुलसीमाला बिलस रही है, उनसे तो कलिकाल भी मारे भयके घर-घर काँपता है, तुका कहता है, उनके नेत्र गंख-चकके ही शृंगार देखते हैं और मुखमें नामामृतरूप सार-एम ही भरा रहता है।

आपादी-कार्तिकी वारीका समय जब निकट आता या तब तुकाराम-जीके उत्साहका क्या पूछना है—

'अब चलो पण्डरीको, वहाँ चलकर श्रीविद्वलको दण्डवत् करें। चलो चन्द्रभागाके तीरपर चलकर नाचें। नहाँ सन्तोंका मेला लगा है, वहीं चलकर उनकी पदधूलिमें लोटें। तुका कहता है, हमने अपने प्राण उनके पाँवतले वर्ल टेकर विद्या दिये हैं।'

जब अन्य वारकरी पण्डरीकी यात्रामें तुकारामजीके संग हो हैं तक दुकारामजी उनसे कहते—

'सुगम मार्गसे चलो और मुखसे विद्वल-नाम लेते चलो । हम सब लंगोटिया यार ही तो हैं, लाज किसकी करते हो ? आनन्दमें मस्त होकर गला फाइकर चिल्लाओ । हायमें गरुडांकित ध्वजा-पताका ले लो, खूब सज-धजके चलो । तुका कहता है, वैकुण्टका यही अच्छा और समीपका रास्ता है।'

पण्डरीमें देवदर्शन और सन्तोंके मेलेमें कीर्तनका आनन्द प्राप्त कर तुकारामजी कहते- -

'बहुत काल बाद पुण्यका उदय हुआ, मेरा भाग्योदय हो गया जो सन्त-चरणोंके दर्शन हुए। आज मेरी इच्छा पूर्ण हुई। भव-दु:ल दूर हुआ। सुन्दर स्थाम परब्रह्म ही सर्वत्र सम्मुख व्याप्त हुआ। सन्तोंके आर्लिंगनसे मेरी काया दिव्य हो गयी। उन्हींके चरणोंपर अय यह मस्तक रख दिया।' जिस संगत्ते भगवायेम उदय होता है वहीं संग करनेकी इच्छा मी स्वभावतः ही बद्ती है। 'सदा सन्त-संग होनेसे महान् प्रेमकी वर्षा होती है ( संतनंगतीं सर्वकाळ योर प्रेमाचा सुकाळ ॥ )।' वारकरी मक्ती और सन्तींके प्रति तुकारामका ऐना प्रेम और आदर या और उनसे उन्हें अपूर्व भगवत्येमका अनुभव भी होता या। इसीं लिये उनके भूँहते ऐसे उद्भार निकलते थे कि 'जहाँ साधु-सन्तींका मेळा लगता है वहीं सुका लोट जाता है' अथवा तुका कहता है कि 'मन्तोंके मेळेमें जाकर उनके चरणोंकी राजको वन्दन करूँगा।' तुकारामजीने एक स्थानमें यहाँतक कहा है कि सन्तींके द्वारार श्वान होकर पढ़े रहना भी बढ़ा भाग्य है, क्योंकि वहाँ उच्छिष्ट प्रसाद मिलता है और भगवानका गुण-गान सुननेमें आता है।

# ८ कीर्तन-सौख्य

अपने समश्रद्ध समानधर्मी भाइयोंके सम्बन्धमें तुकारामजीके ये उद्गार हैं। एक ही उपास्यकी उपापना करनेवाले उपासक बन्धुप्रेमसे एक दूसरेके साथ वँध जाते हैं। उनका उपास्य उनके आचार-विचार, उनकी उपासना-पद्धति, उनके नित्य-नियम, आहार-विद्वार, क्वि-अक्वि, माव-स्वमाव विशिष्ट प्रकारके बनते हैं और उनमें स्वमावतः ही बन्धुप्रेम उरप्तन्त होता है। वारकरियोंकी भी यही बात है। गाँव-गाँव वारकरियोंकी जो मण्डलियाँ हैं उनको देखनेसे यह जात होगा कि ये लोग पाय: रातको, विशेषकर प्रति एकादशी और गुरुवार अथवा सोमवारको एकत्र होकर मजन करते हैं। फिर आषादी-कार्तिकीके अवसरपर ये लोग मण्डली बाँधकर ही मजन-कीर्तन करते, आनन-देशे नाचते-गाते हुए पण्डरी जाते हैं। कुछ नियमनिष्ठ वारकरी ऐसे भी होते हैं जो प्रतिमास पण्डरीकी वारी करते हैं। मुख्य वारी आपादी-कार्तिकीकी है और यही साधारणतः लोग करते हैं। कुछ मासिक वारी करते हैं और कुछ आषादी-कार्तिकीक

अतिरिक्त चैत्रकी वारी भी करते हैं। िक मी भी मामकी खुक्का एकादशी देवताओंकी मानी जाती है और इप्णा एकादशी सन्तोंकी मानी जाती है और इप्णा एकादशी सन्तोंकी मानी जाती है। इस प्रकार अत्यधिक नियमी वारकरियोंके मेलोंमें ही तुकाजीका जीवन बीता, इस कारण वारकरियोंके साथ यह भी वारकरियोंके ही मार्गपर चले। वारकरियोंका मुख्य साधन भजन और कीर्तन है। ऊँच-नीच, ब्राह्मण-चाण्डाल, पुण्यवान्-पापी सभी संसारके अधीन होनेके कारण भगवान्के सामने दीन-ही होते हैं। कीर्तनका अधिकार सबको है।

दीन आणि दुर्बेळांशी । सुसराशी हरि-कथा ॥ 'दोन और दुर्बेलोंके लिये हरि-कथा सुस्को राशि है ।'

कीर्तन चांग कीर्तन चांगा होय अंग हरिरूप ॥१॥ प्रेमछन्दें नाचे डोर्गाहा परुता देह मता॥२॥

'कीर्तन यड़ी अच्छी चीज है। इससे शरीर हरिरूप हो जाता है। प्रेमछन्दसे नाची-डोलो। इससे देहभाव मिट जायगा।'

कीर्तनानन्दमें मग्न होनेवाले किसी भी भक्तको तुकारामजीका सा यही अनुभव प्राप्त हुआ करता है। कीर्तन करनेवाला स्वयं तर जाता है और दूमरोंको भी तारता है। मक्त भगवत्कीर्ति गाता है; इसल्ये भक्तवत्सल भगवान् उसके आगे-पीछे उसके बन्धनोंको काटते हुए सञ्चार करते हैं। कीर्तनका रहस्य निम्नलिखित अभंगमें तुकारामजीने बहुत ही अच्छी तरहसे बतलाया है—

कथा त्रिश्णिसंगम।देव भक्त आणि नाम। तेथीचें उत्तम।चरण-रज बंदितां॥१॥ जळती दोषांचे डोंगर । शुद्ध होती नारी-नर । गाती एंकती सादर । जे प्वित्र हरिकथा ॥२॥ (कथा त्रिवेणी:गंगम । भक मगर्गत नाम । वहाँकी उत्तम पुष्टरज अंदनीय ॥९॥ जलते दोषोंके पर्वत । शुद्ध होते नारीनर । गाते मुन्ते सादर । जोपवित्र हरिकथा ॥२॥)

हरिकीर्तनमें भगवान् भक्त और नामका त्रिवेणीसंगम होता है । कीर्तनमें भगवान् ग्रेण गाये जाते हैं , नामका जय घोष होता है और अनायाम भक्तजनोंका समागम होता है । कथा-प्रयागमें ये तीनों लाभ होते हैं । इनमेंसे प्रत्येक लाभ अमृत्य है । जहाँ ये तीनों लाभ एक साय अनायाम प्राप्त होते हैं उन हरिक्यामें योग दानकर आदरपूर्वक उसे अवण करनेवाले नर-नारी यदि अनायात ही तर जाते हैं तो इसमें आश्चर्य ही क्या है ? हरिक्या पवित्र, फिर उसे गानेवाले जय पवित्रतापूर्वक गाते और सुननेवाले जय पवित्रतापूर्वक सुनते हैं तब ऐसे हरिकीर्तनसे बदकर आस्मोद्धार और लोकशिक्षाका और दूमरा साधन क्या हो सकता है ? प्रेमी भक्त प्रेमसे जहाँ हरिगुण गान करते हैं भगवान् तो वहाँ रहते ही हैं । भगवान् स्वयं कहते हैं—

नाहं बसामि वैकुण्ठे योगिनां हृदये न च। मद्रका यत्र गायन्ति तत्र तिष्ठामि नारद॥

शानेश्वर महाराजने कीर्तन-भक्तिके आनन्दका यहा ही सुन्दर वर्णन किया है (शानेश्वरी अ० ९-१९७-२११)। कीर्तनके नटतृत्यमें प्रायश्चित्तोंके (अथवा प्रायः चित्तोंके) सत्र व्यवसाय नष्ट हो जाते हैं। यम-दमादि योग-साधन अथवा तीर्थयात्रादि जीवोंके पाप भो डालते हैं सही, पर कीर्तन-रक्कमें रेंगे हुए प्रेमियोंमें तो कोई पाप ही नहीं रह जाता । कीर्तनसे संमारका दुःख दूर होता है। कीर्तन संमारके चारों ओर आनन्द-की प्राचीर खड़ी कर देता है और सारा संसार महासुखसे भर जाता है। कीर्तनसे विश्व भवित्व होता और वेकुण्ट पृथ्वीपर आता है।' यह कहकर क्रानेश्वर महाराज भगवानकी उपर्युक्त उक्तिका रहस्य अपनी वाणीसे बतलाते हैं—

तो मी बैकुंर्डी नसे । वेक एक भानु विंबीं ही न दिसे । वरी योगियांचीं ही मानसें । उमरडोति अय ॥२०७॥ परी तयां पाशीं पांडवा । मी हरफ्का गिंवसावा । जेथ नामचोष बरवा । करिती माझा ॥२०८॥

अर्थात् भी नित्य वैकुण्टमें, सूर्यमण्डलमें अथवा योगि-जन-मन निकुज्ञोंमें रहता हूँ। पर ऐसा हो सकता है कि कभी इन तीन स्थानोंमेंसे कहीं भी मैं न मिलूँ; परन्तु मेरे भक्त जहाँ प्रेमसे मेरा नाम संकीर्तन करते हैं वहाँ तो मैं रहता ही हूँ—मैं और कहीं न मिलूँ तो मुझे वहीं दूँदो।' इन मधुर ओवियोंमें शानेश्वर महाराजने ऊपरके स्रोकका अनुवाद ही किया है। तुकोवारायने भी कहा है—

> माझे भक्त गाती जेथें। नारदा मी उमाते थें॥९॥ 'नारद! मेरे भक्त जहाँ गाते हैं वहीं मैं खड़ा रहता हूँ।'

तात्पर्यः, कीर्तनमें भगवानः, भक्त और नामका संगम होता है और इसीसे कीर्तनमें छोटे-बड़े सब अनायास ऐसा अपार भक्तिमुख लाभ करते हैं कि देखकर ब्रह्माजीके भी लार टपकने लगती है। तुकारामजीको पहले कीर्तन मुननेका चसका लगा, पीछे स्वयं कीर्तन करनेकी इच्छा हुई और फिर इस कीर्तन-भक्तिका परम उत्कर्य हुआ।

सिवाय कीर्तन करूँ न अन्य काज । नाचूं छोड़ लाज तेरे रंग॥

'तेरा कीर्तन छोड़ मैं और कोई काम न करूँगा। छा छोड़कर तेरे रंगमें नाचूँगा।' कीर्तनमें, बल्कि यह किहेथे कि परमार्थमें, प्रथम प्रवेश जब होता है तब छजा बड़ी बाषक होती है, पर साषक जब कीर्तन-रंगमें रॅंग जाता है तब 'निर्लंज' कीर्तन आप ही अभ्यस्त हो जाता है।

# ९ कीर्तनके नियम

कीर्तन इस प्रकार श्रोताः वक्ता सबको हिर्मार्गपर ले आनेका मुख्य साधन होनेसे यह आवश्यक होता है कि उत्तमें नियम-मर्यादा भी हो । वारकरियोंमें यह मर्यादा पहलेने ही थी। तथापि इस मर्यादाका स्वरूप तकारामजीके वचनोंसे ही जान लेना अधिक अच्छा होगा। 'कथाकालकी मर्यादा' वाले अभंगमें उन्होंने कीर्तनके मुख्य नियम बताये हैं--(१) सप्रेम अन्तःकरणसे जो कोई 'ताल-वाद्य-गीत-वृत्यकी' सहायतासे भगवानके नाम और गुण गाता है उसे भगवद्रप ही मानना चाहिये और उसे नम्रतापूर्वक वन्दन करना चाहिये। (२) जवतक कथा हो रही हो तबतक कायदेसे बैठे। कथामें बैठे। आलस्यवरा अँगड़ाई न ले। पुरुठे टेडे करके न बैठे। पान चवाते हुए कथामें न जाय, मुँह स्वच्छ करके कथामें बैठे। नामसंकीर्तनमें चित्त लगावे। कीर्तनके समय और बातें न करे। मानकी इच्छान करे, अपना बडप्पन न दिलावे, कीमती वस्त्र पहनकर फिर उन्हें कहीं भूल न लगे इसी चिन्तामें उन कपड़ोंको ही सँभालनेमें न लगा . रहे। वडोंको रेलकर छोटे न बैठें। उच स्थानमें बैठकर कीर्तन करनेवालेको नीचान देखे; इन नियमोंका पालन करना चाहिये।(३) किसीके दोषोंका ध्यान न करे। इस प्रकार कीर्तन और कीर्तनकारकी मर्यादा रखते हुए देह-बुद्धिके ढंग चित्तमें न आने दे । ये नियम श्रोताओंके लिये हुए । वक्ताके लिये भी उन्होंने नियम बताये हैं । वक्ताका सम्मान बडा है। 'सबसे पहले वक्ताका सम्मान करे' अर्थात् श्रोताओंमें यदि कोई योगी-यती आदि भी हों तो भी चन्दन, अक्षत आदिसे पहले वक्ताका ही पूजन

होना चाहिये। वक्ताका मान जितना बड़ा है, उत्तरदायित्व भी उत्तपर उतना ही यहा है। पहली बात यह है कि जो कीर्तनकार हों वे निरपेक्ष कीर्तन करें। घन या मान किसीकी भी इच्छा न करें। कीर्तनका मूल्य न लें, मार्ग-व्ययादि भी न लें।' हरि-कथा करके जो अपना पेट भरता है, तुकारामजीने उसे चाण्डाल कहा है। 'कीर्तनाचा विकरा तें मातेचें गमन (कीर्तनका विकय मानुगमन है)।'

कन्या गी करे कथा विक्रय । चांडारु निश्चय जान उसे ॥

'कन्या, गी और हार-कथाको जो बेचता है, यथार्थमें वही चाण्डाल है---चाण्डाल नाम उपीका है।' हरि-गुण-कीर्ति हरिके दासांकी माता है, उसे बेचना लजाजनक और नरकप्रद है।

कथा करके जो द्रव्य हेते देते । अधोगित पातं नरक वास ॥

'कथा करके जो द्रव्य देते लेते हैं उनकी अभोगांत होती है और उन्हें नरकवान मिलता है।' कीर्तनकारकी वाणी चाहे मधुर न हो, उतमें कोई हरज नहीं। तुकारामजी कहते हैं, 'मधुर वाणीके फेर्में ही मत पड़ो।' खभावसे ही यदि वह मधुर हो तो 'यह तो भगवन्! आपहीका दान है' यह सोचकर उसे भगवान्के ही गुण-गानमें लगा दो। मगवान्को ऊँची तान या टेरे-मेट्ने अलाप पनंद नहीं हैं। मगवान् मावके भूखे हैं।

सुनो नहिंकानों ऐसे जो बचन । भक्ति बिन ज्ञान कहें कोई १ बखाने अद्वैत भक्ति भाव होन । पाते दुख जन श्रोता बका ॥ २॥

'भक्तिके बिना जो व्यर्थ हान बतलाता है उसकी बातें कानोंसे न सुने। भाव-भक्तिके बिना जो अद्देतकी स्तुति करता है उससे श्रोता-वक्ता दु:ख ही पाते हैं।'

शान-भक्ति कहे पर भगवन्द्रक्तभाव तोड़नेवाला शान कोई न कहे। एकनाय महाराजने भी 'सराुण चरित्रें परम पवित्रें हरिची वर्णावीं' इस पदमें वही बात कही है। 'वाणी ऐसी निकले कि हरिकी मूर्ति और हरिका प्रेम चित्तमें बैठ जाय, वैराग्यके साधन बतावे, मांक और प्रेमके सिवा अन्य व्यर्थकी बातें कथामें न कहे। अह्य मजन, अखण्ड स्मरण, करोंसे ताल देकर गावे-धजावे।' कीर्तन करेंते हुए हृदय खोलकर कीर्तन करें, कुछ छिपाकर, चुराकर न रक्खे। कीर्तन करने खहे होकर जो कोई अपनी देह चुरावेगा, उसके पापको कीन नाप सकता है? कीर्तन हो रहा हो और बीचमेंसे ही कोई उठकर चला जाय, कथाकी मर्यादाका उल्लाहन करें, 'निद्राका आदर करें, जागरणसे मांग जाय' वह अधम है। ताल्पर्य, श्रोता-वक्ता कीर्तनकी मर्यादाका पालन करें और जितनी इन्छा हो, हरि-प्रेमानन्द खुटें।

# १० साधनोंका प्राण सद्भाव

पण्डरीकी वारी, एकादशी-वतः सत्समागम, नाम-संकीतंन इत्यादि
साधनोंका चसका लगानेवाली जो मुख्य जीकी वात है वह है शुभेच्छा या
सद्भाव। माव हो, शुद्ध भाव हो तो ही साधन सफल होते हैं अन्यथा ये ही
साधन तथा ऐसे अन्य साधन भी मान और दम्भके कारण बन जाते हैं।
गीतामें भगवान्ने कहा है, जो श्रद्धावान् होगा उपीको ज्ञान प्राप्त होगा,
भाव होगा तो भगवान् भिलेंगे। संतोंने स्थान-स्थानमें कहा है कि भाव
ही तो भगवान् हैं। उद्गम जहाँसे होता है वह निर्हर, अन्तःकरणका
अन्तर्माव हो तो ही साधन फलदायक होते हैं। पण्डरी, चन्द्रभागा,
पुण्डरीक, साधु-संत, देव-प्रतिमा, करताल, वीणा, बत, जा, तप सभी उत्तम
और पावन साधन हैं, पर जो साधना चाहे उसमें भी तो अपने साधनके
विषयमें निर्मल पावन बुद्धि हो जिसके होनेसे ही साधन साध्यको प्राप्त करा
देते हैं। और तो क्या, साधनोंके विषयमें पदि श्रेष्टतम सद्भाव हो तो
साधन ही साध्य बन जाते हैं, साध्य-साधनोंकी एकात्मता प्रत्यक्ष हो जाती
है। बाह्मोपचारोंसे मगवान् प्रसन्न नहीं होते। श्वाह्म उपचारीसे मैं किसीके

ध्यानमें नहीं उत्तता, ( श्रानेश्वरी अ० ९—३६७ ) । मँगनी लिया हुआ मान नहीं उद्दत्ता, वह केवल बाह्याइम्बर है । 'नटनाट्यका धारा स्वांग रचा, तो इस स्वांगये हृदयस्थ नारायण नहीं उगे जाते । मान जितना अकृत्रिम, स्वामाविक और शुद्ध हो, भगवान् उतने ही प्रकट हैं । धाधन व्यर्थ नहीं हैं, साधनोंसे मान बलवान् होता है, यह सच है। रखं निर्मेख भाव ही साधन-वनका वसन्त है । भाव भगवान्की देन है, पूर्व कुकृतिका फल है, पूर्वजोंका पुण्य-वल है । भावके नेत्र जहाँ खुले वहीं सारा विश्व कुकृतिका एण्य-वल है । भावके नेत्र जहाँ खुले वहीं सारा विश्व कुकृतिका रहेल ही दिलायी देने लगता है। भगवान् मानुकोंके हायपर दिलायी देते हैं, पर जो बुद्धिमान् अपनेको लगाते हैं वे मर जाते हैं तो भी भगवान्का पता नहीं पाते । शानके नेत्र खुलनेसे प्रन्थ समझमें आता है, उसका रहत्य खुलता है, पर भावके चिना शान अपना नहीं होता । शानके विशान होनेके लिये भावका ही होना आवश्यक है । चित्त यदि भगवधिन्तनमें रँग जाय तो वह चित्त ही चैतन्य हो जाता है, पर चित्त शुद्धभावते रँग जाय तय ।

भाव तैसें फळ । न चंज देवापाशी बळ॥१॥ 'जैसा भाव वैसा फळ। भगवानुके सामने और कोई बळ नहीं चळता।'

भावपुढं बर्के । नाहीं कोणाचें सबक्र ॥१॥ करी देवाबारी सत्ता । कोणत्याहूनी परता॥२॥ भ्भावके सामने किसीका बख प्रबल नहीं है। देवपर जिसका शासन चलता है उससे बडा और कीन है ?' 'पत्थरकी ही सीदी और पत्थरकी ही देवप्रतिमा' होती है, पर एकपर हम पैर रखते हैं और दूमरेकी पूजा करते हैं। नलका भी जल है और गङ्गाजल भी जल ही है। पर भावसे ही प्रतिभाको देवत्व प्राप्त होता है और भावसे ही गङ्गाजलको तीर्थत्व प्राप्त होता है। यह भाव जिसके पास है उसीके पाम भगवान् हैं। भाव ही भगवान् हैं। 'विश्वासाची भन्य जाती। तेथें बस्ती देवाची॥' (विश्वासकी जाति घन्य है, वहीं भगवान्की बसती है।) इसमें संदेह ही क्या है! संदेह, कुतकं, विकल्प ही महापाप है और भाव ही महापुण्य है। ऐसा निर्मल भाव तुकोबाके चित्तमें उदय होनेसे उनके सब साथन सफल हुए। उन्होंने स्वयं ही एक अभंगमें कहा है 'लागला झरा अखंड आहे। तुका म्हणे साई झालें अंतर॥' (अखण्ड निर्झर झर रहा है, तुका कहता है कि अन्तर ही सहाय हुआ।) 'आहा आहारे भाई' वाठे मधुर अभंगमें उन्होंने यह वर्णन किया है कि भावक भक्तोंकी हृष्टि कितनी उज्ज्वल होती है।

> गंगा नहीं जल । वृक्ष नहीं वट पीपल ॥ तुलसी रुद्राक्ष नहीं माल । श्रेष्ठ तनु श्रीहरिकी ॥१॥

पाङ्गा जल नहीं है ', बहु, पीपल कृष्ठ नहीं है ', तुलवी और बहाश्व माला नहीं हैं। ये सब भगवानके श्रेष्ठ शरीर हैं। 'इसी प्रकार साधु-संत सामान्य जन नहीं हैं, लिंगादि देवप्रतिमाएँ पत्थर नहीं हैं, गरुह केवल पक्षी नहीं हैं, निन्दिकेश्वर साँड़ नहीं हैं, बराह सुअर नहीं हैं, छश्मी स्त्री नहीं हैं, रामरस रेत नहीं है, हीरे कंकड़ नहीं हैं, द्वारावती गाँव नहीं हैं। कारण, इनके दर्शन-सेवनसे मोश्च प्राप्त होता है। 'कुण्ण मोगी नहीं हैं,

१. भ्ह्रोतसामस्मि जाह्नबी' (गीता १०। ३१)।

२. ध्वश्वत्थः सर्ववृक्षाणाम्' (गीता १०। २६)।

कल्पवृक्ष, पारिजात और चन्द्रन गुणमें प्रक्षिद्ध है, पर इन सब वृक्षों में अन्यस्थ वृक्ष में हूँ। ( ज्ञानेन्यरी अ० १०। २३५)

दांकर जोगी नहीं हैं। यर तुकोबाराय ! ऐसा विमल माव आपको कहाँसे मिला !— तुका कहता है, 'पाण्डुरङ्गसे यह प्रसाद मिला !' भगवान् श्रीविडलदेवके कृपाप्रवादसे तुकोबाको यह ग्रुद्ध माव प्राप्त हुआ और इसल्ये उनके सब साधन सफल हुए, इस भावसे उन्हें भगवान् मिले । 'तुका झण होता ठेवा । तो या भावा सांपडला ।' (तुका कहता है) निर्धि रखी हुई यी सो इस भावसे मिल गयी । ) अर्थात् इस भावने मुझे अपने स्वरूपका ज्ञान करा दिया । भाव न हो तो साधन व्यर्थ हैं । 'तीर्थको जो जल समझता है, प्रतिमामें जो पत्थर देखता है, मंतींको जो मनुष्य समझता है वह अथम है ।' ऐसे लोग जो भी साधन करते हैं तुकाराम स्पष्ट ही बतलाते हैं कि वे साधन पनःया-मह्वासके समान' व्यर्थ होते हैं । तात्यं, सब साधनोंका साधन माःय-शाधनमें सद्राव है । यहाँतकके सब साधन तुकारामजीके आचरणमें आ गये, और साथ ही उन्होंने परोपकारकत सिकार किया । उन्होंने यह बात आत्मचरित्रमें ही लिल दी है कि 'जो कुळ बन पड़ा, दारीरको कर देकर वह उनकार किया ।' अब उन्होंने परोपकार कैसे किया, यह देखें ।

#### ११ परोपकार-व्रत

शरीरसे कर करके जो उपकार बन पड़ता उसे करनेमें तुकाराम तत्पर रहते थे। कोई खेतकी रखवाली करनेको कहता तो आप खेतकी रखवाली करते, बोझ लादनेको कोई कहता तो चाई जितना भारी बोझ हो आप उसे लादकर पहुँचा देते, घोड़ेको खरहरा करनेके लिये कोई कहता तो आप घोड़ेको खरहरा करते, मतल्य यह कि जो भी जो कोई काम बतलाता था तुकारामजी उसे प्रकाचित्तसे करते थे। मुफ्तमें कोई नौकर मिले तो उसे कौन न चाहेगा? इसलिये तुकारामजी सबके प्रिय हो गये। पर तुकारामजी इन सबको नारायणकी मूर्ति हो समझते थे

और जो कोई काम करते उसे नारायणकी ही सेवा समझकर करते थे। मानव-नाम-रूपकी सुध धीरे-धीरे भुळती गयी और काम बतलानेवाली ध्वनि अन्तर्वासी नारायणकी है यही बोध रह गया । ध्वनि सुनते ही जिस स्थानसे वह अवि निकली उसी उदमस्थानपर उनकी दृष्टि स्थिर होने लगी । नाम-रूपको देखते ही नामरूपातीत र उनका ध्यान जमने लगा । यह मातवीं दास्य भिक्त है। इस दास्य भिक्तका मर्म देहके लोगोंने या जिजाबाईने न जाना हो पर ज्ञातापन जहाँसे प्रकट होता है वहाँ तो वह पहुँच ही गया। यह भूतसेबा भूतोंकी समझमें न आयी हो पर भूतेशने तो समझ ली। तुकारामजीको बेगारमें पकड़नेवाले लोग चाहे कभी यह न सोचते हों कि इनसे बहुत कुछ कराना अच्छा नहीं, सो भी तुकारामजी तो यह जानते थे कि भूतरेवा विषमभाव छोडकर निष्काम कर्म करनेका अलौकिक साधन है। भूतसेवा भूतमात्रमें हरिके दर्शन करना सिखलाती है, यही नहीं प्रत्यत भूतमात्रमें जब हरिके दर्शन होने छगते हैं तभी निष्काम और सची भूतसेवा बन पड़ती है। अस्तुः जिजाबाईको अवस्य ही इस बातका बड़ा कष्ट था कि तकारामजी घरके काम-काजकी ओर कुछ ध्यान नहीं देते और गाँवभरके छोटे-बड़े सभी काम कर दिया करते हैं। जिजाबाईका पक्ष लेकर कोई कह सकता है कि ठीक तो है। गाँवभरका काम तकाराम करते थे तो घरका काम करनेमें उनका क्या विगड़ा जाता था ? इसका उत्तर यह है कि घरवालांका काम तो हमलोग सभी सब समय करते ही रहते हैं: पर अपने ही प्रेम और महत्त्वकी बात होनेसे वह यथार्थमें स्व-सेवा ही है। परोपकार तो वहां कहा जा सकता है कि जिसमें देहकी दृष्टिसे जिन लोगोंके साथ हमारा कोई सम्बन्ध नहीं है उनका उपकार हो । और उपकार भी कब होता है ?--जब प्रतिफलकी, केवल स्तित या आशीर्वादकी भी इच्छा न करके काया-वाचा-मनला केवल भगवरप्रीत्यर्थ वह कार्य किया जाय । ऐसे परोपकार या लोकसेवासे अनेक

लाम होते हैं। एक तो, निष्काम कर्म करनेका अभ्यास होता है; दूसरे आत्मागवका विकाम होता है, यह प्रतीति होने लगती है कि आत्माराम ] इस मारे तीन हायकी देहके अंदर ही बंद नहीं है, तीसरे, देह-ममत्व नए होता जाता है; और चौथे, सर्वान्तयांमी नारायण सुप्रमन्न होते हैं। ये लाभ परवालांकी सेवा करनेकी अपेक्षा ऐसे लोगोंकी सेवासे जो घरवाले नहीं समझे जाते आंधक प्राप्त होते हैं। इसालथे तुकारामजीने 'जो बन पड़ा वह शरीरसे कष्ट करके उपकार किया' यह कहकर अपने साधनमार्गके एक अभ्यासका ही निर्देश कर दिया है। 'भावें गावें गीत' (भावसे गीत गावें) इस अभंगमें तुकारामजी कहते हैं—

जो तूचोहे मनवान । कर के सुरूम साथन ॥

'यदि तुम भगवान्को चाहते हो तो यह सुरूम उपाय है ।'
कौन-सा !--

तुका कहे कर । योर बहु उपकार॥ 'तुका कहता है, योड़ा-बहुत उपकार किया करो।'

इन प्रकार भगवत्यातिके उपायोंमें तुकाजीने पर-उपकारका भी अन्तर्भाव किया है। इस अभंगमें तुकाजी यही बतलाते हैं कि भगवत्-प्राप्तिका सुल्म उपाय यही है कि 'चित्त ग्रुद अर्थात् निर्विपय करके भावके साथ भगवानके गीत गावे, दूमरेंकि गुण-दोप न सुने, मनमें भी न ले आये, संतोके चरणोंकी सेवा करे, सबके साथ विनम्न रहे और योझ-बहुत जो कुछ बन पढ़े उपकार करे। यह सुल्म उपाय तुकाजीने स्वयं इतार्थ होनेके पश्चात् लोगोंको बताया है, अर्थात् साधनकालमें उन्होंने इस उपायका अवलम्बन किया था। परोपकार करते हुए देहमाव सिमट जाता है और प्राणिमात्रमें भगवन्द्राव उदय होता है, हृदय विद्याल होता और अपना-परायामाव छुत होता है तथा 'अंदर हिर बाहर हिर' के अनुभवका दिव्य आनन्द प्राप्त होता है। 'भूतीं भगवन्त । हा तों जाणतों संकेत ॥' 'भृतमात्रमें भगवान् हैं।' यही सक्कृत तुकारामजी जानते थे। 'भूतमात्रमें भगवद्भाव' रखनेते 'भेरा तेरा' विकार नष्ट हो जाता है और 'अद्देतका जो धाम है, उस 'एक निरक्जन' का अनुभव प्राप्त होता है। 'भूतांचिये नांदे जीवीं। गोसारीच सकवां॥'( सब भूतोंके जीवींमें गोसाई ही विराज रहे हैं।) पर-उपकारले उन्हीं गोसाई की ही उत्तम सेवा वनती है। भूतांका उपकार ही भूतात्माका पूजन-अर्चन है। तुकारामजीने हारीरसे कष्ट करके जो परोपकार किया वह भूतात्तिकी ही सेवा की और परोपकारकी को इतनी महिमा है वह इसीलिये है। तुकारामजी कहते हैं—

'भृतमात्रमें भगवान् विराजते हैं, इसीलिये मैं इन लोगोंसे मिलता हूँ, नर-नारी समक्षकर नहीं। हृदयका भाव भगवान् जानते हैं उन्हें जनाना नहीं पहता।

# १२ परोपकारके भेद

अव श्रीतुकारामजीके परोपकारके प्रकार देखें । इनमेंसे कुछका वर्णन महोर.तेवावाने ( भक्त ओलामृत अ० ११ में ) किया है। राह चळते कांद्रं पिषक सिरपर बोझ लादे मिल जाता तो आप उसका बोझ अपने सिरपर उठा ळेते और कुछ काल उसे विश्राम दिलाते, वर्षामें कोई मींग जाय तो उसे पहनने-ओढ़नेको वक्त देते, वैठनेके लिये स्थान देते; बाजियोंके पैर चळते-चळते सूज जाते और उनपर इनकी दृष्टि पहती तो ये गरम पानीसे उन्हें संकते; गाय, वैल दुर्बल होनेसे काम न देते और इसलिये यहस्य यदि उन्हें निकाल देते तो आप उन्हें दाना-पानी देते; चींटियोंकी चिंटारीपर चीनी छोड़ते; मनसे मी किसीकी हिंसा न करते, चळते हुए कहां पैरांत अछोटे-छोटे जीव कुचळ न जायेँ इसलिये कार प्यामाओं पाउलें लयबून ( कारण्यमें अपने पैरोंको छिपाकर ) चळा

करते: कीर्तन हो रहा हो और गरमीसे लोग परेशान हों तो कीर्तन करते हुए भी आप श्रोताओंपर पंला झलने लगते; नदीसे जल भरकर ले आनेवालोंमें यदि कोई थका दिखायी दिया तो उनकी गगरी आप अपने कंधेपर उठा लेते और घर पहुँचा देते, कोई यात्री बीमार पह गया तो उसे आप उठाकर किमी देवान्यमें ले जाते और उसका इलाज कराते: मन्ष्य और पश्-पक्षीमें कोई भेद-भाव नहीं मानते थे; छोटे-वड़े सबके शरीरोंको नारायमके ही शरीर मानते थे; तन-मन-वचनते, पात धन हुआ तो भनसे भी सबके काम आते थे। श्रीमद्भागवतके जड़भरतके समान कैया भी कष्ट करनेमें वह पीछे नहीं हटते थे । ऐसे बर्तावसे तुकाराम सबके अत्यन्त प्रिय हुए, कोई ऐसा न रहा जिसे तुकाराम प्रिय न हों। तुकारामजीका यह अजातशत्रुत्व देखकर मध्याजी यावाने बहुत बुरा माना और उन्होंने उन्हें बहुत कष्ट दिये। पर उन मम्बाजी बाबाका भी वदन तुकाजीने दाब दिया । परोपकारकी उज्ज्वल भावनारे अपनी स्त्रीकी साडी भी एक अनाथाको दे डाली । पर ये दोनों प्रमुख आगे आनेवाले हैं इसलिये यहाँ उनका विस्तार करनेकी आवश्यकता नहीं। एक बार एक वृद्धा स्त्रीके कहनेपर तुकारामजीने तेल लाकर उनके घर पहुँचा दिया। यह तेल सदासे बहुत अधिक दिन चला । यह बात गाँवमें फैल गयी तब सभी अपने अपने तेलके पीपे ले जाकर तुकारामके गलेमें बाँध आये। तुकाराम उन सब पी गंको तेलकी दूकानपर ले गये और सबके घर जा-जाकर तेल पहुँचा आये । तुकारामकी पीठपर एक बैलका जितना भारी बोझ लदा देखकर सती जिजाईको बड़ा क्रोध आया। एक बार एक किसान उन्हें रस पिलानेके लिये अपने खेतार ले गया। रस पीनेके इस न्यौतेकी बात जिजाईने घरमें में सुन ली थी। चलते समय उसने तुकारामजीसे कह रखा था कि वह किसान ऊँखकी फॉदी देगा वह मेरे बच्चोंके लिये घर ले आना। तुकारामजी खेतपर पहुँचे। बड़ी भक्तिसे उस किसानने उन्हें रस पिछाया

और ऊँखकी फाँदी देकर उन्हें विदा किया। तुकारामजी ऊँख किये ष्यों ही गाँवमें पहुँचे त्यों ही गाँवमरके बच्चोंने उन्हें घेर लिया और ऊँख माँगने लगे। तुकारामजीने बोझ उतारा और सब ऊँख उन बच्चोंको बाँट दिये, तीन ऊँख रह गये जो लेकर वह पर आये। जिजाबाई ताह गयीं कि ऊँख सब बँट गये। तुकारामने सब हाल उससे कहा और उसे समझाया कि 'देखो, सब बच्चे अपने ही तो हैं। तेरे तीन बच्चे हैं हस-किये पाण्डुरङ्काने तीन ही ऊँख यहाँ भेजे, बाकी सब जिनके थे उन्हें बाँट दिये।

अयं निजः परो वेति गणना लघुचेतसाम्। इदारचरितानां तु वसुचैव कुटुस्वकम्॥

वुकाराम ऐसे उदारचिरत थे। अपना-परायाभाव उनका नष्ट हो यह या, बल्कि भेरा, तेरा जीवभाव नष्ट हो और उसके खानमें 'सर्वत्र श्रीहरि' का भाव उदय हो इसीक्रिये इस नश्चर देहके द्वारा कष्ट करके भूत-सेवारूप भगवत्तेवाका यह वत तुकारामजीन स्वीकार किया। तुकारामजीका सम्पूर्ण जीवन परोपकारमें बीता। उन्होंने जो हरि-कीर्तन किये और अभंग रचे पहले वे श्रीहरिकी प्राप्तिके लिये थे, पीछे परोपकारके लिये हो गये। वह—

#### 'विष्णुमय जग वैष्णवांचा धर्म।'

—मानते ये और इसिंख्ये परोपकार उनका स्वभाव ही बन गया या। 'भूतद्या' ही उनकी पूँजी बनी, दीन-दुखियोंको वह अपना कहने छगे। भगवद्यसाद होनेके पश्चात् भी 'अब मैं उपकारमरके किये रह गया' कहनेवाले तुकारामजीके जीवनमें परोपकारके सिवा और क्या या ! तुकोबाके जीवनका प्रत्येक क्षण विद्वलमजन और परोपकारमें बीता। उनके प्रयाणके पश्चात् भी उनके अभंग जह जीवोंके उद्धारका कार्य कर रहे हैं। तुकारामकी अभंगवाणी उनकी परोपकार-बुद्धिका विरख्यायी स्मारक है।

# १३ अट्टाईस अमंगोंकी गवाही

तुकारामजी वारकरी सम्प्रदायके वाधनमार्गपर ही चले, यह स्पष्ट
है। वह मार्ग हमलोगोंने यहाँतक देखा, पर निश्चयकी दृढ्ताके लिये हमलोग

एक बार स्वयं तुकारामजीते ही पूछ लें और फिर यह प्रकरण समाप्त करें।

युकारामजीने जो साधन किये, उन्हें उन्होंने अपने अमंगोंमें स्पष्ट बता

दिया है। अमंगोंमें कहीं स्वयं किये हुए साधनके तौरपर और कहीं

दूसरोंको उपदेश करनेके प्रसङ्गसे उन साधनोंको बताया है। तुकाराम 'जैसी
बानी वैसी करनी' वाले बानेके थे, इस कारण उनकी वाणीसे उनके किये

हुए साधन ही प्रकट होते हैं। छत्रपति शिवाजी महाराजको, जिजाबाईको
और घरना देनवाले बाह्मणको उपदेश करते हुए जो साधन उन्होंने बताये

हैं उन्हें हम देखें। ऐसे सब साधनबोधक अमंगोंका एक साथ विचार

करनेसे निश्चितरूपसे यह जाना जा सकेगा कि तुकारामजी जिस साधनमार्ग
पर चले वह साधनमार्ग क्या था।

(१) सोंपा निज चित्त । उन्हें जो किसमणी-कांत ॥१॥
पूर्ण हुआ सकल काम । निवारित भव-श्रम ॥टेक॥
परनारी परद्रक्य । हुप विश्वत् त्याज्य ॥ २॥
तका कहे फिर । और न लगा व्यवहार ॥ ३॥

मैंने एक दिनमणीकात्तको ही चित्तमें धारण कर लिया। उधीये धारा काम बन गया। भव-भ्रम दूर हो गया। परद्रव्य और परनारी विधवत् हो गये। दुका कहता है, 'कोई बढ़ा उद्योग नहीं करना पढ़ा। वस, हतनेसे ही सारा काम बन गया, भव-भ्रम दूर हो गया।' दो बातें बतलायीं, चित्तमें भगवान्को बैठाया और परद्रव्य और परनारी विधवत् हो गये। हतनेसे ही सारा काम बन गया। कौन-सा काम ! भव-भ्रम दूर हो गया। तारार्य, हरि-चिन्तन और सदाचार संसार-निष्ट्रचिके साधन हैं।

- (२) 'कुळीचें दैवत क्याचे पंदरिताय' (कुळदेवता जिनके पण्दरिताय हैं)-उनके घरमें दासी-पुत्र होकर भी रहूँगा, पण्दरीकी वारी किनके यहाँ है उनके दारका पद्ध होकर रहूँगा, दिन-पत विद्वज्जिनका के करते हैं उनके पैरोंकी पनहीं बनकर रहूँगा, दुलसीका पेड़ जिनके आँगनमें है उनके पहाँ झाड़ू बनकर रहूँगा। इन उत्कट भक्तिके उद्वारोंसे वह माल्य होता है कि पण्दरितायः, पण्दरीकी वारी, पण्दरितायका चित्तन और पण्दरितायकी प्रिय दुलसीका पूजन दुकारामजीको कितना प्यारा था। उपास्यविषयक परम प्रीति इससे व्यक्त होती है।
- (३) ' मुख बाटे परि वर्म' ( मुख होता है पर उसका रहस्य ) बतळाता हूँ । मैं भगवान्का रहस्य नहीं जान सकता, इतना ही जानता हूँ कि 'निर्लेख होकर उसके गुण-नाम गाता हूँ ।' 'अवर्षे मार्हो हैंचि घन । साधन ही सकळ ॥' ( मेरा सारा घन यही है और यही सम्पूर्ण साधन है । ) निर्लेख नाम-सरण !
- (४) 'विहरू आमुर्चे जीवन' (विहरू हमारे जीवन हैं) हमारे विहरू आगम-निगमके अर्थात् वेदशास्त्रोंके स्थान (रहस्य) हैं, विहरू मेरे ज्यानका विभान्ति-स्थान है, मेरा चित्त, वित्त, पुण्य, पुरुषार्थं सब कुछ विहरू है, मेरा विहरू कुमा और प्रेमकी मूर्ति है।

विदुरु विस्तारका जनीं। सप्तिहि पातालें मरूनी॥ विदुरु व्यापक त्रिमुवनीं। विदुरु मुनि मानसीं॥ (विदुरु विश्वजन व्याप्त। सप्तही पाताल संतत॥ विदुरु व्यापक त्रिमुवन। विदुरु मुनि-सुमन॥)

मेरे माँ-वाप, भाई-वहन सब विहल ही हैं। विहलको छोड़ कुछ-गोषचे मुझे क्या काम ! 'अब विहल छोड़ और कुछ भी नहीं है' विहल ही मेरा सर्वेख हैं, उनके सिवा ब्रह्माण्डमें मेरा और कोई नहीं। उपास्यकी एकान्त-मकि ही उपासकता सर्वेख है। (५) धाहुरंगा करूँ प्रथम नमन (पाण्डुरङ्गको पहले नमन करता हूँ)—दुकारामजीके ओवीरूप दो अर्भग हैं। ये हैं बहुत बहे, पर मधुर हैं। प्रत्येक अर्भग को चरणोंका है, पहला अर्भग देखा जाय।

क्षीण झाला मज संसार संभ्रमें **।** 

'संसारमें भटकते-भटकते में यक गया।' तो वह आपकी यकावट दूर हुई ! विश्रान्ति मिली ! समाचान हुआ ! कैसे हुआ !

शीतल या नामें झाली काया ॥ ५ ॥

'इस नामसे काया शीतल हुई।'

हरि-नाम और हरि-गुण गाओ, 'और सव उपाय दुःखमूछ' हैं। मेरा उद्धार हरि-कीर्तनसे हुआ। छोगोंको अपने अनुभवका ही मार्ग बतळाता हूँ—

ंबैकुण्ठ जानेका यह दुन्दर मार्ग है। रामकृष्णका कीर्तन करी, दिण्डीपताका लिये उन्हींका संकीर्तन करते हुए यात्रा करो; दुजान हो, अजान हो, जो हो, हरिकया करो। मैं द्यापय करके कहता हूँ कि इससे तर जाओगे। '(११,१६)

निराध भत हो, यह मत कहो कि हम पतित हैं, हमारा उद्धार क्या होगा ! मुझ-जैता 'पतित और कोई न होगा'; और खोग और साधन करते होंगे पर 'मेरे लिये कीर्तन छोड़ और कोई' साधन नहीं और हजी साधनते में तर गया।

मेरे जीके बंध, किये विमोचन । ऐसे नारायण, दयावंत ॥ २६ ॥ यहीं मेरा नेम, यहीं मेरा चर्म । नित्य जप नाम, श्रीविट्टल ॥ २४ ॥ कहीं मत देखो, नावो हरिनाम । देखोंगे श्रीराम, एकाएक ॥ ६७ ॥ मक जन हाथ, आते मगबंत । बढ़े बुद्धिमंत, निरं मत्यें ॥ ६८ ॥ होके भी निर्मुण, बनते समुण । मक जन प्रेम, वश होके ॥ ८६ ॥

चित रंगते ही, चैतन्य ही होता। तब क्यान्यूनता १ निजानन्द ॥ ९६ ॥ सुसके सागर, सब्दे ईटपर। इत्या कर वर, वही एक ॥ ९४ ॥ जीते हम हैं जो, नामके भरोसे। गाते हैं मुससे हरिनाम ॥ सिस्ताया संतीने मुझ मूरसको। उनके वचको उर घारा॥ ९९ ॥ पकड़े हुँदढ़ बिट्ठल चरण। तुका कहे आन नाहीं काम॥

भेरे जीको जंजालसे खुड़ाया, ऐसे दयाल भेरे प्रभु नारायण हैं । स्वत श्रीविडलका नाम मुखसे उचारूँ, यही भेरा नियम, यही भेरा घर्म हैं । दुमलोग और कहीं मत देखो, श्रीहरिकी कथा करो, उसीमें अकस्मात् दुम उन्हें देख लोगे । भावुक भक्तोंके हाथ भगवान् लगते हैं, अपनेको बढ़े बुद्धिमान् लगते हैं, अपनेको बढ़े बुद्धिमान् लगते हैं, अपनेको वहें बुद्धिमान् लगते हैं। भावुक भक्तोंके लिये अपनी हच्छासे सगुण मगवान् भक्तिप्रिय माधुर्य चलनेके लिये अपनी हच्छासे सगुण बनकर शकट होते हैं, चित्त उनमें रंग जाय तो स्वयं ही चैतन्य हो जाय, फिर बहाँ निजानन्दकी क्या कमी रहे ! वह सुखके सागर हैटपर खड़े हैं, वही एक कृपा करनेवाले हैं । हमें उन्हींके नामका विश्वास है इसल्लिये वाणीसे उन्हींका नाम-संकीर्तन करते हैं । मुझ मूर्वको संतजनोंने ऐसा ही सिखाया है, उनके बचनपर विश्वास किये बैठा हूँ । श्रीविडलके चरण पकड़े बैठा हूँ । सुका कहता है, अब और कोई दूसरी हच्छा नहीं है ।?

ये लोग संवारने ऐसे क्यों चिपके रहते हैं, इसीका मुझे बढ़ा आश्चर्य कगता है। मेरा तो यह अनुभव है कि 'हरि कथा खुखाची समाधि' (हरिकथा खुखकी समाधि है)। क्या यह परमामृत भोग करना इनके भाग्यमें नहीं है!

(६) ध्गाईन ओवियां पण्डरीचा देव' (गाऊँ मैं गीत पण्डरीके भगवन्त )—यह दूसरा अभंग है। अब इसे देखें—

रँगा मेरा चित्त, चरणोंमें नत । प्रेमानन्द-रत यही लाम ॥ २ ॥ जोकूँ यही पूँजी, संसारसे सारी । राम कृष्ण हरी, नारायण ॥ ३ ॥ ्उतके चरणोंमें मेरा चित्त रेंग गया इतिकिये यही काम मैं केता हूँ। संसारमें मैं यही लाम, राम-कृष्ण-हरी-नारायण प्राप्त करूँगा।

मगवदानन्द इतना बुलम होनेपर भी ये बीव संवार-बालमें
मछिक्योंकी तरह क्यों छटपटा रहे हैं ! सस्तंग करके हरि-गुणगानका
परम बुल क्यों नहीं भोगते ! प्ये विषयोंमें कन्या-पुत्र-क्री और बनके कोमसे
अटक गये हैं, इतसे तुम्हें भूल गये हैं, परन्तु हे नारायण ! द्वाहींने इन्हें
अहंभाव, खेळवाइमें लगा दिया और स्वयं अलग रहकर विश्वकी बीका
कौदुकते देख रहो हो । जीवजनो ! पुण्यमार्गपर आ जाओ तभी यह विहक
हुपा करेंगे । पुण्य-कर्म कीन-सा करें यह जानना चाहते हो !—तो सुनो ।
पूजावे अतीत देव द्विज' (अतिथि, देवता और द्विजीका पूजन करो) ।

करो जप, तप, अनुष्ठान याग । संतीने जो मार्ग दरसाया ॥ २० ॥

अप्त, तप, अनुष्ठान, यह आदि करो अर्थात् संतोंने जो मार्ग चलाये हैं उनपर चले' पर इन सब कर्मोको मनमें वासना रखकर मत करो।

वासनाका मूल, छेदे बिना कोई । समझे न यों ही, मैं तो तरा ॥

ध्वासनाका मूल काटे बिना ही कोई यह न कहे कि मेरा उद्धार हो गया।' निष्काम अन्कर्भाचरणसे हरिभक्ति उत्पन्न होगी। मैं तो नाम-संबीतनपर इतना सुग्य हो गया हूँ कि क्या कहूँ !

> अमृतस्य बीज, निजत्तत्त्वसार गृह्याद्गुद्धतर, रामनाम ॥ ३२ ॥ यही महामुख, ठेता सर्वकाल । करता निर्मल, हरि-कथा ॥ ३४ ॥ कथा देती दिकाती, सबको समाधि । तत्काल ही बुद्धि, विमल्जती ॥ ३५ ॥

नासें लोम मोह, आशा तृष्णा माया ।

जब गान गाया, हरिनाम ॥ ६६ ॥
यही रीति अंग, किये पाडुरंग ।

रंगाये श्रीरंग, निजरंग ॥ ४२ ॥
विदुलके प्यारे, हमहैं दुलारे ।

दैत्य मतवारे, कॉप रहे ॥ ४६ ॥
सत्य मान संत-सजन-बचन ।

गडी नारायण, प्रदांबज ॥

अमृतका बीज, आत्मतत्त्वका सार, गुह्मका भी गुह्य रहस्य श्रीराम-नाम है । यही मुख मैं सदा लेता रहता हूँ और निर्मल हरि-कथा किया करता हूँ । हरि-कथामें सबके समाबि लग जाती हैं । लोभ, मोह, आधा, नृष्णा, माया सब हरि-गुण-गानसे रफूचक्कर हो जाते हैं। पाण्डुरक्कने हसी रीतिसे मुझे अक्कीकार किया और अपने रंगमें रँगा डाला । हम विहलके लाहिले लाल हैं, जो असुर हैं वे कालके मयसे काँपते रहते हैं। संत-वचर्नोंको सत्य मानकर तुमलोग नारायणकी धरणमें जाओ ।

प्रेमियोंका सङ्ग करो । घन-छोभादि मायाके मोहपाश हैं । इस फन्देसे अपना गळा छुड़ाओ । ज्ञानी बननेवालोंके फेरमें मत पड़ो, कारण भिनन्दा, अहंकार, वादभेद' में अटककर वे भगवान्से विछुड़े रहते हैं । साधुओंका सङ्ग करो ।' 'संतसङ्गसे प्रेम-सुख लाभ करो।'

संत-संग-हरि कथा संकीर्तन । सुबका साधन राम-नाम ॥
प्रतीतिकी यह सीबी-सादी बानी कितनी मीठी है ! ऊपर उल्लिखत
दोनों अभंगश्चतक कण्ठ करने बोग्य हैं । इस गङ्गाप्रवाहमें निस्ब
निमजन करे ।

(७) 'सापका ची दशा उदाव असावी' ( साधककी अवस्था उदाव रहनी चाहिये—उदाव किले कहते हैं ! 'जिले अन्दर-बाहर कोई उपाधि न हो' उसकी जिह्ना लोखप न हो, भोजन और निद्रा नियमित हों, अर्थात् वह युक्ताहारविहार हो। स्त्री-विषयमें वह फिसक्नेवाला न हो—

पकांतीं लोकांतीं स्त्रियांशी माषण । प्राण गेला जाण करूँ नये ॥ पकान्त लोकान्त, कहीं स्त्री-भाषण। न करे प्राण, जायजाय ॥

'एकान्तमें या लोकान्तमें ( मीड़-भड़क्केमें ) प्राणींपर बीत आवे तो भी क्रियोंसे भाषण न करे।'

**'इ**स प्रकार सदाचारका पाळन करते हुए---

संग सजनाचा उचार नामाचा । घोष कीर्तनाचा अद्दर्निशी ॥

'क्षजांका संग, नामका उचारण और कीर्तनका घोष अहर्निश्च किया करे।' इस प्रकार हरि-भजनमें रमे। सदाचारमें दीला रहकर भगवद्गकांके मेलेमें कोई केवल भजन करे तो वह भजन कुछ भी काम न देगा। बैसे ही कोई सदाचारमें पका है पर भजन नहीं करता तो वह भी बेकार है। सदाचारसे रहे और हरिको भजे, उसीको गुरु-कृपासे ज्ञान स्वाम होगा।

- (८) 'काळ सारावा चिंतनें' (चिन्तनसे समय काटो)—एकान्त-वास, गङ्गा-कान, देव-पूजन, तुल्ली-परिक्रमा नियमपूर्वक करते हुए हरि-चिन्तनमें समय व्यतीत करे । इन्द्रियोंको नियमसे नियत कर आहार, विहार, निद्रा और भाषणमें संयत रहे । देह भगवान्को अर्पण करे । प्रपञ्चका भार सिरपर उठाकर कराहता न वैठे । परमार्थ-काम ही महाचन है, यह जानकर भगवान्के चरण प्राप्त करे ।
  - (९) 'धिक जिणें तो बाइले आधीन' (स्त्रीके अधीन होकर जीनेको धिकार है!)—जो मनुष्य स्त्रीण है वह न परलोक शाध सकता है, न इहलोकमें मान प्राप्त कर सकता है। अतिथि-पूजन करे। द्वारपर कोई अतिथि आया और उसे विमुख होकर जाना पढ़ा तो वह जो जाता है

वह यजमानका 'सत्' लेकर जाता है। द्वारपर कोई भूला खड़ा चिल्ला रहा हो और रहस्य घरमें बैठा भोजन करे—ऐसा मोजन भी किसीसे कैसे करते बनता है, उस अजमें रुचि भी कहाँसे आ जाती है है काम, कोच-कोम, निद्रा, आहार और आल्स्यको जीते। मानके किये न कुट़े। विवेक और वैराग्य बलवान् हो। निन्दा और वाद सर्वथा त्याग दे।

(१०) 'युक्ताहार न लगे आणीक साधन' (युक्ताहारके लिये और साधन क्या !)---

लौकिक व्यवहार, चलाआ अखंड । न लो भस्मदंड, वनवास ॥ कलिमें घार, नाम-संकीर्तन । उससे नारायण, आ मिलेंगे ॥

'लौकिक व्यवहार छोड़नेका कुछ काम नहीं, वनन्वन भटकने या भस्म और दण्ड चारण करनेकी कोई आवश्यकता नहीं। किल्युगमें (यही उपाय है कि ) कीर्तन करो, इसीरे नारायण दर्शन देंगे।

रहते जो नहीं, एकादशी ब्रत । जानो उन्हें प्रेत, जीते मृत ॥ नहीं जिस द्वार, तुलसी श्रीवन । जानोवह श्मशान, गृह कैसा ॥

'एकादची-त्रतका नियम जो नहीं पाळन करता उसे इस ळोकमें रहनेवाळा प्रेत समझो। जिस घरके द्वारपर तुळसीका पेड़ न हो उस घरको वसवान समझो।'

(११) पाराविया नारी माउली समान' (परनारी माताके समान )—जाने। परधन और परनिन्दा तजे। रामनामका चिन्तन करे। संत-वचनोंपर विश्वास रखे। सच बोले। तुकारामजी कहते हैं, 'इन्हीं साधनोंसे भगवान् मिलते हैं, और प्रयास करनेकी आवश्यकता नहीं।'

(१२) मिक्त सह गीत । गावो शुद्ध करि चित्त ॥ १ ॥ यदि चाहो मगवान । करको सुरुम साधन ॥धु०॥ करो मस्तक नमन । घरो संतोंके चरण ॥ २ ॥ दूसरोंके दोष । मन कानमें न पोष ॥ ३ ॥ तका कहे कर । योड़ बहु उपकार ॥ ४ ॥

'चित्तको द्युद्ध करके भावते गीत गावे । यदि द्वम भगवान्को चाहते हो तो यह सुलभ उपाय है। मस्तक नीचा करो; सन्तोंके चरणोंमें लगो। औरोंके गुण-दोष न सुनो; न अपने मनमें लाओ। तुका कहता है; कुछ योड़ा-बहुत उपकार भी किये चलो।

(१३) साधनें तरी हीं च दोन्हीं ( साधन तो यही दो हैं )—हन्हें साधो, भगवान दया करेंगे। ये कौन-से दो साधन हैं ?—

परद्रव्य परनारी । यां चा घरी विटाळ ॥ २ ॥ ध्यरद्रव्य और परनारीका झूत मानो । १

(१४) येथें दुसरी न सरे आटी। देवा मेटी जावया। अर्थात् भगवान्से भिलने जानेके लिये और साधन करनेकी आवश्यकता नहीं। ध्यावो प्रभूषक चित्त । करके रिक कलेवर॥

'तनको खाली करके चित्तले उसी एकका ध्यान करो ।' 'तनको भूलकर चरणोंका चिन्तन करो ।'

(१५) तुका कहे छूटे आस । तहां वास, प्रभुका॥

'जहाँ कोई आधा न रही वहीं भगवान् रहते हैं।' 'आधाको जड़से उखाड़कर फेंक दे।'

(१६) नावडावे जन नावडावा मान (रूचे नहिं जन रूचे नहिं मान )—देह-सम्बन्धी व्यक्तों, आदतों, खतों और संकल्पोंमें मन न रहे।

रुचे नहिं रूप रुचे नहिं रस । रहे सारी आस चरणोंमें ॥

(१७) हित व्हार्वे तरी दम्म दूरी ठेवा (यदि हित चाहते हो तो दम्मको पास न आने दो)—कोगोंके लिये, लोग अच्छा कहें इसलिये परमार्थं करना चाहते हो तो मत करो । भगवान्को चाहते हो तो भगवान्को मजो ।

देवाषिये चार्डे आरुवार्वे देवा । ओस देह माबा पाडोनियां ॥ 'भगवानकी रूगन हो तो देहमाबको धन्य करके भगवानको भजो ।'

भगवान्की लगन हो तो देहभावको शून्य करके भगवान्को भजो। जन और मनके फन्देमें मत फैंसी, इनसे क्षिपकर नारायणका चिन्तन-श्रुख मोग करो।

- (१८) निर्वेर व्हार्वे सर्व भूतासर्वे ( निर्वेरः सर्वभूतेषु हो )— बह एक साधन भी बहुत ही अच्छा है।
- (१९) नरस्तुति आणि कथेचा विकरा (नरस्तुति और कथाका विकय)—ये दो पाप ऐसे हैं कि भगवन्! मेरे द्वारा कभी न होने दो! और

मूर्तो प्रति द्वेष संतोंकी बुराई । हो न यदुराई, कदा कारु ॥

ध्याणियोंके प्रति मार्स्सर्थ और सन्तनिन्दा, यह भी हे गोविन्द ! मुझसे कभी न हो।'

(२०) कळे न कळे ज्या धर्म ( धर्मको जो जानते हैं या नहीं जानते )—ऐसे सुजान-अजान स्वको दुकाराम एक ही रास्ता बतलाते हैं, भाइया बिठोबार्चे नाम । अट्टहार्से उच्चारा ॥' ( मेरे विद्वलका नाम अट्टहारके साथ उच्चारो । )

> तो या दाखवील वाटा । जया पाहिजे त्या नीटा ॥ कृपावंत मोठा । पाहिजे तो कळवळा ॥ २ ॥

'बह ( खयं ही ) जिसके लिये जो मार्ग ठीक है वह दिखा देगा । बह बहा दयाछु है, पर हृदयकी वह लगन होनी चाहिये ।'

मनबद्रोम चित्तमें धारण करो । मन और वाणीपर विहलकी ही धुन हो । हृदयमें सबी लगन हो तो जिसके लिये जो मार्ग सरल और द्वारम है उसे यह स्वयं दिखा देगा । (२१ ) हॅचि भवरोगाचें औषध ( यही भवरोगकी ओषधि है )— इस ओषधिके सेवनसे क्या होगा !—

> जन्म जरा नासै त्याघ । न रहे और कोई उपाघ । करती वत्र षड्वर्ग ॥

'जन्म-मृत्यु, जरा और रोग नष्ट हो जाते हैं, और कोई विकार नहीं होता; षड्विकारोंका भी वर्ष हो जाता है।' इस ओषषिम सब गुण-ही-गुण हैं, दोष कुछ भी नहीं। जितना सेवन करें उतना लाभ है। तब तो यह ओषि बड़ी अच्छी है। यह क्या है ? तुकारामधी बतलाते हैं—

सांवरे प्यरिको रेदेख । छ चार अठारह मये एक । दुःसंगन कर क्षण एक । नाम मंत्र घोख विष्णु-सहस्र॥

ंनेत्रंसि साँबरे प्यारेको देख । देख उन्हें जिनमें छओं शास्त्र, चारों वेद और अटारह पुराण एकीभूत हैं। एक क्षण भी दु:सङ्क न कर । विष्णुसङ्खनाम जपा कर ।' यही वह ओषिष है। अब इसका अनुपान भी जान छो, नहीं तो ओषि-सेवनसे क्या सभ र अनुपान सुनो—

कहीं न जाय छोड निज घर । न रुगे बाहरकी रे बयार ॥ बहु बोरुना कम कर । संग अपर छोड़ देरे ॥

'अपना घर ( इरि-प्रेम ) छोड़कर बाहर न जायः बाहरकी हवा न लगने दे, बहुत न बोले और भगवत्संग छोड़ दूसरा संग न करे। अपना हृदय श्रीहरिको दे बाले। चित्त हरिको देनेसे वह नवनीतके समान मृद्ध होता है।

कुछ अनुपान अभी और बतलाना है—

नहाओ अनुताप ओढ को दिशा । स्वेद कढ जाय सारी आशा । पावोगे स्वरूप आदि या जैसा । तुका कहे दशा मोगो वैराय्य ॥ 'अनुताप-तीर्यंमें स्तान करो, दिशाओंको ओद को और आशास्पी पर्याना बिस्कुल निकल जाने दो और वैराग्यकी दशा भोग करो। इक्छे, पहले जैसे तुम ये वैसे हो जाओंगे।'

(२२) सारी दशाएँ इससे सघतीं । मुख्य उपासना सगुणभक्ति । प्रकटे इदयकी मृतिं। मावशुद्धि जानकर ॥

ं धव दशाएँ इससे सघ जाती हैं। मुख्य उपासना सगुणमिक है। भावशुद्धि होनेपर द्वदयमें जो औहरि हैं उनकी मूर्ति प्रकट हो जाती है।'

श्रीहरिक सगुणरूपकी भक्ति करना ही जीवोंके लिये मुख्य उपासना है। मुसु जिस मूर्तिका नित्य ध्यान करता है वह हृदयमें रहनेवाली मूर्ति मुसुकुका चित्त शुद्ध होनेपर उसके नेत्रोंके सामने आ जाती है। इस सगुणराक्षात्कारका मुख्य साधन हरि-नामस्सरण ही है, और सगुण-साधात्कारके अनन्तर भी नामस्सरण ही आश्रय है। नाम-स्सरणसे ही हिरको प्राप्त करो और हरिके प्राप्त होनेपर भी नामस्सरण करो। बीज और फळ दोनों एक हरिनाम ही हैं, इस सगुणमक्तिले सब द्धाएँ साधी जाती हैं। भव-बन्धन कट जाते हैं, जन्म-मृत्युका चक्कर खूट जाता है। योगी जिसे ब्रह्म मानते और मुक्त जिसे परिपूर्ण आत्मा कहते हैं वहीं हमारे सगुण श्रीहरि हैं। उनका नाम-संकीर्तन ही हमारा साधन और साध्य है। उसी नारायणको हम मक्तजोग 'सगुण, निर्गुण, जमाजनिता, जगजीवन, वसुदेव-देवकी-नन्दन, वालराँगन, वाल-कृष्ण' कहक सजते हैं।

(२३) घरना देनेवाले ब्राह्मणको—पुकारामजीन ११ अभंगीमें जो बोघ कराया है उसमें भी यही बतलाया है कि इन्द्रियोंको जीतकर मनको निर्विषय करो और भगवानकी घरण लो । घरण जानेकी रीति बतलायी कि, देहभावको शून्य करके 'भगवरप्रेमले ही मगवानको मजो ।' (२४) श्रीधिवाजी महाराजको भेजे हुए पत्रमें भी— आर्म्ही तेणें सुखी । म्हणा विदुक्त विदुक्त मुखीं॥ ९ ॥ कंठीं विरवा तुल्सी । ब्रत करा पकादशी॥ २ ॥

'इमें इसीमें सुल है कि आप मुखसे 'विद्वल-विद्वल' कहें। कण्डमें द्वलसीकी माला धारण करें और एकादशीका बत पाकन करें।' वहीं मुख्य उपदेश है।

(२५) प्रयाणके पूर्व जिजाबाईको ११ अभंगोंमें जो पूर्ण बोध कराया है उसमें भी बाल-बचोंके मोहमें न पड़कर 'द्वम अपना गढ़ा खुड़ा छो' यही पहले कहा है और फिर बतलाते हैं कि 'भगवान्के दर्शन चाहती हो तो साधन करो। नाशवान्की आधा पहले छोड़ दो। छीप-पोतकर स्थान स्वच्छ रखो, तुल्लीकी सेवा करो, अतिथि और ब्राह्मणोंका पूजन करो। सम्पूर्ण भक्ति-भावसे वैष्णवोंकी दासी बनो और मुखसे ब्रीहरिका नाम को।'

(२६) 'ऐका पण्डितजन' (सुनो हे पण्डितो!)—विद्या पद्कर विद्वान् नया करते हैं! प्रायः किसी राजा, रईस या चनिककी अतिरिक्त स्तुति करके अपनी विद्या उसके पैरोंपर रख देते हैं। ऐसे पण्डितोंसे दुकाराम कहते हैं, 'नरस्तुति मत करो।' तब पेट कैसे मरेगा! 'अन्न आच्छादन। हें तों प्रारच्या आचीन' (अन्न-वक्त तो प्रारच्यके अचीन है।) सारा प्रपञ्च प्रारच्यके सिर पटको और श्रीहरिको हुँद्नेमें क्यो। कैसे हुँद्रें, क्या करें!

तुका महणे वाणी । सुन्ने वेचा नारायणीं ॥
'अपनी वाणी नारायणके किये सुन्नपूर्वक सर्च करो ।'
पण्डित शब्दकी व्याख्या द्वकारामजीने गीताके अनुसार ही की है—
पंडित तो मता । निस्य मजे जो विदुका ॥ १ ॥
अन्नर्चे सम ब्रह्म पांडे । सर्वोम्सी विदुक्त आहे ॥ २ ॥

'सच्चा पण्डित वहीं है जो निष्य विद्वस्को भनता है और यह देखता है कि यह सम्पूर्ण समज्ञहा है और सब चराचर जगत्में औषिद्वल ही रम रहे हैं।'

(२७) अब अन्तमं एक मधुर अमंग और खींबिये जो सबके किये बोधप्रद है। इसमें उपासनाकी द्याय करके तुकारामजीने यह बतलाया है कि परम साबन नाम-संकीर्तन ही है। उपास्यदेवको उठा लेना कितनी बड़ी बात है। हृदयमें वैसी सबी लगन हो, वैसी हृद्दा हो, वैसी कृतकार्यता हो तभी उपास्यदेवकी द्याय करके कोई बात कही जा सकती है। ऐसी बातका मर्म और महत्त्व उपासकोंके ही ध्यानमें आ सकता है—

नाम-संकीर्तन सुरुम साधन । पाप-उच्छेदन जडमूरु ॥ १ ॥
मारे-मारे फिरो काहे बन-बन । आवें नारायण घर बैठे ॥ ध्रु० ॥
जाओ न कहीं करो एक चित्त । पुकारो अनंत दयाधन ॥ २ ॥
'राम कृष्ण हरि विदुत केशव' । मंत्र भिर माव जपो सदा ॥ ३ ॥
नहीं कोई अन्य सुराम सुष्य । कहूँ मैं शप्य कृष्णजीकी ॥ ४ ॥
युका कहें सुधा सबसे सुराम । सुषी जनाराम रमणीक ॥ ५ ॥

'नाम-संकीर्तनका साधन है तो बहुत सरक, पर इससे क्रम्म-क्रम्मान्तरके पाप भस्म हो जाउँगे । इस साधनको करते हुए बन-बन भटकनेका कुछ काम नहीं है । नारायण स्वयं ही सीधे पर चले आते हैं । अपने ही स्थानमें बैठे चित्तको एकाम करो और प्रेमसे अनन्तको भजो । 'साम-क्रम्प-हरि-विडल केखव' यह मन्त्र सदा जयो । इसे छोड़कर और कोई साधन नहीं है । यह मैं विडलकी श्राप्य करके कहता हूँ । तुका कहता है, यह साधन सबसे सुगम है, बुद्धिमान् बनी ही इस धनको यहाँ इस्तगत कर केता है।

यह प्रकरण यहाँ समाप्त हुआ । सत्संग, सत्-शास्त्र, सद्गुर-कृपा और साक्षात्कार परमार्थमार्गके ये चार पहाव हैं। इनमेंसे पहला पहाव सत्तंग है, यहाँतक हमलोग पहुँचे । तुकाराम वारकरी घरानेमें पैदा हुए, वारकरी सम्प्रदायमें भरती हए और उसी सम्प्रदायको उन्होंने बढाया । इससे वारकरियोंका सत्संग ही उन्हें लाभ हुआ। यह सम्प्रदाय मुद्धीभर लोगोंका नहीं है, सम्पूर्ण महाराष्ट्रके अभिवासियोंका यह धर्म है। इसलिये वारकरी सम्प्रदायके मख्य तत्त्व 'सिद्धान्तपञ्चदशी' के रूपसे संकलित करके पाठकोंके सामने रखे हैं। अनन्तर एकादशीवतः वारकरियोंके भजनः मेले और कीर्तन-प्रकार इन तीन मुख्य बातोंका विचार किया । तुकाराम भावके बलसे इस मार्गपर चले और इसी मार्गपर चलनेका उपदेश उन्होंने सबको किया, इसलिये इमलोग भी उनके सत्संगसे उन्हींके प्रासादिक वचनोंको सुनते हुए यहाँ तक आये । अन्तमें उन्होंने अपने मनको सर्वसाधारण जनको, अजान और सजानको, राजाको और अपनी सहधर्मिणी जिजाबाईको जो उपटेश किया उससे भी यह जाँच लिया कि तकारामजीने अपने लिये कौन-सा साधनमार्ग निश्चित किया था । सम्प्रदायके परम्परागत मार्गपर ही तुकाराम चले और इससे यह ज्ञात हुआ कि उनका साधनमार्ग और सम्प्रदायका साधनमार्ग एक ही है। उदास-ब्रत्तिसे रहकर प्रपञ्च करे और तन-मन भगवान्को अर्पण करे; परस्ती, परघन, परनिन्टा और परहिंसासे सर्वदा द्र रहे; सदाचारमें अटक रहे; काम, क्रोध मोह, लजा, आज्ञा, दम्भ और वादको सर्वथा तजकर चित्तको श्रद्ध करे: सन्तवचनोंपर विश्वास रखते हुए सब प्राणियोंके साथ विनम्न रहे; एकादशीका महानतः पण्डरीकी वारी और इरिकीर्तन कभी न छोडे । श्रद्धांके साथ सम्प्रदायके इस मार्गपर चळते हुए परम प्रेमसे श्रीपाण्डुरङ्गका भजन करे । यहाँतक यही साधनमार्ग देखा । अब सत्शास्त्रकी ओर आगे बहें ।

# छडा अध्याय

# तुकारामजीका ग्रन्थाध्ययन

'अक्षरोंको लेकर बड़ी मायापची की, इसिलये कि भगवान् मिलें। यह कोई विनोद नहीं किया है कि जिससे दूसरोंका केवल मनोरखन हो।'

'विश्वास और आदरके साथ सन्तोंके कुछ वचन कण्ठ कर लिये।'

--श्रीतुकाराम

# १ विषय-प्रवेश

'तुकारामजीका प्रत्याध्ययन' शीर्षक देखकर बहुत से कोग अचरज करेंगे कि 'क्या तुकारामने भी प्रत्योंका अध्ययन किया था ' प्रत्योंने उन्हें क्या काम ' वह कभी किसी पाटशालामें जाकर या किसी गुक्के पास चैठकर कुछ पढ़े भी थे ! उनपर तो मगवत्क्ष्मा हुई । मगवत्-स्पूर्ति हांनेने उनके मुखने ऐसी अमंगवाणी निकली !' यह अन्तिम वाक्य सही है, उन्हें भगवत्-स्पूर्ति हुई और इससे अमंगवाणी उनके मुखने प्रकट हुई । यह बात सोखहों आने सच है । पर प्रश्न यह है कि मगवत्-स्पूर्ति होनेके पूर्व उन्होंने कुछ अध्ययन भी किया था या नहीं ! मगवत्-स्पूर्ति दुकारामजीको ही क्यों हुई ! देहुमें वा अन्यत्र और भी तो बहुत-ने युवक

थे। पर बोथे बिना कड़ा उगता नहीं और कप्ट किये बिना कुछ मिलता नहीं, कर्मका यह मुख्य सिद्धान्त है। तुकारामने भी भगवानुसे मिलनेके क्रिये अनेक साधन किये । तुकाराम पाठशालामें जाकर पढे ये और परमार्थ सिखानेवाले गुरु भी उन्हें मिले थे। उनकी पाठशास्त्रा थी क्टरीका भागवत सम्प्रदाय और उनके गुरु थे उनके पूर्वमें होनेवाले भगवद्भक्त । पुण्डलीकने महाराष्ट्रमें भागवतधर्मका विश्वविद्यालय स्थापित किया । तबसे पण्डरीके विद्यालयसे संयुक्तः आलन्दीः सासवडः त्र्यम्बकेश्वरः पैठण इत्यादि स्थानोंमें अनेक विद्यालय स्थापित हुए। इस विद्यालयसे अनेक भगवद्भक्त निर्माण होकर बाहर निकले थे और उन्होंने महाराष्ट्रमें सर्वत्र भागवतधर्मका जय-जयकार किया था । तुकारामके द्वारा देहका विद्यालय स्थापित होना बदा था। पर इसके पूर्व उन्होंने पण्डरी, आलन्दी और पैठणके विद्याक्योंमें योग्य गुरुओंके समीप स्वयं भी अध्ययन किया था । तुकाराम वारकरी सम्प्रदावकी पाठशालामें तैयार हुए और इस सम्प्रदायमें प्रचित्रत मुख्य-मुख्य ग्रन्योंका उन्होंने भक्तिपूर्वक अध्ययन किया था। इमें इस अध्यायमें यही देखना है कि तुकारामजीने किन-किन ग्रन्थोंका अध्ययन किया, किन-किन सन्तोंके वचन कण्ट किये, उनके प्रिय ग्रन्थस्य कीन-से थे। उन्होंने ग्रन्थोंका अध्ययन किस प्रकार किया और उनमेंसे क्या सार प्रहण किया । परन्तु इसके पूर्व हमें यह देखना चाहिये कि प्रन्थाध्ययनका सामान्यतः महत्त्व क्या है।

## २ अध्ययनके बाद साक्षात्कार

सद्गुर-इपा होनेके पूर्व और कुछ काल पीछे भी प्रन्याध्ययन सकके लिये ही आवश्यक होता है। सबने सब समयों में शालाध्ययनका महत्त्व माना है। पहले अपरा विद्या और पीछे परा विद्या, पहले परोक्ष शान और पीछे अरपोक्षशन, पहले शालाध्ययन और पीछे अनुभव, यह क्रम सनातनसे चला आवा है। मुण्डकोपनिषद्में हो विद्ये वेहितस्ये? कहकर

'ऋग्वेदो यज्वेद: सामवेदोऽथर्ववेद: शिक्षा कस्पो व्याकरणं निरुक्तं छन्दो ज्योतिषमिति' अपरा विद्या गिनाकर यह कहा है कि 'यया तदक्षरमि गम्यते ( जिससे वह अक्षर ब्रह्म जाना जाता है ) वह पराविद्या है। अपरा विद्या प्राप्त कर लेनेपर ही परा विद्या प्राप्त होती है। 'शब्दादेवा-परोक्षधीः' अर्थात वेद-शास्त्रोंके अध्ययनसे ही अपरोक्षानुभव प्राप्त होता है। यही सिद्धान्त है। शान जैसे जैसे जमता है वैसे ही वैसे विशानका आनन्द प्राप्त होता जाता है। श्रीज्ञानेश्वर महाराजने 'अमृतानुभव' में पहले शन्दका मण्डन करके पीछे यह दिखा दिया है कि अपरोक्षान् भवके अनन्तर उसका किस प्रकार खण्डन हो जाता है । परन्त शब्दका मण्डन करते हए उन्होंने यह कहा है कि 'शब्द बड़े कामकी चीज है। 'तत्त्वर्मास' शन्दके द्वारा ही जीवको अपने स्वरूपका स्मरण होता है। शब्द जीवको स्वरूप स्थितिपर ले आनेवाला दर्पण है।' ( अमृतानुभव प्र०६। १ ) इसी प्रकार 'शब्द विहितका सन्मार्ग और निषिद्धका असन्मार्ग दिखाने-वाला मशालची है । शब्द बन्ध और मोक्षकी सीमा निश्चित करनेवाला---इनके विवादका निर्णय करनेवाला न्यायाधीश है।' (अमृत ० प्र०६। ५) यहाँ 'शब्द' का अभिप्राय 'वेद' से है । 'वेद' शब्दका ही पर्याय है । शब्दसे ही जीवारमा शिवारमासे मिलता है । जीवारमाका परभारमासे मिकन होनेपर यद्यपि शब्द पीछे इट आता है ( यतो वाचो निवर्तन्ते ), तथापि आत्मारामके मन्दिरमें पहुँचा आनेवाला 'शब्द' पथ-प्रदर्शक है और इसिंखये उसका सहारा लिये बिना जीवके लिये और कोई गति नहीं है ।

# ३ शब्दका अभिप्राय

'शब्द' का अभिभाय 'वेद' से ही है, तथापि वेदोंका रहस्य जो शास्त्र, पुराण और सन्त-बचन बतलाते हैं उनका भी समावेश हस 'शब्द' में हो जाता है। अर्थात् 'शब्द' से वेद, शास्त्र, पुराण, सन्त-बचन, भव-बन्ध-मोचक शब्द-साहित्य मात्र प्रहण करनेते यही निष्कर्ष निकलता है कि हान्दका आश्रय किये निना जीवको स्वहितका मार्ग मिखना दुर्घट है। इस पवित्र हान्द-साहत्यसे जीवको प्रवृत्ति-निवृत्ति, विचि-निवृत्त, वन्त्र-मोक्षका यथार्थ शान प्राप्त होता है और अपने मूळका पता क्याता है। वुकारामजीन बर्मप्रन्थोंके रूपसे वेद, शास्त्र, पुराण और सन्त-बच्चोंको ही जहाँ-तहाँ प्रहण किया है।

दिश्री विदर्नमः । बोले वेदांतीचा सार ॥ १ ॥
जनीं जनदीशः । शास्त्रें बदती साबकाशः ॥ २ ॥
व्यापिलें हें नारायणें । ऐसीं गर्जती पुराणें ॥ ३ ॥
जनीं जनादैन । संत बोलती वश्वन ॥ ४ ॥
सुर्याचिया परी । तुका लोकी क्रीडा करी ॥ ५ ॥

ंविश्वमें विश्वम्भर हैं; साररूप वेदान्त यही कहता है । जगत्में जगदीश हैं, यही भीरे-धीर शास्त्र बतकाते हैं । इस सबको नारायणने व्यापा है, यही पुराणोंकी गर्जना है । जनमें जनादेंन हैं, यही सन्तोंकी वाणी है। सूर्यके समान वही ( श्रीहरि ) कोकमें कीडा कर रहे हैं।

वेद, शास्त्र, पुराण और सन्त-बचन सबका रहस्य एक ही है और वह यही है कि विश्वमें विश्वम्मर हैं, वही विश्वम्मर जो विश्वको अपने एकांग्रसे भरते हैं। वेदोंने यह आत्मस्कूर्तिसे बताया, शास्त्रोंने खण्डन-मण्डनपूर्वक चर्चा करते हुए सावकाश बताया, पुराणोंने गरजकर बताया जिसमें आवास्त्रदूद और आचाण्डाल सब स्त्रोग सुन लें, और स्वयं अनुभव

<sup>•</sup> ऐतिहासिक दृष्टिसे देखनेवाले इस व्यंगमें वह देख नकते हैं कि तुकारमजीने हिंदुत्वानके हतिहासके चार माग किये हैं—(१) वेदोपनियस्त्राल, (२) शाओं वा पव्दर्शनोंका काल, (१) दुराणीका काल और (४) साधु-सत्तोंका काल। इन चारी काल-विभागोंमें वैदिक धर्मकी परम्परा अविष्ण्यक्रपसे चली कावी है और 'विद्वर्थी विद्यंभर' (विद्यंगी विद्यंभर) ही हमारे धर्मका सार है।

प्राप्त करके सन्तोंने बताया । चारोंके बतानेका ढंग असग-अलग हो सकता है, भाषा भिन्न-भिन्न हो सकती है, शैली भी विविध हो सकती है, पर सिद्धान्त एक ही है । शिद्धान्तकी दृष्टिसे उनमें एकवाक्यता है । वेद-शास्त्र जिसे आत्मा कहते हैं; पुराण राम-कृष्ण-शिवादि रूपसे जिसका वर्णन करते हैं, उसीको हमारे वारकरी भक्त विडल नामसे पकारते हैं। नामोंमें भेद भले ही हो। पर परमास्म-वस्त एक ही है। नाम-रूपके भेदसे वस्तु-भेद नहीं होता । श्रृतिने जिसे पहचाननेके खिये ॐ शब्दका सङ्केत किया उसीको वारकरी भक्तोंने बिहल कहा ! श्रतिने जिसका निर्गुण निराकारत्व बखानाः सन्तोंने उसीका सगुण-साकारत्व बखाना । स्वस्य एक ही रहा । जनतक लक्ष्यमें भेद नहीं है तवतक वर्णन करनेकी पद्धतियोंमें भेद होनेपर भी रूक्ष्य और शिद्धान्त-की एकता भक्त नहीं हो सकती। वेदोंका अर्थ, शास्त्रोंका प्रमेय और पराणोंका शिद्धान्त एक ही है और वह यही है कि सर्वतोभावसे परमात्माकी शरणमें जाओ और निष्ठापूर्वक उनीका नाम गाओ । तकारामजीने यही कहा है--धवेदोंने अनन्त विस्तार किया है पर अर्थ इतना ही साथा है कि विद्वलकी शरणमे जाओ और निष्ठापूर्वक उसीका नाम गाओ । सर शास्त्रोंके विचारका अन्तिम निर्धार यही है। अठारह प्राणोंका सिद्धान्त भी, 'तका कहता है कि यही है।'

वेद, शास्त्र और पुराण सिदान्तके सम्बन्धमें विसंवादी या परस्यर-विरोधी नहीं यक्ति एक ही सिदान्तको प्रकट करनेवाले हैं और इसलिये इसलीग यह कहा करते हैं कि इसारा सनातन धर्म वेद-शास्त-पुराणोक्त है और इसारे नित्यकर्मोंका सङ्कल्प भी 'वेद शास्त्र-पुराणोक्त फर्क-प्राप्त्यर्थ' होता है। जो परमात्मा वेदप्रतिपाद्य हैं उन्हींको 'सा चौ अठरांचा गोळा' ( छ: शास्त्र, चार वेद और अठारह पुराणोंका गोस्त्र) कहकर भक्तजन उनके 'स्थाम रूपको आँखों देखना चाहते हैं।' गुकाराम कहते हैं— पेके रे जना । तुक्या स्विहताच्या खुणा । पंढरीचा राणा । मना मात्री स्परावा ॥ ९ ॥ सकत शास्रांचें हें सार । हें वैदांचे गन्हर । पाहतां विचार । हाचि करिती पुराणें ॥ २ ॥

धुन रे जीव ! अपने स्विह्तकी पहचान पुन छे । पण्डरीके राणाको मनमें स्मरण कर । सब द्याखोंका यह सार है, यही वेदोंका रहस्य है । पुराणोंका भी यही विचार है ।'

वेद, शास्त्र, पुराण और सन्त-वचन सब नारायणपरक होनेसे इनमेंसे किसीका भी अध्ययन वैदिक धर्मका ही अध्ययन है। वेदोंको देखिये, शास्त्रोंको समझिये, पुराणींको पदिये, अथवा साधु-सन्तोंकी उक्तियोंको ध्यानमें ले आइये, सबका सार एक ही है। यह सम्पूर्ण साहित्य इसीलिये निर्माण हुआ है कि जन्म-मृत्युका चक्कर छूटे, संसारको नभर जान जीव स्वकर्माचरण करे, परमारमबोध लाभकर नि:सश्चय स्थितिको प्राप्त करेः मृत्युको मारकर जीयेः सहज सम्बदानन्दरूप हो जाय । जल एक ही है, वापी, कृप, तड़ागादि केवल बाह्य उपाधि हैं। कोई नदी-किनारे रहकर नदीके जलसे अपना काम कर ले, कोई सरोवरके जलसे काम चला ले, कोई कुएँका जल सेवन करे। शान उदकके समान है, जिसे पिपासा हो वह सहज साधनों का उपयोग कर तूप्त हो। यही इस शब्द-साहित्यका मुख्य हेतु है । नदी, कूप, सरोवर, सागर सबका हेतु एक ही है और वह यही है कि तृषार्च जीव तृप्त हो लें। उपाधिका अभिमान या उपहास करके बाद-विवाद करना प्यास लगनेका लक्षण नहीं है। चोखामेला, रैदास चमार सजन कसाई, कान्हपात्रा-जैसे कनिष्ठ बातिमें उत्पन्न जीव भी सची तृषा स्मानेसे सरसङ्गते प्राप्त ब्रह्मानन्दरूप क्रल आकण्ठ पानकर तर गये । परमार्थकी सञ्ची तथा लगनेपर जातिः रूपः धन, विद्यादि आगन्तक कारणोंकी मीमांसा करनेको जी ही नहीं चाहता । एकनाथ-जैसे ब्राह्मण अपने ब्राह्मणत्यका अभिमान नहीं रखते और चोखामेळा-जैसे अति श्रुह अपने 'श्लीनपन'से खब्बत भी नहीं होते । श्लोनंधर, एकनाथने 'ब्राह्मणसमाज' नहीं स्थापित किये । नामदेव, प्रकारामने 'पिछड़ी हुई जातियोंके सक्षु' नहीं बनाये, और रैदास, चोखामेळाने 'अछूतोद्धारक मण्डल' भी नहीं खड़े किये । प्रत्युत सब जातियोंके सब मुमुखु जीवोंके लिये सब सन्तोंने अपने कीर्तनोंमें, प्रन्योंमें और अभंगोंमें अपनी वाणीका उपयोग किया है और सर्वत्र यही आख्य प्रकट किया है कि 'यारे यारे लहान योर । मलते याती नारी अथवा नर ॥' (आओ, आओ छोटे-बड़े सब आओ, चाहे जिस जातिके रहो, नर हो नारी हो, आओ । ) तात्यर्य, वेद, श्लास्त्र, पुराण और सन्त-चचन जीवोंके उद्धारके किये निर्माण हुए हैं और जिस किसीका मन भगवान्के लिये वेचैन हो उठा हो उसके लिये इन्होंमेंसे किसी एक या अनेक प्रकारोंका अवलम्बन करना आवश्यक है, क्योंकि इसके बिना परोक्ष शन नहीं प्राप्त हो सकता । प्रकारामजीने इनमेंसे 'पुराणों और सन्त-चचनोंका अवलम्बन किया और उनका सार हृदयमें संग्रह कर लिया ।

# ४ अध्ययनके विषय--पुराण और सन्त-वचन

तुकारामजीने वेदोंका अध्ययन नहीं किया। 'घोकाया अक्षर। मज नाही अधिकार ॥' (अक्षर घोष्टनेका मुझे अधिकार नहीं ) यह उन्होंने स्वयं ही तीन बार कहा है। पर उन्होंने यह नहीं कहा कि ब्राह्मण ही वेदके अधिकारी क्यों ? हम शूद्रोंको यह अधिकार क्यों नहीं ? हसके लिये वह ब्राह्मणोंधे कमी लड़े नहीं। ऐसे ख्यर्यके वाद उपस्थित करनेवाला क्षुद्र मन उनका नहीं या। वह यह जानते ये कि ब्राह्मणोंको वेद्याधिकार होनेपर भी सभी ब्राह्मण वेदाध्ययन नहीं करते और जो करते हैं वे सभी संसार-सागरसे मुक्त नहीं होते और हों भी तो कोई हर्ज नहीं, उनसे

औरोंका मुक्तिन्द्वार बन्द नहीं हो जाता; 'श्रियो वैश्यास्तथा श्रद्वास्तेर्जप यान्ति परां गतिमः इस भगवहचनके अनुसार उनके लिये मोक्षके हार खुळ ही हैं। जिन्हें वेदोंका अधिकार या उनमेंसे बहुत ही थोड़े वेदोंका अध्ययन करनेवाले थे, और इनमेंसे बिरला ही कोई वेदार्थ जानकर अर्थरूपको प्राप्त होता था। इसके अतिरिक्त वेदार्थ अत्यन्त गहन है। बास्त्र अपार है और जीवन बहुत अल्प । ऐसी अवस्थामें वेदोंका रहस्य र्याद सलभ प्राण-प्रन्थोमें तथा प्राकृत प्रन्थोंमे मौजूद है तब इस सुगम मार्गको छोडकर सामने परोसकर रखे हुए भोजनसे विमुख होकर झुठ-मूठ परेशानी उठानेकी क्या आवश्यकता है ? फिर सौ बातकी एक बात यह है कि जिसके चित्तकी सबी लगन लग गयी वह साधनोंके झगडेमे नहीं पड़ा करता, जो साधन सहज समीप और सलम होते हैं उन्हींका अवसम्बन कर अपना कार्य साथ लेता है। इस प्रकार सकारामजीने पुराणों और सन्तवचनोंको ही अपने अध्ययनके छिये चुना और उनके प्रेमी स्वभावके लिये यही चुनाव उपयुक्त या । और इतनेसे भी उनका कार्य पूर्ण हुआ । वेदोंके अक्षर उन्हें कण्ट करनेका अधिकार नहीं या तो भी वेदोंका अर्थ-अक्षर परब्रह्म-उन्हें प्राप्त हुआ । इस प्रकार शब्दतः तो नहीं पर अर्थतः उन्होंने वेदोंका अध्ययन किया और यही तो चाहिये था।

#### ५ अध्ययनका रुख

तुकारामजीने अपने जीवनके कुछ वर्ष प्रत्याध्ययनमें व्यतीत किये इसमें सन्देह नहीं । उन्होंने अपने आत्मचित्रवपर अभंगोंमें कहा ही है कि 'विश्वास और आदरके साथ सन्तोंके बचनोंका पाठ किया !' ध्यदे छुए शब्दका शान बतलाता हूँ,' 'जैसा पढ़ाया वैसा पढ़ना मनुध्य जानता हैं,' इत्यादि अभंगोंमे यही बात उन्होंने कही है । दूसरोंको उपदेश करते हुए भी उनके मुखले हसी प्रकारके उद्गार निकले हैं—'वेदोंको पढ़कर हिरंगुण गाओ,' 'प्रत्योंको देखकर कीर्तन करो ।' जिन ग्रन्थोंको उन्होंने

देला, विश्वास और आदरके साथ देला। प्रन्यकर्ताके प्रति आदरमाव रलकर तथा उनके द्वारा विवेचित विद्वान्तों और कथित सन्त-कथाओं-पर पूर्ण विश्वास रलकर तुकारामजीने उन ग्रन्थोंको पढ़ा, यह उन्होंने स्वयं ही बताया है। उनके पिताने उन्हें जमा-खर्च, बाकी-रोकड़, बही-खातेमें किखने योग्य डिताव-कितावका ज्ञान करा दिया था, गर जब उन्हें परमायंकी भूल लगी तब उन्होंने परमार्थके ग्रन्थोंको बड़ी आखासे देला। प्रपञ्चमें काम देनेवाली विद्या जीवनको सफल करानेवाली विद्या नहीं है। यह बोध जब उन्हें हुआ तब वह परमार्थके ग्रन्थ देलने लगे ! भगवान्के लिये अक्षरोंको लेकर बड़ी माथा-पत्नी की। प्रपञ्चका मिष्यात्व प्रतीत होनेपर वैराग्य हद हुआ और तब भगवत्-प्रांतिके लिये प्राण ज्याकुल हो उठे। तव—

> मागील मक कोणे रीती । जाणीनि पावले मगबद्वकी । जीवें मार्वे त्या विवरी युक्ती । जिज्ञासु निश्चिती या मांव ॥ (नाथमागवत १९—२०७४)

'पूर्वके भक्त किस प्रकार भगवद्गक्तिको प्राप्त हुए यह जानकर तन-मन-प्राणसे उन साधनोंका जो विचार करता है उमीको जिशासु कहते हैं।'

इसी प्रकार तुकाजी, पूर्वके भक्त किन सावनंति भगवान्के प्रिय हुए, इसका विचार करने छगे और यह विचार प्रन्योंमें ही होनेसे उन्हें प्रन्योंका अवलोकन करना पड़ा । पूर्वके भक्तोंकी कथाएँ जानकर उनका अनुकरण करनेके छिये उन्होंने पुराणों और सन्त-वचनोंका परिचय प्राप्त किया । सन्तोंके वचनोंको देखते-देखते उनका मनन होने छगा, मननसे अनायास पाठान्तर हुआ । मनन करते-करते अखर मुखर्च हो गये, पाठान्तर और मननसे अर्थरूप हो गये । वही कहते हैं कि 'केवल शब्द कण्ठ करनेसे क्या होगा, अर्थको देखो, अर्थरूप होकर रहो, एकनाथ मी कहते हैं— शस्य सांडूनियां मार्गे शस्यार्था मात्री रिंगे। जे जें परिसतु तें तें होय अंगें। विकत्पत्यार्गे तिनीतु॥ (नावशागवत ७—३५९)

'शब्दको पीछे छोड़ दो और शब्दके अर्थमें प्रवेश करो । जो-जो सनो वह विनीत होकर, विकल्पको त्याग कर खयं हो जाओ ।'

जिसे जिसकी चाह होती है उसे वह जहाँ मी मिले वहींसे निकास लेता है। तुकारामजीको भगवान्की चाह थी, इसीकी धुन थी, इसलिये देवताओं और भगवान्का परिचय करानेवाले देवतुस्य सन्तजनोंकी कथाएँ जिन अन्योंमें थीं वे ही अन्य उन्हें प्रिय हुए और इन प्रन्योंमेंसे विशेषकर ऐसे ही वचन उन्हें कण्ठ हो गये जो हरि-प्रेम बढानेवाले हैं—

कर्लं तेसे पाठांतर । करुणाकर मायण ॥ १ ॥ जिहीं केल मूर्तिमंत । ऐसा संतप्रसाद ॥ धु० ॥ सोज्ज्वल केल्याबाटा । आइत्या नीटा मागिल्या ॥ २ ॥ तुका महणे घेर्ज घांबा । कर्ल हांबा ते जोडी ॥ ३ ॥

्संतोंके ऐसे बचनोंका पाठ करें जिनमें कहण-प्रार्थना हो। जिन सन्तोंने भगवान्को सगुण-साकार होनेको विवद्य किया ऐसे सन्तोंके बचन उनका प्रसाद ही हैं। इन सन्तोंने पूर्वके सन्तोंके मार्ग झाइ-बुहारकर खच्छ किये हैं। ये मार्ग पहलेसे ही हैं, पर इन सन्तोंने इन मार्गोंको और सुगम कर दिया है। अन जल्दी करें, भगवान्को पुकारें और उनके चरणयुगल प्राप्त करें।?

इस अभंगको और विचार तो तुकारामजीके मनका भाष स्पष्ट शात हो जायगा । परमार्थविषयक सहलों ग्रन्य संस्कृत और प्राञ्चत भाषाओं में थे, पर उन वयमें उन्हें वे ही ग्रन्थ प्रिय ये जिनमें 'करणाकर भाषण' ये अर्थात् जिनमें भगवान्की करणप्रार्थना थी, भगवान् और भक्तका प्रेम जिनमें व्यक्त हुआ था, जो प्रेमिष्ट भगवान्की बलैया लेनेमें सहायक थे । केवल शास्त्रीय प्रक्रिया बतलानेवाले शास्त्रीय प्रन्थ उन्हें नहीं उचते थे। 'करुणाकर भाषण' भी नये-पुराने अनेक कवियोंके कार्व्योमें प्रथित किये हुए मिलेंगे, पर कंबल इतनेसे उनको सन्तोष नहीं हो सकता था। उन्हें तो ऐसे सगुणभक्तोंके 'करुणाकर भाषणों' का पाठ करना या जिन्होंने भगवान्को 'मूर्तिमान्' किया हो, अर्थात् जिन्हें सगुण-साक्षात्कार हुआ हो, जिन्होंने भगवान्को प्रत्यश्च देखा हो। भगवान्से प्रेगलाप किया हो। इन सगुण भक्तोंके 'करुणाकर भाषणों' का पाठ करनेका हेतु भी तुकारामजीने उपर्युक्त अभंगके चौथे चरणमें बता दिया है। उन सन्तोंको जो लाभ हुआ अर्थात् भगवान्को 'मृर्तिमान्' करके जो प्रेम-सुख उन्होंने प्राप्त किया वही प्रेम-सुख तुकाराम चाहते थे और उनका उत्साहबल इतना दिव्य या कि वह यह समझते थे कि 'भगवान्की गुहार कर' हम उसे प्राप्त कर लेंगे। जिन सन्तोंको भगवानुका सगुण साक्षात्कार हुआ उन्हींके वचर्नोंका पाठ करनेका हेत् तुकारामजीने इस प्रकार व्यक्त कर ही दिया है। पर सन्त भी सुकारामजी ऐसे चाहते थे जो पूर्व-परम्पराको लेकर चले हों । कोई नया धर्मपन्य चलानेवाले, नया सम्प्रदाय प्रवर्तित कराने-वाले, कोई नया आन्दोलन उठानेवाले महात्मा वह नहीं चाहते थे। धर्मकान्ति या बगावन उन्हें प्रिय नहीं थी। पहलेसे ही जो भार्ग बने हुए हैं, पर बीचमें कालवशात जो छप्त या दुर्गम हो गये उन्हें फिरसे खब्छ और सगम बनानेवाले महात्माओंके ही वचन उन्हें प्रिय थे। ध्याम्ही ( इम ) वैकुण्ठवासी<sup>3</sup> अभंगमें तुकारामजीने अपने अवतारका प्रयोजन बताया है । उसमें भी यही कहा है कि प्राचीन कालमे 'श्राधि जो कल कह गये' उधीको 'सत्यभावसे बर्तनेके लिये' इम आये हैं और 'सन्सोंके मार्ग झाड-बुडारकर खच्छ करेंगे यही हमारा काम है।

> पुढिलांचे सोयी माझवा मना चालीं॥ माताची आणिली नाहीं बुद्धि॥

्पूर्वक मन्तों के मार्गपर चर्ले यही मेरी मनःप्रवृत्ति है, मैंने अपनी बुद्धिते कोई नया मत नहीं प्रहृत किया है। 'तुकारामजी कहते हैं, 'मेरा साक्षीका व्यवहार है।' तुकाजीने वालकीड़ाके जो अमंग रचे उनमें उन्होंने यही कहा है कि 'श्रिष्टांके यक-मरोसे गीत गाऊँगा।' दूसरे एक स्थानमें दुकाजी कहते हैं कि 'मेरी वाणी क्या है मूर्लकी वक्काद है, वच्चेकी तोतली बातें हैं, इस प्रकार अपनेको कवित्वहीन वतलाते हुए यह भी बतला देते हैं कि 'आप सन्तजनोंका जुटन सेवन करके, आपलोगोंका सहारा पाकर ही मेरे मुखते प्रासादिक वाणी निकली।' ( आचारें वदली प्रसादाची वाणी। उच्छिट सेवनीं तुमांचया॥) तुकाजीने फिर मगवान्से यही प्रार्थना की है कि 'सन्त गेले तया टाया। देवराया पाववी॥ ( पूर्वके सन्त जहाँ पहुँचे, वहीं हे भगवन् ! मुझे पहुँचाओ।)

तास्पर्यं, पूर्वपरम्पराको लेकर चलनेवाले तथा भगवान्को मूर्तिमान् करनेवाले पहुँचे हुए सन्तोंके ही वचनोंका पाठ तुकाजी करते ये और उन सन्तोंको जो भगवहर्शन हुए वे ही दर्शन तुकाराम चाहते थे। कौन ऐसे सन्त ये और कौन-से ग्रन्थ तुकाराम-प्रिय हुए यह विचार-प्रसङ्गसे आप ही आगे आनेवाला है। पुराण-प्रन्यों और साधु-सन्तोंके प्रन्योंका ही महारा तुकाजीने लिया और उनका सार अपने हुद्यमें संग्रह किया। बृहदारण्यक मे कहा है, 'बान्दोंका अध्ययन बहुत न करे। कारण, वाणीकी वह व्यर्थकी यकान है।' प्रन्योंके सिद्धान्त घ्यानमें आनेपर प्रन्योंका प्रशेजन नहीं रहता। प्रन्योंके सिद्धान्त जहाँ शत हुए और यह लगान लगी कि महारमाओंके अनुभव मुझे भी प्राप्त हों, आत्यन्तिक सुलका अधिकारी में भी वर्षे और हनके किये जी जहाँ छटपटाने लगा वहाँ ग्रन्थाध्ययन चीरे-चीरे कम होने ही लगता है और अन्तरङ्गका अध्यास तब आरम्भ होता है। पीछेकी अवस्थामें तुकारमजीने ही कहा है— पाहों प्रंय तरी अधुष्य नाहीं हातीं ।
नाहीं ऐसी मती अर्थ कळे॥ १॥
(देखूँ प्रंय सारे तो अधु नहीं हाथ ।
मति भी न दे साथ अर्थ जानूं॥ १॥)
होईल तें हो या विठोबाच्या नार्वे ।
अर्जिलें तें मार्वे जीवीं चक्षें॥ २॥
(होना हो सो होय विदुल-असरे ।
आये मिलिसे रे उर चक्षें॥ २॥)

'सब प्रन्य देखना चाहें तो आयु अपने हायमें नहीं। हतनी हुदि भी नहीं जो अर्थ समझमें आवे। इसिलये विटोशके नामपर जो हो सो हो, जो कुछ ( शान ) मिलेगा उसे भावपूर्वक जीसे लगा रखूँगा, प्रन्यके साररूप हरिको जब चित्त ले लेता है तब प्रस्थका कार्य समाप्त हो जाता है। अस्तु, तुकारामजीने कौन-से प्रन्य देखे, किन सन्तोंके बचनोंका पाठ किया, या पठित प्रन्योंमेसे क्या सार प्रहण किया, यह अब देखें।

# ६ महीपतिबावाके उद्गार

तुकारामजीके प्रन्याध्ययनका वर्णन महीपतिवावाने अपने 'मक्त-लीलामृत' (अ० ३०) में अपनी प्रेम-परा वाणीते इस प्रकार किवा है—

्नामदेवके अभंगोंका नित्य पाठ करते हुए ( तुकाराम ) नावते-गाते थे। एकादधीकां व्रत रहकर सन्तोंके साथ जागरण करते थे, उन्होंने अन्य सन्तोंके भी प्रन्य देखे। विख्यात यवन-भक्त कवीरका वचनामृत बही प्रीतिसे पान करते थे। श्रीशानेश्वरने अपने श्रीमुखसे जो महान् अध्यात्म प्रन्य कहा उसकी शुद्ध प्रति इस वैष्णव वीरने प्राप्त की और उसका अध्ययन किया। सन्त एकनायने भागवतपर जो टीका की उसका भी शुद्ध प्रन्य इन्होंने बढ़े प्रयाससे प्राप्त किया। इस ग्रन्यका मनन करनेके खिये दुकाराम मण्डारापर्वतपर एकान्त स्थानमें जाकर बैठा करते थे । पूर्वाभ्यासमें तुकारामजीके सहाथक खयं कैवस्यदानी मगवान् थे । पर्वतपर बैठकर प्रत्यका पारायण करके अब वह अर्थान्वय ध्यानमें खाते थे । प्रत्यक वचन स्मरण रखने और कण्ठ करनेमें तुकारामजीको विशेष परिश्रम नहीं करना पड़ता था, दिन-रात मनन करते थे, इससे अक्षर कण्ठस्थ हो जाते थे । एकनाथ महाराजके प्रासादिक वचन जिसमें मरे हुए हैं उस भावार्थ-रामायणका भी निज प्रीतिसे पारायण करते थे । श्रीमद्भागवतकी सस्स कथाएँ उन्होंने पदीं और किन्हीं महापुक्षके मुखसे भी सुनीं । श्रीहरिकी लीला विशेष (अभ्यास' के साथ देखी-सुनी । श्रीशनेश्वरके योगवासिष्ठ, अमुतानुमव प्रन्थोंका मनन कर अर्थकी खोज की और पुराण भी बहुत श्रवण किये।

महीपतिवावाने जिन ग्रन्थोंका उस्लेख किया है उन्हें तुकारामजीने परकान्तमें बैठकर देखा और उनका अर्थ हूँद्वां, इसमें सन्देह नहीं । नामदेवके अभंग पाठ करते हुए वह नाचा करते थे' यह तो स्पष्ट ही है । सर्वप्रथम नामदेवके ही अभंगोंका पाठ और मनन किया । कबीरके दोहे उन्होंने पवही प्रतिक्तें पढ़े यह बात दभमें भी स्पष्ट हो जाती है कि तुकारामजीने स्वयं भी कैते ही दोहे रचे हैं। ज्ञानेश्वरके ग्रन्थोंकी 'शुद्ध प्रतिषाँ' उन्होंने प्राप्त की, महीगतिवावाका यह कथन वहे ही महत्त्वका है । ज्ञानेश्वरके ज्ञानेश्वरी, अभृतानुभव और योगवाधिष्ठ (१) प्रन्योंका उन्होंने प्यनन किया और अर्थ हुँद्वकर' रखा । महीपतिवावाने इसी प्रतक्कों आंग चलकर कहा है कि 'हरिपाठके श्रेष्ठ अभंग जिन्हें श्रीज्ञानेश्वरके स्वमुखले कहा उन अभंगोंको वैष्णव-वीर तुका प्रेम और आदरके साथ गाया करते थे ।' अर्थात् ज्ञानेश्वरी, अमृतानुभव, योगवाधिष्ठ और हरिपाठके अभंग, ज्ञानेश्वर महाराजके १न चार प्रस्थांका तुकारामजीने मनन-पूर्वक अथ्यन किया या । अब रही बात एकनाय महाराजकी ।

नायभागवतका राद्ध ग्रन्थ उन्होंने वहे 'प्रयाससे' प्राप्त किया और मण्डारा-पर्वतपर निर्जन स्थानमें बैठकर इन ग्रन्थोंका पारायण किया । नायके 'भावार्थरामायण' का भी उन्होंने 'निज प्रीतिसे पारायण' किया । भागवत-की सरस कथाएँ पढीं, किन्हीं महापुरुषद्वारा वर्णित कथाएँ भी श्रीकृष्ण-लीलाप्रेमार्थ 'आयात' के साथ सुनीं ! महीपतिनावाने तुकारामजीके अध्ययनका यह जो सन्दर वर्णन किया है वह यथार्थ है, बावाकी शोधक-बुद्धि और मार्मिकता देखकर साश्चर्य आनन्द होता है । तुकारामजीके प्रन्याध्ययनके सम्बन्धमें महीपतिवावाने जो कुछ लिखा है उसका समर्थन करनेके लिये तुकारामजीके अभंगोंमें ही कोई अन्तःप्रमाण मौजूद हों तो उन्हें अब देखें । नामदेव, कबीर, ज्ञानेश्वर और एकनायके ग्रन्थोंको तो तकारामजीने आस्थापूर्वक देखा ही था। पर और भी उन्होंने क्या क्या देला या यह भी इमलोग क्रमसे देखें । मेरे विचारमें तुकारामजी मूलसंस्कृत भागवत और गीता प्राकृत टीकाओंकी सहायताके बिना स्वयं समझ सकते थे और कितने ही संस्कृत स्तोत्र, सुभाषित, मर्तृहरिके नीति और वैराग्यशतक आदि प्रन्थ भी उन्होंने देखे थे। तात्पर्यः, तुकाराम बहुश्रत थे और उनके अमंगोंसे यह अनुमान होता है कि वह संस्कृत भी सामान्यत: अच्छी जानते थे।

# ७ भागवतधर्मके ग्रुख्य ग्रन्थ--गीता और मागवत

तुकाराम भागवतधर्मके विद्यालयमें भर्ती हुए. यह पहले कह ही चुके हैं । पिछले अध्यायमें यह भी दिला चुके हैं कि उन्होंने भागवतधर्मका आचार स्वीकार कर लिया । अब जिन ग्रन्योंमें भागवतधर्मके तत्त्वोंका प्रतिपादन किया हुआ हो उन ग्रन्योंका अध्ययन भी सम्प्रदायके साथ आप ही प्राप्त होता है । मागवतधर्मके मुख्य ग्रन्य दो हैं—गीता और भागवत । वेद-साल्गोंका सम्पूर्ण रहस्य गीता ग्रन्थमें सञ्चित किया हुआ है और गीता- वक्ता श्रीकृष्णचन्द्रका चरित्र मागवतमें वर्णित है। श्रीकृष्णके ज्ञानाधिकारी
मक्त दो हैं, एक अर्जुन और दूसरे उद्धव । भगवान् श्रीकृष्णने अर्जुनको
गीतामें और उद्धवको श्रीमद्रागवतके एकाद्य स्कन्यमें मागवत्यभंका
रहस्य बताया है। हतीको मराठीमें ययाक्रम श्रीजानेश्वर और एकनायने
विद्यद किया है। भागवत्यभंके गीता और भागवत मुख्य आधारस्तम्म हैं
और उनमें पूर्ण एकवाक्यता है। दोनों ग्रन्योंकी शिक्षा एक है। दोनोंका
वहीं एक उपदेश है कि वन कर्म कृष्णापंणबुद्धि करके हरिर्मक्ति द्वारा
स्वयं तर जाय और दूसरोंको भी तारे। कुछ विद्वान् यह कहा करते हैं कि
गीता प्रवृत्तिपरक है और भागवत निवृत्तिपरक; पर यथार्थमें दोनों ग्रन्य
प्रवृत्ति-निवृत्तिका परदा फाइनेवाले श्रन्य हैं। दोनों ग्रन्थोंमें ज्ञान और
मक्तिका मधुर भिस्तन हआ है।

गीता-मागवत करिती श्रवण । आणिक चिंतन विठोबाचें ॥ तुका महणे मज घडो त्यांची सेवा । तरी माक्या दैवा पार नाहीं ॥

'जो गीता और भागवत अवण करते हैं और श्रीहरिका चिन्तन करते हैं, तुका कहता है कि उनकी सेवाका अवसर मुझे मिले तो मेरे सीभाग्यकी सीमा न रहे।' 'पांडुरंगा करूँ प्रथम नमना' वाले ओवीरूप द्यातचरणाभंगमें भागवतका स्वतन्त्र उल्लेख भी किया है—

'सत्य जो कुछ है, व्यासादिने बता दिया है। मैं उन्हींका उच्छिष्ट अपनी वाणीसे कहता हूँ । व्यासने कहा है कि भव-सिन्धुके पार जानेके लिये भक्ति ही मुख्य है। जर्नोंके उदारके खिये ही मागवत निर्माण किया......

तुकारामजीके कथनानुसार गीता और भागवतका 'मिक ही सार' है। गीता और भागवतका तुकारामजीको कितना हद परिचय था, यह अब देखा जाय!

### ८ गीताध्ययन

मूलगीता तुकाराम नित्यगठ करते थे और इनसे उनके अभंगोंपर नहाँ-तहाँ गीताकी छाया पड़ी स्पष्ट दिलायी देती है । कुछ उदाहरण नीचे देते हैं—

गीता-निदोंषं हि समं बद्धा ।

अभंग-ब्रह्म सर्वगत सदा सम । जेथें आन नाहीं विषम॥

'ब्रह्म सर्वगत सदासम है। जहाँ और कुछ भी विश्रम नहीं है।'

गीता-अन्तकाले च मामेव सारन् ।

अभंग-अंतकाळीं ज्याच्या नाम आर्ते मुखा ।

तुका म्हणे सुखा पार नाहीं॥

'अन्तकालमें जिसके मुखमें नाम आ गया उसके सुखका कोई पार नहीं।'

गीता-पद्मपत्रमिवास्भसा ।

अमंग-मग मी व्यवहारीं असेन वर्तत ।

जैसें जलाआंत पद्मपत्र II

'ब्यत्रहारमें मैं ऐसे रहता हूँ जैसे जलमें कमलात्र।'

गीता-'द्वाविमी पुरुषी छोके' और 'उत्तमः पुरुषस्वस्यः'

अभंग-क्षरा अक्षरावेगळा । तुका राहिळा सोवळा ॥

'क्षर-अक्षरसे अलग वह बेलाग है।'

गीता-ते तं भक्ता स्वर्गक्रोकं विशासं

क्षीणे पुण्ये मर्खेकोकं विशन्ति ।

अमंग-जरी मार्गो पद ईंद्राचें। तरी शाश्वत नाहीं त्याचें॥ स्वर्ग मोग मार्गु पूर्ण। पुष्य सरत्या मागृती येणें॥

तु॰ स॰ १३—

'यदि इन्द्रका पद माँगूँ तो वह शाखत नहीं है। पूर्ण स्वर्गभोग माँगूँ तो पुण्य समाप्त होनेपर छोटना पड़ेगा।'

'यावानर्थं उदपाने' (गीता २।४६) इस इलोकका भावार्थ ज्ञानेश्वरीके अनुरूप तुकारामजीने इस प्रकार किया है—

> त्यांनी गंगेचिया अंतावीण काय चाड । आपरुं तें कोड तूषेपाशीं ॥

गङ्गाका अन्त पाये विना हमारा क्या काम कका जाता है ! हमारा मतलब तो प्यास बुझानेसे है ।'

'ॐतरसदिति निर्देशः' का अभिप्राय तुकारामजी यह बतलाते हैं—

ॐ तस्तत् इति सृत्राचे सार । क्रपेचा सागर पांदुरंग ॥ १ ॥ (ॐतस्तत् इति सृत्रका सार । क्रपाके सागर पांदुरंग ॥ १ ॥ ) गीता-कर्मेश्विषाणि संपन्य य आस्ते मनसा स्नरत् ।

इन्द्रियार्थोन्यमुदारमा मिथ्याचारः स उच्यते ॥

अमंग-त्यार्गे मोग मास्या यतीर अंतरा । मग मी दातारा काय करूँ॥

'ऐसे त्यागसे भोग मेरे अन्तरमें आ जायँगे तब मैं क्या करूँगा।'

#### गीता-डब्रेदारमनारमानम् ।

अभंग-आपणिच तारी आपण चि मारी।

आपण उद्धरी आपणया ॥

'आप ही तारनेवाला है, आप ही मारनेवाला है। अपना आप ही उद्धार करनेवाला है।'

नीता-प्रासांक्षि जीर्णाने यथा विद्वाय नवानि गृह्याति नरोऽपराणि । तथा शरीराणि विद्वाय जीर्णा-स्थन्यानि संयाति नवानि देवी ॥ अमं :--जीव न देखे मरण । घरी नवी सांडी जीर्ण ॥

'जीव मरण नहीं देखता। नया भारण करता और पुराना छोड़ देता है।'

गीता-अपि चेरसुदुराचारो भजते मामनन्यभाक्। साधुरेव स मन्तव्यः सम्यय्यवसितो हि सः॥

अभंग-न व्हावीं तीं जालीं कमें नरनारी । अनुतापें हरी स्परतां मुक्त ॥

'जिनके हार्यों ऐसे कर्म हुए जो कभी न हों वे नर हों या नारी। अनुतापसे हरिका स्मरण कर मुक्त होते हैं।'

शीता-अनन्याश्चिम्तयन्तो मां x x x x x योगश्चेमं वहाम्यहम्॥

अमंग—संसारींचें बोझें बाहता बाहविता। तुजिवण अनंता नाहीं कोणी ॥२॥ गीतेमाजी शन्ददुंदुभिचा गाजे। योगश्रेम काजकरणें त्याचें॥

'संशारका बोझ ढोनेबाळा और दोवानेवाळा हे अनन्त ! तेरे बिना कोई नहीं है । गीतामें दुन्दुभीका नाद निनादित हो रहा है— योगक्षेम चळाना उलीका काम है ।'

अस्तुः इन उदाइरणींसे यह पता लग जायगा कि मूल गीताके दुकारामजीका कितना इद परिचय था । दुकारामजीके पास जो कोई परमार्थिषयक उपदेश सुननेके लिये आताः तुकाराम उसे गीताकी पोधी देते और यह कहते कि गीता और विष्णुसहस्रतामका पाठ किया करो । दुकारामजीने अपने जामाता और शिष्य मालजी गाडे येलनाडीकरले गीता-पाठ करनेको कहा था । बहिणाबाईको उन्होंने स्वप्न दिया कि ध्याम कृष्ण्क

हरी' मन्त्रका जग करो और उसी समय गीताकी पोषी उनके हाथमें दी और कहा कि इनका नित्य पाठ किया करो । यह बात खर्य वहिणानाईने अपने अभंगमें कही है । तात्यर्थ, नुकारामजी गीताका नित्य पाठ किया करते थे और गीताकी बहुत-सी प्रतियाँ स्वयं खिखकर अथवा शिष्योंसे खिखाकर अपने पास रखते थे । ये प्रतियाँ जिज्ञासुओंको देनेके काम आती थीं । यह भी हो सकता है कि गीताकी ऐसी प्रतियाँ खिख-खिखकर लोग उन्हें अर्थन करते हों । इस प्रकार सुकारामजी स्वयं नित्य गीता-पाठ करते थे और दूनरोंसे भी कराते थे ।

### ९ भागवत-परिचय

गीताके समान ही मूल भागवत भी उन्होंने अच्छी तरह देखा था। गीता पढ्ना शानेश्वरी पढना है और भागवत पढ्ना एकनाथी भागवत पढ़ना है। ऐसी साम्प्रदायिक परिपारी होनेपर भी तुकारामजीने मूल गीता और मल भागवतको अच्छी तरह देखा था। इसमें कोई सन्देह नहीं। तुकारामजीके अभंगोंमें या सभी सन्तोंकी कविताओंमें जिन प्रह्लाद, ध्रुव, गजेन्द्र, अजामिल, अम्बरीप, उद्भव, सुदामा, गोपी, ऋषि-पत्नी आदि भक्त-भक्तिनोंके बारम्बार नाम आते हैं उनकी कथाएँ भागवतपुराणमें ही हैं। ध्रवाख्यान भागवतके चतुर्थ स्कन्धमें (अ०८-९) है, जडमरतकी कया पञ्चम स्कन्धमें (अ० ९, १०, ११), अजामिलकी कथा घष्ट स्कन्धमें (अ०१,२,३), प्रह्लाद-चरित्र सप्तम स्कन्धमें (अ०५ से १० ), गजेन्द्र-मोक्षका वर्णन अष्टम स्कन्धमें (अ० २, ३), अम्बरीषका आख्यान नवम स्कन्धमें ( अ॰ ४३ ५ ) और दशम स्कन्धमें सम्पूर्ण श्रीकृष्ण-चरित्र है । संसारके सब प्रन्थोंमें भक्ति-सुखार्णबस्बरूप भीमद्भागवत प्रन्य अरयन्त मधुर है। उसमें भी दशम स्कन्य मधुरतर और उसमें फिर भीकृष्णकी बाललीला मधुरतम है। श्रीकृष्णकी बाल-खीलाओं के सम्बन्धमें आगे विस्तारपूर्वक वर्णन आनेवाला है इसिखये यहाँ

लेखनीको रोक रखते हैं। अन्य छन्तोंके समान तुकारामजीको भागवतसे स्मूर्ति भिली। एकादश स्कन्धार एकनाय महाराजका माध्य है और द्वादश स्कन्धमं कलिसन्तारक नाम-संकीर्तनकी महिमा वर्णित है। श्रीमद्रागवत भागवत्तवर्धमंका वेद है। श्रीशानेश्वर महाराजने व्यास्टेकके पद-चिह्नोंको द्वेंद्रते हुए और भाष्यकार (श्रीमत् श्रह्कराचार्थ) से मार्ग पूछते हुए गीतारहस्य-विश्वर किया है, तथापि श्रानेश्वरीपर भागवतकी ही छाप अधिक पड़ी है। भारतवर्षमं श्रीकृष्णभक्तिका प्रचार प्रधानतः भागवतके ही हुआ है। मारावर्ष ग्रीक्रागमजीने अनेक बार समप्र प्रमान, देखा और अपनी भाषामं दोहराया है। मागवतक अनेक स्त्रोक उन्हें कण्ठ हो गये, उनका मर्म उनके हृदयमं उत्तर आया और उसकी भक्तकथाएँ उनकी भक्तिके लिये उद्दीपक हुई। इस विषयमें किसीको कुछ सन्देह न रह जाय, इसल्विये अन्तःप्रमाणोंके द्वारा ही यह देखा जाय कि तुकारामजीके विचार और वाणीपर भागवतका कितना गहरा प्रभाव पड़ा था—

(१) चतुर्थ स्कन्ध (अ०८) में नारदजीने ध्रुवको भगवत्-स्वरूपका ध्यान बताया है। इसी प्रकार भागवतमें अन्यत्र श्रीमहाविष्णुका वर्णन है। दश्चम स्कन्धमें श्रीकृष्णका रूप-वर्णन भी वैसा ही है। प्रकाराम-जीने श्रीपण्डरपुरानेवासी श्रीविद्दलका जो रूप वर्णन किया है वह भागवत-के उस रूप वर्णनके साथ मिलाकर देखनेयोग्य है—

> श्रीवरसाङ्कं घनस्यामं पुरुषं वनमाछिनम् । शङ्खचकगदापग्रेरीभव्यकत्वतुर्शुजम् ॥ ४७॥ किरी2नं कुण्डकिनं केयूरवळयान्वितम्। कोस्तुभाभरणधीवं पीतकीशेयवाससम् ॥ ४८॥

वनमारिनम्=तुळशीहार गळां, रुते माळ कंडी वैजयन्ती । गलेमें दुलसीका हार है, वैजयन्ती माला लटक रही है ! मेघदयामं पीतकीत्रेयवाससम्=कासे सोनसळा पांघर पाटोळा । घननीळ सावळा वादयानो ॥ १ ॥ (काळ पीतांबर पीतपट घारे । घननीज सांबरे मेरे काल्या ॥)

किरीटिनं कुण्डलिनम्=मकर कुंडलें तळपती श्रवणीं । मुक्ट कुंडलें श्रीमुख शोमलें । इत्यादि

( मकर कुंडल जगमेंगे सक्त । मुकुट कुंडल श्रीमुख सो हन ॥ ) कौस्तुमाभरणग्रीव म्=कंडीं कीस्तुभमणि विराजीत ।

'कण्डमें कौस्तुममणि धोह रहा है।' (२) 'मक्तिं हरी मगर्रति प्रवहन'—हार्य

( प्रवहन् पद ध्यानमें रखिये )

प्रेम अमृताची घार । बाहे देवा ही सामोर ॥

'ग्रेमामृतकी घारा भगवान्के सामने भी ऐसी ही प्रवाहित होती है।'

(१) नापं देहो देहभाजां नृकोके
कष्टान्कामानहेते विद्युजां ये।
तयो दिव्यं पुत्रका येन सस्यं
शक्कायमाण्डास्तीव्यं स्वनन्तम्॥

(41318)

विंड भुज माने विंडा मक्षण करनेवाले स्वान श्रकर आदि तुच्छ योनियोंमें जो कश्दायक विषय-भोग प्राप्त होते हैं वे ही यदि नर-देह प्राप्त होनेपर भी बने रहें तो यह तो बहुत ही घृणास्पद है। इसलिये (ऋषमदेव कहते हैं) पुत्रो ! दिन्य तर करके चिचको ग्रद्ध करो, इससे अनन्त ब्रह्स-सुख प्राप्त करोगे । इस स्टोकके साथ यह अभंग मिलाकर देखिये— तरीच जनमा यार्चे । दास विदुक्तचे व्हार्चे ॥ ९ ॥ नाहीं तरी काय थोडीं । दवान सुकरें बायुकीं ॥ धु० ॥ जात्यार्चे तें फळ । अंभीं लाभो नेदी मळ ॥ २ ॥ तका म्हणे मके । ज्याच्या नार्चे मानवके ॥ ३ ॥

'(मनुष्य) जन्म तो ही छो जो विद्वखनायके दास हो। नहीं तो कुत्ते और सुअर (बिद्धुज) क्या कम हैं ? जन्म छेना तमी सफल है बब अल्लमें मैछ न छमने दें (सत्त्वं शुद्धयेत्) तुका कहता है, वे ही भछे हैं जिनका मन भगवनाममें छम गया।'

(४) संसारमें ग्रह-सुत-दारा और द्रव्यादिके पीछे भटकनेबाले मनुष्यको इस भवारण्यमें प्रचण्ड ववण्डरसे उड़नेवाली धूलसे भरी हुई दिशाएँ नहीं सुझर्ती—

> क्रचिष वात्योरिथतपांसुभूमा दिशो न जानाति रजस्वलाक्षः॥

> > (418818)

तुका म्हणे इहलोकीं च्या वेव्हारें। नये डोले पुरें मरूनि राहे॥

'तुका कहता है, इस लोकके व्यवद्यारने आँखें धुएँसे भरी हुई न रखो।'

(५) षष्ठ स्कन्धमें अजामिसके कथा-प्रशक्तमें कहा है— न वै स नरकं याति नेक्षितो यमिकक्तरैः।

( 3184)

ताक्रोपसीदत हरेर्गदयाभिगुष्ठान्॥

(१।२७)

इन दो चरणोंने बिल्कुल भिलता हुआ दुकारामजीका यह अभंग है--- यम सांगे दूतां। तुम्हां नाहीं तेथें सत्ता॥ अर्थे होय हरिकथा। सदा धोष नामाचा॥१॥ नका जाऊँ तया गांवां। नामचारका व्या शिवा॥ सुदर्शन यावा। घरटी फिर मोंवती॥ धु०॥ चक्रमदा धेऊनी हरी। उमा असे त्यांचे द्वारीं॥

'यमराज अपने दूतोंसे कहते हैं कि बहाँ हरि-कथा होती है, नाम-संकीतेंन होता है वहाँ घुसनेका तुमलोगोंको कोई अधिकार नहीं है । नामधारकोंके मङ्गलग्राममें तुमलोग मत जाओ, वहाँ प्रत्येक ग्रहपर सुदर्शनचक घूमता रहता है, प्रत्येक द्वारपर श्रीहरि चक्र और गदा लिये खड़े रहते हैं।'

(६) मन्येधनाभिजनरूपतपःश्रुतौजस्तेजःप्रभाववकारैरुषदुद्धियोगाः ।
नाराधनाय हि भवन्ति परस्य पुंसो
भवस्या तुतोष भगवान् राजयूयपाय ॥
(७।०।९)

विप्राद्विषड्गुणयुतादरविन्दनाभ-पादारविन्दविसुखाच्छ्वपचं वरिष्ठस् । मन्ये तदर्षितमनोवचनेहितार्थ-प्राणं पुनाति स कुछं न तु भूरिमानः ॥ ( ७ । ९ । १० )

परम भक्त प्रह्वाद कहते हैं---'धन, अभिजन, रूप, तप, पाण्डिय ( श्रुत ), ओज, तेज, प्रताप, बल, पौरुप, प्रज्ञा और अष्टाङ्गयोग--ये गुण भगवान्की प्रसन्तताके कारण नहीं होते। गजेन्द्र पश्च या और उसमें इन गुणीमेंसे एक भी गुण नहीं या। भगवान् केवल उसकी भक्ति पाकर प्रसन्न हुए ।' ( अब दूसरे श्लोकमें यही बतलाते हैं कि भक्ति से सिवा भगवान् और कुछ नहीं चाहते—) 'उपर्युक्त बारहों गुण यदि किसी ब्राह्मणमें हैं पर वह कमलनाम भगवान्की सेवासे विमुख है तो उसकी अपेक्षा वह चाण्डाल श्रेष्ठ है जिसने अपना मन, वचन, कर्म, अर्थ और प्राण भगवान्को समर्पित कर दिशा है। कारण, हरि-भक्त चाण्डाल भी अपने कुलको पावन करता है, पर गर्वका पुतला बना हुआ नास्तिक ब्राह्मण अपना भी उद्धार नहीं कर सकता। ये दोनों स्लोक तुकारामजीके दो अभक्कों में मावरूपरे आ गये हैं—

> नन्हती ते संत करितां कवित्व ।≔पांडित्य संताचे ते आप्त नन्हती संत ॥ १ ॥≔अभिजन नन्हती ते संत वेदाच्या पठणें ।≕श्रुत नन्हती ते संत करितां तपतीर्थाष्टण ॥≔तप इ० इ०

'सन्त वे नहीं जो कवित्व करते हैं, जिनका बड़ा परिवार है, जो वेदपाठ या तप-तीर्थाटन आदि करते हैं।'

अब दूमरा अभंग देखिये---

अभक्त ब्राह्मण जळो त्याचे तोंड।काय त्यासी रांड प्रसवली ॥९॥ वैष्णव चांमार धन्य त्याची माता।शुद्ध उमयतां कुळ याती ॥धु०॥ ऐसा हा निवाडा जाळासे पुराणों।नरेंह माझी वाणों पदिनिची॥२॥ तुका महणे आभी लाभो और\णा।डिटित्या दुर्जना न पडो माझी॥३॥

ंजो ब्राह्मण होकर भी भगवान्का भक्त न हो उसका मुँह काला ! उसे मानो रॉडने जना हो । चमार है पर यदि वह वैष्णव है तो उसकी माता धन्य है जिसने उसे जन्म देकर उभय कुल पावन किये । पुराणोंमें ही यह निर्णय हो चुका है, यह मैं कुछ अपने पल्लेसे नहीं कह रहा हूँ । तुका कहता है, उस बहप्पनमें आग लगे (जिसमें भगवद्रक्ति नहीं); उसपर मेरी हिष्ट भी न पहें। इस अभंगमें उपर्युक्त दूसरे स्ठोकका अर्थ स्पष्ट ही प्रतिफल्लित हुआ है और साथ ही तुकारामजी यह भी बतला देते हैं कि ध्यह निर्णय पुराणोंमें ही हो जुका है। किस पुराणमें कहाँ यह निर्णय हुआ है गह बतलानेकी अन कोई आवस्यकता न रही। भागवत-पुराणके उपर्युक्त स्ठोकमें यह निर्णय किया हुआ सामने मौजूद है।

(७) प्रह्वाद दैत्यपुत्रोंको उपदेश करते हुए कहते हैं (स्कन्ध ७---६)---

> पुंसो वर्षशतं द्यायुस्तदर्थं चाजितासमनः । निष्फर्कं यदसी राभ्यां शेतेऽन्धं प्रापितस्तमः ॥६॥ सुग्धस्य बाहये कौमारे क्रीडतो याति विंशतिः । इत्यादि

तुकाराम 'गार्तो वासुदेव' अभंगमें कहते हैं---

अरुप आयुष्य मानवी देह । ज्ञात गणिरु तें अर्थ रात्र साय । पुढें बारुत्व पीड़ा रोग क्षय । इत्यादि

मानवी देहकी आयु अल्प है। १०० वर्षकी आयु गिर्ने तो आधी आयु तो रात ही ला जाती है। फिर बाल्यकालमें कुछ आयु निकल जाती है। शेप पीड़ा, रोग और क्षय चट कर जाते हैं।

(८) अष्टम स्कन्ध (अ०२-३)में गजेन्द्रका आख्यान है, उसके साथ वुकारामजीके गजेन्द्रसम्बन्धी उस्केल मिळाकर देखनेयोग्य हैं। गजेन्द्रकी कथा और उसका मर्म वुकारामजी वतलाते हैं—

गजेंद्र तो हत्ती सहस्र वरुषे । जळामाजी नकें पिडीकासें ॥१॥ सुद्धदीं सांडिकें कोणी नाहीं साहे । अंतीं बाट पाहे विठो तुसी ॥२॥ इपेच्या सागरा माझ्या नारायणा । तथा दोघाजणां तारियकें ॥३॥ तुकाम्हणे नेलें वाहीने विमानीं । मीही आइकोनी विश्वासकों ॥४॥

ध्यजेन्द्रको जलमें एक सहस्र वर्षसे प्राहने पकड़ रखा था। गजेन्द्रके कोई सुद्धद् उसे खुड़ा नहीं सके। तन अन्तमें हे विद्वस्नाथ! बद्द आपकी प्रतीक्षा करने छगा। हे कृपानिचान मेरे नारायण ! उन दोनोंका आपने उद्धार किया। आप उन्हें विभानमें वैठाकर छे गये। यह सुनकर मुझे भी यह भरोचा हो गया।'

एक इजार वर्षतक गज-प्राहका युद्ध हुआ यह बात भागवतमें भी है—'तयोर्नियुद्धयतोः समाः सहस्रं व्यगमन्।' कोई सुहृद् खुड़ा नहीं सक्के—'अपरे गजारतं तारियतुं न चाशकन्।' गजेन्द्र और माह दोनोंको भगवान्ने तारा, यह बात भागवतमें ही कही है। 'विमानमें बैटा ले जाने-की बात भागवतमें इस रूपमें है—'तेन युक्तः अद्भुतं स्वभवनं गकडा-सनोऽगात्।' रस प्रकार तुकारामजीने भागवतकी जिन-जिन भक्तकथाओं-का उल्लेख अपने अभंगोंमें किया है उन कथाओंको, उल्लेख करनेके पूर्व, मूल भागवतमें अच्छी तरह देख लिया है। अर्थात् भागवतके साथ तुकारामजीका प्रत्यक्ष और हद परिचय था, यह स्पष्ट है।

तुकारामजीकी यह बात भी विशेष मनन करनेयोग्य है कि भगवान् उन्हें विमानमें बैठाकर ले गये। यह युनकर मुझे भी यह भरोशा हो गया। भगवान् भक्तको विभानमें बैठाकर अपने घाम ले जाते हैं यह गजेन्द्र-अम्बरीय आदि भक्तोंके चरित्रोंमें देखा और इसका 'मुझे भी भरोशा हो गया।' तुकारामजीका यह उद्गार उन्हींकी वैकुण्ठगमनकी कथाके साथ मिलाकर देखनेयोग्य है।

(९)तैरैव सद्भवति यधिकयतेऽप्रथक्ष्वात् सर्वस्य तद्भवति सूरुनियेचनंयत्॥ (८।९।२९)

यथा हि स्कन्धदास्तानां तरोर्नुकावसेचनस्। एवमाराधनं विष्णोः सर्वेषामात्मनश्च हि॥ (८।५।४९) श्रीमद्रागवतमं मूल्लेचनका दो बार आया हुआ यह दृष्टान्त, इसी अर्थके साथ, तुकारामजीके अभंगमें भी इस प्रकार आया है—

> भिंचन करितां मूळ॥ वृक्ष ओलावे सकळ॥९॥ नको पृथकाचे मरीं॥ पडो एक सार धरी॥२॥

'मूलका सिखन करनेसे उसकी तरी समस्त बृक्षमें पहुँचती है। पृथक्के पेरमें मत पड़ो, जो शार वस्तु है उसे पकड़े रहो।' शानेश्वरीमें भी यही दृशन्त आया है—'मूलिश्चनसे जैसे सहज ही शाखा-पत्छव सन्तोषको प्राप्त होते हैं' परन्तु 'अष्ट्रयक्त्वात्' पर भागवतमें ही है और उशीसे पृथक्के फरमें मत पड़ो' यह तुकोक्ति निकली है।

(१०) अहं अक्तपराधीनः

(९।४।६३)

अंर मक्तपराधीना । तुका म्हणं नारायणा ॥१॥

(११) बशोकुर्वन्ति मां भक्त्या सत्त्व्वयः सःपर्तियथा॥ (९।४) ६६)

पतिव्रंत जैसा अतार प्रमाण । आम्हा नारायण तैशापरी । 'पतिव्रताके छिये जैसे पति ही प्रमाण है, वैसे ही हमारे लिये नारायण हैं।'

(१२) अर्जिता कथिता भाना प्रायो बीजाय नेष्यते ॥

(१०।२२।२६)

बीज भाजुनि केली लाही। आम्हां जन्म-मरण नाहीं॥ 'बीज भूँजकर लाई बना डाली, तब जन्म-मरण कहाँ रहा ?'

( १२ ) एकाद श स्कन्धके दूनरे अध्यायमें 'कायेन वाचा मन-चेन्द्रियेवां' ( ३६ ) इस स्त्रोकभे लेकर 'विस्त्रजति हृदयं न यस्य साक्षात्'' प्रणयरशनया धृताङ्धियद्यः' ( ५५ ) इन स्त्रोकतक भागवतःधर्मका वर्णन है। इसमें आद्य और अन्त्य दोनों पदोंका अर्थ सुकारामजीके अभंगमें है—

### तुकारामजीका प्रन्थाध्ययन

प्रेमस्त्रदोरी । नेतो तिक दे जातो हरी॥ १॥
मने सहित वाचा काया। अवर्षे दिलें पंढिरिया॥ २॥
(प्रेमस्त्रदोर । जाते हिर र्खीचो जिम ऑग ॥
मन सह तन वचन । किया सब हिर-अर्पण॥)
प्रणयरशना—-प्रेमस्त्रकी डोर ।

- (१४) भागवतके निम्नलिखित क्लोकका तो तुकारामजीने पदशः भाषान्तर किया है—
  - न पारमेष्ठयं न महेन्द्रधिष्ण्यं न सार्वभौमं न रसाधिपश्यम् । न योगसिद्धीरपुनर्भवं वा मध्यर्पितारमेष्डति महिनान्यत् ॥

यह रुलोक एकादश स्कन्ध (अ०१४।१४)में है। कुछ हेरफेरके साथ ऐसा ही श्लोक पष्ठ स्कन्धमें भी है (अ०११।२५) इस
स्लोकका अर्थ यह है कि जिसने मुझे आस्मार्पण किया है वह मेरा भक्त
मेरे सिवा और कुछ भी नहीं चाहता। पारमेण्ट्य अर्थात् परमेष्टीपद
अर्थवा सत्यकोक, महेन्द्रिषण्य अर्थात् इन्द्रपद, सार्वभौनपद, रसाधिपत्य
अर्थात् पातालका आधित्य, योगसिद्धि, अपुनर्भव अर्थात् मोझकी भी
वह इच्छा नहीं करता। इन पारमेण्टयादि छः पर्दोको सामने रखकर,
दुकारामजीने देखिये, कैसे इस स्लोकका अनुवाद किया है—

परमेष्ठीपदा । तुच्छ करीती सर्वदा॥१॥ 'परमेष्ठी पदको भी सदा तुच्छ समझते हैं। (कौन १)' हैंचि ज्याचे धन । सदा हरीचे चिंतन ॥धु०॥ 'सदा हरिका चिन्तन ही जिनका घन है।' हंद्रादिक भोग । भोग्नग्हे तो भवरोग॥२॥ 'इन्द्रादिकोंके जो मोग हैं वे मोग नहीं, मबरोग हैं।'
सार्वमीम राज्य । त्यांसी कांहों नाहों काज ॥३॥
'सार्वमीम राज्यसे उन्हें कोई काम नहीं है।'
पाताडींचें अधिपत्य । ते तो मानिती विपत्य ॥४॥
'पाताळके अधिपति होने हो वे विपत्ति ही समझते हैं।'
योगसिद्धिसार । त्यांसी वाटे तें असार ॥५॥
'योगसिद्धियोंके सारको वे निःसार समझते हैं।'
मोक्षायेवठें सुख । सुख नव्हें तेंचि दुःख ॥६॥
'मोक्षतकके सुखको वे सुख नहीं, दुःख ही समझते हैं।
तुका महता है, हरिके विना वे सब दुख व्यर्थ समझते हैं।'
इतने स्पष्ट प्रमाण पानेके पश्चात् कोई भी यह नहीं कह सकता कि
शीमद्रागवतके साथ तुकारामजीका हद परिचय नहीं था।

# १० पुराणीपर श्रद्धा

भागवतके अतिरिक्त अन्य पुराणोंको भी तुकारामजीने बढ़े प्रेमसे पढ़ा था। पुराणोंके सम्बन्धमें उन्होंने अनेक बार को प्रेमोद्वार प्रकट किये हैं उनसे यह मालूम होता है कि पुराणोंका भी उनके चित्तपर गहरा प्रभाव पढ़ा था।

एक स्थानमें उन्होंने कहा है, 'मैंने पुराण देखे, दर्शनोंमें भी ढूँद-स्रोज की, पर तीनों भुवनमें ऐसा (मेरे नारायण-जैसा) कोई दूसरा न देखा।' एक दूसरे स्थानमें कहते हैं, 'पुराणोंका इतिहास देखा, उसके भीठे रसका सेवन किया और उसीके आधारपर यह कविता कर रहा हूँ, यह स्थर्यका प्रकार नहीं है।' एक स्थानमें सुकाराम भगवान्से प्रार्थना करते हैं कि 'हे भगवन् ! मैं यहाँ ( हन चरणोंमें ) अनन्य अधिकारी कवः कैसे बन सकूँगा, यह मैं नहीं जानता। पुराणोंके अर्थोका जब ध्यान करता हूँ तो जी तड्यने छगता है।' 'भक्तिके बिना भगवान् नहीं मिछने-के', तुकाराम कहते हैं कि 'यही बात पुराण बतलाते हैं। पुराणोंमें यह प्रसिद्ध है कि असंस्थ्य भक्तोंको भगवान्ने उनारा है, पुराण बतलाते हैं कि भगवान् ऐसे दयाछ हैं। पुराणोंके बचन मेरे लिबे प्रमाण हैं।'

इस प्रकार अनेक स्थानों में तुकाराम नीने अपना पुराण-प्रेम व्यक्त किया है। पुराणोंकी मक्त-कथाएँ पढ़कर तुकाराम तन्मय हो जाते थे, इनकी सी उत्कट भगवद्गक्ति मेरे चित्तमें कव उदय होगी, यही सोच उनको होता या और वह व्याकुळ हो उठते थे। पुराणोंका अमृतरस पान करते हुए वह प्रेमाशुओंसे भीग जाते थे। शुवकी ध्याननिष्ठा देखकर वह श्रीविहळरूपके ध्यानमें निमग्न हो जाते थे। नाम-स्थरणसे कितने असंख्य मक्त तर गये, यह सोचकर वह और भी अधिक उरुखाक साथ नाम-कीर्तनमें निमित्रत हो जाते थे। श्रीमद्वागवतादि पुराणोंके समवलोकनका ऐसा मृदु और मधुर सुसंस्कार दुकारामजीके शुद्ध चित्तपर पड़ा। प्नामाचे पवाडे गर्जती पुराणों (पुराण गरजकर नामके गीत गाते हैं) बाले अभंगमें दुकारामजीने यह कहा है कि आदिनाथ शहर, नारद, परीक्षित, वास्मीकि आदि, नामके अलोकिक रागमें तन्मय हो गये और इम-जैसोंको मार्ग दिला गये। अस्तु, यहाँतक इमलोगोंने यह देखा कि गीता तथा भागवतादि पुराणोंका अध्ययन तुकारामजीके शानार्जनका कितना वहा अञ्च था।

## ११ विष्णुसहस्रनाम-पाठ

भागवतपर्भियोंमें विष्णुसहस्रनाम भी पहलेसे ही बहुत प्रिय और मान्य है। इसके नित्यपाठकी परम्परा भी बहुत प्राचीन है। यह विष्णु-

सहस्रनाम महाभारतके अनुशासनपूर्वका ४९ वाँ अध्याय है। भगवानुका ध्यानपूर्वक नाम-सङ्कीर्तन चित्तगृद्धिका उत्तम उपाय है । नाम स्मरण वेदोमे भी विदित है । ऋग्वेदके अन्तिम अध्यायमें यह वचन है—'मर्ता अमर्त्यस्य ते भूरि नाम मनामहे । विप्राक्षो जातवेदसः' श्रीमद्भागवतमें तो अनेक स्थानोंमें, विशेषकर अज्ञामिलकी कथाके प्रसङ्करो ( स्कन्ध ६ अ० २ ) नाम-माहातम्य बहे प्रेमसे गाया गया है। नाम स्मरणके लिये विष्णुसहस्रनाम बड़ा अच्छा साधन है। ज्ञानेस्वरीमें (अ॰ १२ । ९०) ज्ञानेस्वर महाराजने यह स्वष्ट उल्लेख किया है कि 'सहस्रों नामोंकी नौकाओंके रूपमें सजकर मैं संसारके पार पहुँचानेवाचा तारक जहाज बना हूँ। ' नामदेवराय-के अभंगोंमें भी 'सहस्रनामके बटोहियोंको कन्धेपर चढा लिया' ऐसा उल्लेख है। गीता और विष्णुसहस्रनामके नित्यपाठकी परिपाटी बहत प्राचीन है। नाम-स्मरण भवनागर पार करनेका मुख्य साधन है, यह भागवतः धर्मका मुख्य उपदेश है । भागवतमें सहस्रशः यह उपदेश किया गया है । गीतामें भी 'सततं कीर्तयन्तो माम्' ( अ०९। १४ ), 'यज्ञानां जनयज्ञोऽस्मि' ( अ० १० । २५ ), ओमित्येकाक्षरं ब्रह्म (अ०८ । १३ ) इत्यादि प्रकारसे नाम-स्मरणका निर्देश किया गया है। विष्णुसहस्रनाममाला नाम-स्मरणके लिये बनी-बनायी चीज मिल गयी, इससे लोग उनका उपयोग करने लगे और उसका इतना प्रचार हुआ। तुकारामजी भी विष्णुसङ्खनामका नित्य पाठ किया करते थे। वारकरी सम्प्रदायमें यह बात प्रसिद्ध है कि तुकारामजीने विष्णुसहस्रनामके एक लक्ष पाठ किये । तुकारामजीके अभंगोंमें ७-८ बार विष्णुमङस्वनामका नाम आया है--

- (१) बहस्रनामकी नौकाको ठीक कर लो जो भवसागरकेपार करा देती है।
- (२) षट्यास्त्र, चार वेद, अठारह पुराणोंकी एकीभृत प्रतिमास्वरूप इस स्वामरूपको आँखोंमें भर को और विष्णुसहस्रनाममन्त्रमा**का** फेरो ।

- (३) धहस्रनामकी प्रत्येक पुकार उत्तरोत्तर अधिकाधिक बस्ट देनेवास्त्री है।
  - (४) सहस्रनामका रूप भक्तोंका पश्चपाती है।
  - (५) मेरी पूँजी सहस्रनाममाला है।
- (६) एक नाम भी जहाँ असीम है वहाँ सहस्र नामोंकी माला गूँच बाली।
- ( ७ ) जिसके रूप है न आकार, वह नाना अवतार धारण करता है, उसीने अपने सहस्र नाम रख लिये ।
  - (८) सहस्र नामसे पूजा करना करुश ही चढ़ाना है।

तुकारामजीका यह कहना है कि विष्णुमहस्तनाम नौकाका मैंने सहारा िस्त्या, आपकोग भी लीजिये; इससे भव-सिन्धुको पार कर जाओगे। इस सहस्तनामाविस्त्में श्रीकृष्णके जो केशव, पुरुषोत्तम, गोविन्द, माधव, अच्युत, देवकीनन्दन, वासुदेव, गरुडध्वज, नारायण, दामोदर, मुकुन्द, हरि, भक्तवस्त्रस्त, पापनाशन आदि नाम हैं—ये ही तुकारामजीके अभंगोंमें बार-बार आते हैं। कई नामोंपर उन्हें अभंग भी सुक्ते हैं—

( 1 ) धर्मो धर्मविदुत्तमः ।

धर्माची तूं मूर्ति । पाप-पुष्य तुझे हातीं ॥ १ ॥ 'धर्मकी तम मूर्ति हो । पाप-पुण्य तम्हारे हाथमें है ।'

(२) गुप्तश्रकगदाश्वरः ।

धेऊनियां चक्रणदा । हाची धन्दा करीतो ॥ १ ॥ भक्तां राखे पायांपार्शी । दुर्जनांसी संहारी ॥ २ ॥

चक और गदा लिये वह यही किया करता है कि मक्तोंको अपने चरणोंके पास रखता और दुर्जनोंका संहार करता है।?

दु॰ रा॰ १४---

च्नकार।घरः १ पदका यह विवरण है। सुदर्शनचक्रसे वह अम्बरीय-जैसे मक्तोंको अपने चरणोंके समीप रखता और गदासे दंस-जैसे दुर्जनोंका संहार करता है।

(३) अमृतांशोऽमृतवपुः ।

जीवाचें जीवन । अमृताची तनु । ब्रह्माण्डमृषण । नारायण ॥ १ ॥

# १२ महिस्रादि स्तोत्र और सुमापित

तुकारामजीके अमंगोंमें संस्कृत-श्लोकोंके प्रतिरूप या अनुवाद आ जाते हैं, जिनसे उनकी बहुशुतता और धारणा-द्यक्तिका पता लगता है—

- (१) सर्वं विष्णुमयं जगत्। विष्णुमय जगत वैष्णवांचा धर्मं।
- (२) मद्भक्ता यत्र गायम्ति तत्र तिष्ठामि नारद ॥ माझे भक्त गाती जेथें । नारदा मी उमा तेथें ॥ ९ ॥ मेरे भक्त जहाँ गाते हैं, हे नारद ! मैं वहाँ खड़ा रहता हूँ ।
- भर भक्त अहा गात है। इनारद ! भ वहा खड़ा रहत (३) कामातुराणां न भयं न रुजा।

कामातुरा भय लाज ना विचार ।

कामातुरको न भय है, न लजा, न विचार।

(४) क्षमा शक्षं करे यस्य दुर्जनः किं करिष्यति । अनुगे पतितो बह्निः स्वयमेवोपशाम्यति ॥

क्षमाशस्त्र जया नराचिये होतीं । दुष्ट तयाप्रति काय करी ॥ १ ॥ तूण नाहीं तेथें पढ़ला दावाप्री । जायतो विहानी आपसया ॥ २ ॥

'क्षमा-कास्त्र जिल मनुष्यके द्वाधमें है, दृष्टजन उसका क्या किगाइ सकते हैं ! जहाँ तृण ही नहीं है वहाँ दावाग्नि सुलगकर क्या करेगी ! आप ही बुझ जायगी ।'

( ५ ) मूकं करोति वाचाछं पहुं छह्नयते गिरिम् ।

उलंघितें पांगुळ भिरी । मुकें करी अनुवाद ॥ ( १ ) प्रतिष्ठा श्वकरीविष्ठा गौरवं न तु रौरवस् ॥ मानदंभचेष्ठा । हे तों सुकराची विष्ठा ॥ १ ॥

( ७ ) परीपकारः पुण्याय पापाय परपीडनम् ॥

पुष्प परठपकार पाप ते परपीडा । आणिक नाहीं जोडा दुजा यासी ॥

'पुण्य परोपकार है और पाप परपीड़ा है। इसका और कोई जोड़ा नहीं है।'

(८) सृगमीनसञ्जनानां तृणज्ञसन्तोषविद्वितवृत्तीनाम् । लुड्यकथीवरिषशुना निष्कारणवैदिणो जगति ॥

> काय केरों जठकरीं । द्वीवर त्यीच्यां पातावरी ॥ १ ॥ हातों ठायीचा विचार । आहे याति वैसकार ॥ शु०॥ श्वापदातें वधी । निरपरार्वे पार्ची ॥ २ ॥ तका म्हणे सठ । संतों धींडती चांडाठ ॥ ३ ॥

जलचर वेचारोंने क्या किया जो धीवर उनकी दातमें रहता है १ पर यह ऐसा ही है; यह जातिस्वभाव है, इसकी देह ही इनके वैरकी है। (वैसे ही) व्याध निरपराध मुगोंको माग करता है। (और) तुका कहता है, खल जो हैं चाण्डाल, वे सन्तोंको ही सताया करते हैं। खल्पक, धीवर, पिश्चन तीनों दृष्टान्त तुकारामजीने उठा लिये हैं और उन्हें अभंग-वाणीमें क्या ख्यीसे वैठाया है।

भर्तृहरिके नी.तिवैराग्यशतक और आचार्यके पण्डुरङ्गाष्टक, वट्पदी और महिम्नादि सोत्र तुकारामजीके अवलोकन और पाठमें रहे होंगे । पाण्डुरङ्गाष्टकमें इस आशयका एक उल्लोक है कि मगबानने कटिपर बो हाय रले हैं वह यह जतलानेके लिये कि मक्तोंके लिये भवनागर कमरके नीचे ही है । (९) प्रमाणं भवाव्येरिदं मामकानां नितम्बः कराभ्यां छतो येन तस्मात् । विधातुर्वसस्यै छतो नामिकोषः

परवदािक भने पाण्डुरक्रम् ॥

करा दिट्ठल स्मरण । नामीं रूपी अनुसन्धान । जाणानि भक्ती भवलक्षण । जवानप्रमाण दावीरसे ॥ कटीवरी टेबुनी हात । जना दावित संकेत । भव-जलाक्यीचा अंत । इतुलाचि ॥

श्रीविद्वलनायका स्मरण करो । नाममें, रूपमें, उन्हींका अनु-सन्धान करो । भक्तोंको जानकर बतलाते हैं कि भवशागर जाँचके बरावर है । कटियर हाथ रखकर ( भक्त ) जनोंको यह संकेत करते हैं कि भवजलान्धिका अन्त यहींतक है।

(१०) असितगिरिसमं स्यात् कज्जकं सिन्धुपात्रे सुरतज्वरशासा केस्ननी पत्रमुर्वी । क्रिस्रति यदि गृहीत्वा शारदा सर्वकालं तद्रपि तव गुणानामीश पारं न याति ॥

महिम्नःस्तोत्रका यह रलोक प्रसिद्ध है । इस रलोककी छाया आगे दिये हुए अभंगानुवादपर विशेषतः उसके चतुर्य चरणानुवादपर कितनी पढ़ी हुई है यह देखिये—

ंजितके गीत गाते हुए जहाँ श्रुतिशाकों को मौन हो जाना पहता है वहाँ मेरी बाणी ही क्या जो उस स्तुतिको पूरा करे! जहाँ शेषनाग भी अपने सहस्र भुखोंते स्तुति करते-करते यक गये, जहाँ सिन्धुपात्रमें सम्पूर्ण मही भी घुलकर स्याही हो जाय तो भी पूरा न पड़े, वहाँ मेरी बाणी ही क्या जो उस स्तुतिको पूरा करे! तेरी कीर्ति तेरे समने क्खान कहूँ तो अखिल ब्रह्माण्डमें भी वह न समा सकेगो; मेठकी लेखनी, सागरकी स्याही और भूमिका कागज तो पूरा पड़ हो नहीं सकता।'

# १३ तुकारामजीका संस्कृत-ज्ञान

तात्पर्य गीता, भागवत, कई अन्य पुराण तथा महिम्नादि स्तोत्रोंको तुकारामजीने बहुत अच्छी तरहसे पढ़ा था। जिन लोगोंकी यह धारणा हो कि तुकाराम लिखे-पढे नहीं थे वे आश्चर्य करेंगे। तुकाराम-जीने भण्डारा-पर्वतपर जानेश्वरी और नाथभागवतादि प्रन्थोंके अनेक पारायण किये थे । वह मराठी बहुत अच्छी तरहसे लिख सकते थे । बाल-लीलाके जो अभंग उन्होंने बनाये उन्हें उन्होंने अपने हाथसे लिखा । अब वह मंस्कत जानते थे या नहीं और यदि जानते थे तो कितनी जानते थे। यह प्रश्न रहा । गीता और भागवतके अवतरण देकर उनके साथ उनके अभंगोंका जो मिलान किया गया है उससे यह प्रश्न बहुत कुछ इल हो जाता है । समानार्थक अवतरण मैकडों दिये जा सकते हैं परन्तु इसने केवल ऐसे ही अवतरण दिये हैं जिनमे यह बात निर्विवादरूपसे स्पष्ट हो जाय कि तुकारामजी मूल संस्कृत-प्रन्थोंको देखते थे और मूलके बचन गुन-गुनाते हए ही कई अभंग उन्होंने रचे हैं। तकारामजीने स्वयं कहा है कि मैंने अक्षरीपर बड़ा परिश्रम किया, 'पुराणोंको देखा और दर्शनों में लोज की । इससे यह स्रष्ट है कि मूल संस्कृत-प्रत्योंको उन्होंने केवल सुनानहीं, स्वयं देला और पढ़ाथा। देखनेमें भी अन्तर हो सकता है। व्याकरणके नियम चाहे उन्होंने न घोले हों, उन नियमींकी उन्हें कोई आवश्यकता भी नहीं थी। पर भागवतादि ग्रन्थ मूल संस्कृतमें वह पढते थे और उनका अर्थ समझनेमें उन्हें कोई कठिनाई न होती थी । उसके पूर्व उन्होंने किसी उत्तम विद्वानके मुखसे अवण भी किया होगा और उक्ते संस्कृतके साथ उनका परिचय बढा होगा। कुछ स्रोय

यह कहते हैं कि वैराग्य हो जानेके पश्चात् तुकारामजी कुछ कालतक पैठणमें रहे। वहाँ उन्होंने एक विद्वान् भगवद्भक्तके मुँह्रे सार्थ सम्पूर्ण भागवत सनी और पीछे भण्डारा छौटनेपर उन्होंने भागवतके अर्थ-बोधके लिये उसके अनेक पारायण किये । भागवतसम्प्रदायके भागवतसंहिताके सप्ताह बहुतोंने देखे होंगे अथवा चार्त्रमांस्यमें भागवतपुराण भी अवण किया होगा । यह परिपाटी अति प्राचीन है । तुकारामजीने भी सप्ताह और पराण सने होंगे । सप्ताहमें अनेक आस्थावान श्रोता भागवतकी **पोथी** सामने रखकर गुद्ध पाठ भी किया करते हैं और नित्य पुराण-अवण करते-करते बुद्धिमान् पुरुषोंको ही क्यों, ख्रियोंको भी महत्त्वके अच्छे-अच्छे दलोक कण्ठ हो जाते हैं। कुछ लोगोंका यह मत है कि इसी तरहसे तुकारामजीको भी कुछ वलोक याद हो गये, अन्यथा मंस्कतका उन्हें बोध नहीं था। पर ऐसा समझ वैठना युक्तियुक्त नहीं है। स्वयं तुकारामजी ही जब कहते हैं कि 'पुराणोंको देखा, दर्शनोंको हुँदा ।' तब हमें उसमें सन्देह करनेका कोई कारण नहीं है । 'पुराणोंको देखा' याने भावार्थ समझनेके किये मैंने स्वयं पुराणोंको पढा और 'दर्शनोंको दूँदा' याने शास्त्र-प्रन्थोंमें देंद-खोज की; और इनका तात्पर्यार्थ यही समझा कि विद्योगकी शरणमें बाओ, निजनिष्ठारे नाम-संकीर्तन करो ।' तकारामजीने दो-चार बार को यह कहा है कि 'वेदोंके अक्षर पदनेका मुझे आंधकार नहीं' इसका भी मर्म जानना ही होगा। उनके कथनका अभिप्राय यह है कि सन्तोंके बचन मैंने याद किये, भागवतके कुछ रलोक और स्तोत्र कण्ट किये, इसी प्रकार यदि मझे वेद-वचन कण्ठ करनेका अधिकार होता तो उपनिषदींको देखकर उनसे भी नित्यपाठके योग्य वचन-संग्रह मैं कर छेता । शास्त्र पुराण उन्होंने स्वयं देले, वेदोंको भी देखते यदि अधिकार होता, यही इसका स्पष्ट अभिप्राय है। वह इतनी संस्कृत जान गये थे कि भागवतादि धन्योंको मुलमें ही देखकर उनका भावार्थ समझ लेते । उनकी श्रद्धा और

बुद्धि अलैकिक यी, श्राख-पुराणोके भावार्यको तुरंत प्रहण कर छेनेयोग्य उनकी अन्तःकरण-प्रदृत्ति यी। हम कारण इन प्रस्योंको देखते-देखते उन प्रस्योंका अर्थवोघ होने योग्य संस्कृत-भाषाका शान प्राप्त हो जाना उनके छिये कुछ भी कठिन नहीं या। शाखों और पुराणोंका रहस्य विश्वद करनेवाले प्राकृत प्रस्य भी भौजूद ये और उन प्रस्योंको भी उन्होंने देखा या। इसिलिये मूल प्रस्योंको देखकर उनका भावार्य जान लेना उनके से प्रशा-प्रतिभावान् पुरुषके लिये सहज ही या। वेद-शाख्य-पुराणोंका रहस्य शानेश्वरी और नायभागवतमें व्यक्त हुआ या, और इन प्रस्योंको तुकाराम-जीने अपने हृदयसे लगा रखा या। तुकारामजीका आचार उत्तम ब्राह्मणोंके भी अनुकरण करने योग्य या। देवपुजादिके मन्त्र उनहें कण्ठ ये। पूजा सभाग करते हुए प्यत्रहीनं कियाहीनम्' इत्यादि कहकर प्रार्थना की जाती है। तुकारामजी कहते हैं—

असो मन्त्रद्दीन किया । नका चर्या विचारूं ॥ १ ॥ सेवेमध्यें जमा धरा । कृपा करा सेवर्टी ॥ २ ॥

'कर्म मेरा मन्त्रहीन हुआ हो, रीत-अनरीत जो कुछ हो, कुछ मत विचारिये। सेवामें इसे जमा करिये और अन्तमें कृपा कीजिये।'

. भोजन-समयमें 'इरिर्दाता इरिमोंका' इत्यादि कहा करते हैं।
तुकारामजीन उसीको अपनी बागीमें यों कहा है—'दाता नारायण। स्वयं
भोगिता आपण। ।' तुकारामजीका एक बड़ा ही सुन्दर अभंग है—'कास्यानें
पूजा करूं केशीराजा' एक बार ऐसा हुआ कि तुकारामजी सब पूजासामग्री पास रखकर पूजा करने बैठे, पूजा आरम्भ भी नहीं होने पायी
और तुकारामजीको ध्यान लग गया। पूच्य-पूजक और पूजा-साहित्य, यह
त्रिपुटी नहीं रही, तीनों एकाकार हो गये। जिस अभंगकी बात कह रहे
ये वह इसी समयका अभंग है। यह आचार्यके 'परा-पूजा' नामक प्रकरणके
भावमें है। इससे कुछ लोग बड़ी अधीरतासे यह कह देते हैं कि तुकाराम-

जी मूर्तिपुजक नहीं थे । पर इस अमंगसे यदि कोई बात साबित होती है तो वह यही कि तुकारामजी बड़े आस्थावान् और नियमी मूर्तिपूजक थे, और चन्दन, अक्षत, पूल, धूप, दीप-दक्षिणा, आरती, भजन, नित्य शास्त्रोक्त रीतिसे भगवान्की प्रतिमाका पुजन करते थे । निरमक्रमंके वह बड़े पश्के थे, जरा भी दिलाई उनमें नहीं थी । उन्होंका बचन है 'कांही नित्यनेमावींण । अन्न खाय तोचि श्वान' (कुछ नित्य नियमोंके बिना जं अन खाता है वह कुत्ता है।) केवल भण्डारेपर जाकर प्रन्य पढ़े। एकाकार भगवान्की शाब्दिक प्रार्थना की और रातको गाँवके देवालयमें दो पहर कीर्तन कर लिया, इतना ही प्रकारामजीका कार्यक्रम नहीं थाः कुलगरम्परागत श्रीपाण्डरङ्गकी पूजा भी वह नित्य-नियमपूर्वक और अत्यन्त श्रद्धाके साथ करते थे । चैतन्यधन भगवानकी मूर्ति भी चैतन्यवन है, भगवान सामने खड़े हैं, धोड़हा उपचारोंके साथ प्रेमपूर्वक उनका पूजन करना परमानन्दपद जीव-धर्म है। ऐसे आनन्दमम होकर वह भगवान्की पूजा करते थे। पूजामें सब मन्त्र पुराणोक्त ही है। भगवानुकी पूजा करनेका अधिकार एव जीवोंको है । तुकारामजीकी सभद्ध-समन्त्र पूजा, उनका पवित्र रहन-सहन, उनका संस्कृत और प्राकृत भाषाओंके अध्यात्म-ग्रन्थोंका अवलोकन, निरयपाठ और कीर्तन, यह सब इतना आस्थायुक्त या कि ऐसे आचारवान पुरुष ब्राह्मणोंमें भी बहुत कम मिल सकते हैं। बहुजनसमाजपर उनके इस चरित्रका बहुत ही अच्छा प्रभाव पड़ा और उनकी भगवद्गक्तिका डंका सर्वत्र बजने लगा । पुराणमताभिमानियांको तुकारामजीका यह यश दःसह होने लगा । उनकी ओरसे रामेश्वर भट्ट नामके एक पुरुष तुकारामजीसे ल्डने-सगड़नेके लिये आगे बढ़े । वह प्रसङ्घ आगे आवेगा । तुकारामजीके संस्कृत-प्रन्थोंके अध्ययनका यहाँतक विचार हुआ, अब उनके प्राकृत ग्रन्थाध्ययनकी बात देखें ।

## १४ ज्ञानेश्वरी

शानेदवरीके साथ तुकारामजीका कितना गादा परिचय या यह दिखलानेके लिये शानेदवरीके कुछ वचन और साथ ही उनसे मिलान करनेके लिये तुकारामजीके वचन उद्धृत करते हैं।

- (१) राम हृदयमें हैं पर भ्रान्त जीव बाह्य विपर्योपर लुख्य होते हैं। शानेरवरी (अ०९) में इनके लिये जोंक और दाहुरकी उपमाएँ दी हैं। भ्योका दूध कितना पवित्र और भीटा होता है और होता भी है कितना पाय—-स्वचाके एक ही परदेके अन्दर। पर जोंक उसका तिरस्कारकर अग्रह्म रक्तका ही सेवन करती है। (५०) 'अथवा कमलकन्द और मेडक एक ही स्थानमें रहते हैं तो भी कमलमकरन्दका सेवन भारे ही करते हैं और मेडकके लिये कीचड़ ही बचता है' (५८) शतचरण अभंगमें तुकारामजीने भी यही दृशन्त दिया है— भ्नामनिन्दकके लिये भगवान् वैसे ही दूर हैं, जैसे जोंकके लिये दूध।'
- (२) ज्ञानेश्वरी अ०१२-९० में यह ओवी है कि 'सहस्तों नामोंकी नौकाओंके रूपमें सजकर मैं संसारमें तारक चना हूँ।' तुकारामजीका अमंग है कि 'सहस्र नामोंकी नौकाको ठीक कर ली जो मय-सिन्धुके पार ले जाती है।'
- (३) बीज फूटकर पेड़ होता है, पेड़ गिरकर बीजमें समाता है। (ज्ञानेदवरी १७-५९) तुकाराम कहते हैं-पेड़ बीजके पेटमें और बीज पेड़के अन्तमें।
- (४) पण्डित बालकका हाथ पकड़कर स्वयं ही अच्छे अक्षर लिखता है (ज्ञाने० १३-२०८)। तुकाराम-बच्चेके लिये गुरुजी ही पटिया अपने हाथमें लेते हैं।

- (५) सूर्यके तेजके सामने जुगुनूकी चमक क्या ! ( ज्ञाने• १-६७) तुकारान-'सूरजके सामने जुगुनू पुढे दिखाने।'
- (६) 'अखिल जगत् महामुखसे तन जाता है।' (जाने० ९-२००) तुका कहता है, 'अखिल जगत् भगवान्से तन गया है। उसीके गीत गाओ, यही काम वाकी है।'
- (७) यहाँ वे ही लीलामात्रसे (अनायास) तर गये जिन्होंने मेरा भजन किया। उनके लिये भाषाजल हभी पार समाप्त हो गया। (जाने॰ ७-९७) तुकाराम—मुखसे नारायण-नाम गाने लगे तब भव-बन्धन कहाँ रहा ! भव-सिन्धु तो इसी पार समाप्त हो जायगा।
- (८) मन्त भानके देवालय हैं, सेवा उसका द्वार है, इसे दखल कर हो । (भाने० ४-१६६) तुकाराम-सन्तोंके चरणोंमें चुपचाप पढ़े रहो ।
- (९) देवता भाट वनकर मृत्युलोककी स्तुति करने लगते हैं। (शाने॰ ६-४५६) तुकाराम—स्वर्गके देवता यह इच्छा करते हैं कि मृत्युलोकमें हमारा जन्म हो।
- (१०) इन्द्रियाँ आपतमें कलह करने लगेंगी। (ज्ञाने०६-१६) तुकाराम—मेरी इन्द्रियोंमें परस्पर कलह लगी।
- (१६) अपने ही धरीरके रोम कोई नहीं गिन सकता, वैसे ही मेरी विभृतियाँ असंख्य हैं। (शने०१०-२१०) तुकाराम—विराट्के द्यारिमें वैसे ही, गिनने रुगें तो, अगणित केख हैं।
- (१२) भेरी जि उसे प्राप्ति हो वही शुद्ध पुण्य है। (ज्ञाने०९-३१६) तुकाराम — जिसमे नारायण हैं वही शुद्ध पुण्य है।
- (१३) उस अनन्यर्गातसे मेरा प्रेम है। (१०-१३७) तुकाराम-नारायण अनन्यके प्रेमी हैं।

(१४) जब गर्मिणी स्त्रीको परोमा गया तभी गर्भवासी अर्थककी तृप्ति हुई। (ज्ञाने० १३–८४८) तुकाराम—माताकी तृप्तिसे ही गर्भस्य बालक तृप्त होता है'''।

(१५) अपनी कोई स्वतन्त्र इच्छा न रखकर भगवान्की इच्छाके अनुकूछ हो जाय, यह बतलाते हुए ज्ञानेभरजी जलका दृशन्त देते हैं— भाली जलको जिभर ले जाता है, जल उभर ही शान्ति के साथ जाता है, बैसे ही तुम बनो ।' तुकारामजी कहते हैं— जल जिभर ले जाइये उभर ही जाता है, जो कीजिये वही हो जाता है। राई, प्याज और ऊल एक ही जलके भिन्न-भिन्न रस हैं।'

श्चानेश्वरजीक दृष्टान्तको यहाँ तुकारामजीने और भी मधुर और विद्याद कर दिया है। उपाधि भेदसे राई (तामस), प्याज (राजन) और ऊल (सास्विक) में जल त्रिविध होनेपर भी जल तो एक ही है। जलकी जैसी अपनी कोई इच्छा या आग्रह नहीं वैसे ही मनुष्यको निष्काम होना चाहिये।

(१६) नर्वे अध्यायमें गुद्ध ज्ञान बतलाते हुए ज्ञानदेव सञ्जयकी सुखावस्था वर्णन करते हैं—

'( श्रीकृष्णार्जुनसंवादमें ) चित्त मगन होकर स्थिर हो गया, बाणी जहाँ की-तहाँ स्तब्ब हो गयी, आपादमस्तक सारा शरीर रोमाञ्चित हो उठा। आँखें अधखुळी रह गयीं और उनसे आनन्दजळ घरसने स्थ्या। और अन्दर आनन्दकी जो ळहरें उठीं उनसे बाहर शरीर काँपने लगा। ( ५२७,५२८) ऐसे महासुखके अलोकिक रससे जीवदशा नष्ट होने लगी। ( ५३० )'

### तुकाराम कहते हैं--

स्थिरावली वृत्ति पांगुळला प्राण । अंतरीं ची खण पात्रनियां ॥१॥ पंजाळके नेत्र जाके अधींनमीलित। कंठ सहदिन . रोमांच आले ॥ ध्र० ॥ चित्त चाकाटलें खरूपामाझारी । न निषेचि बांटेरी सखावलें॥२॥ तका म्हणं सखें प्रेमेसी इस्कता विशनों निश्चित निश्चिताने ॥ ३ ॥ (स्थिर हुई वृत्ति, रुद्धगति नित्र पहिचान, जत्र पायी॥१॥ श्रास्फारित नेत्र, हुए अधौनीरित । कंठ ग्हदित, रोमहर्षं ॥ घ्र० ॥ चित्त स्चिकत, स्वरूप-निमम्न। करेन गमन, पेसा सुखी॥२॥ तुका कहे प्रेम, सुखसे डोज्ता। निर्भक्त निश्चित, निश्चित हो॥३॥)

(१७) मंतारमें रहते हुए अपना अक्रियत्व कैसे जाना जाय, यह बतलाते हुए शानेश्वरजीने बहुरूपिये (अ०३-१७६) और स्किटकका दृष्टान्त (अ०१५—२४९) दिया है। ये दोनों दृष्टान्त तुकारामजी 'नटनाट्य अवर्षे संपादिलें सोंग', (नटनाट्य सारा रचाया स्वाँग) इस अभंगमें एकत्र ले आये हैं।

(१८) अङ्गारोंकी सेजगर सुलकी नींद। (शानेश्वरी) खटमलकी चारपाईपर सुलकी कल्पना (तुकाराम)।

- (१९) अद्भैतानुभवले देह-भाव खूटनेपर, देहके रहते हुए भी देहसे अलग होनेक भावको प्राप्त होनेपर कर्म यन्धक नहीं होता । ज्ञानदेव इसपर मक्लनका दृशन्त देते हैं। दही मषकर जब उससे मक्लन निकाल लिया जाता है तर वह मक्लन छाछमें डालनेसे किसी प्रकार भी नहीं भिल सकता। इसी वातको तुकारामजी यों कहते हैं कि पद्दिश्ते मक्लन जब अलग कर लिया तब दोनों एक दूसरेमें मिलाये नहीं जा सकते।
- (२०) प्यासा प्यासको ही पोये, भूखा भूखको ही खा जाय। (ज्ञा० १२–६३) तुकाराम≕पास प्यासको पी गयी, भूख भृखको खा गयी।
- (२१) सब प्राणी मेरे ही अवयव हैं, पर मायायोगसे जोबदशाको प्राप्त हुए हैं। (शाने० ७-६६) तुकाराम-एक ही देहके सब अङ्ग हैं जो सुल-दु:ल भोगते—भुगतते हैं।
- (२२) गोताके 'अनित्यमयुखं लोकभिमं प्राप्य भजस्य माम्'
  (अ०९-३३) इत स्लोकपर ज्ञानेश्वरी टीका (४९१—५०७) और
  दुकारामजीके 'याटे या जनाचें योर वा आश्चर्यं' तथा 'विषयवढां भुलने
  जीव' ये दो अभंग मिलाकर पढ्नेसे यह बहुत ही अच्छी तरहसे ध्यानमें
  आ जाता है कि दुकारामजोके विचारोंपर ज्ञानेश्वरीके अध्ययनका कितना
  गहरा प्रभाव पड़ा हुआ था। ये जीव भगवान् को क्यों नहीं भजते,
  किस बल्पर उत्मत्त होकर विषय-भोगमें पड़े हुए हैं, इनकी इन दशापर
  ज्ञानेश्वर-तुकाराम दोनोंको ही बड़ी दया आयी है।

ज्ञा०-अरे, ये मुझे न भर्ने ऐसा कौन-सा वल इन्हें मिल गया है, भोगमें ऐसे निश्चिन्त होकर कैसे पड़े हैं ! (४९३)

तु॰-इनमें कौन-सा ऐसा दम है जो अन्तकालमें काम दे ? किस भरोसे ये निश्चिन्त हैं ? यमदूर्तोंको ये क्या जनाव देंगे ? ज्ञाः - विद्या है या वयम् है इन प्राणियोंको सुखका कौन-सा ऐसा बल-भरोमा है जो मुझे नहीं भजते ? (४९४) जितने भी भोग हैं वे सब एक देहके ही सुख-साधनमें लगे हैं और देहका यह हाल है कि यह कालके मुँहमें पड़ी दुई है। (४९५)

नु • – संमारमें कालका कलेवा बनकर कौन सुखी हुआ है **?** 

ज्ञा०-जहाँ चारों ओर दावानल घषक रहा या वहाँसे पाण्डव कैसे न बच निकलते ? ये जीव इतने उपद्रवॉसे घिरे हुए हैं तो मी कैसे मुझे नहीं भजते ?

तु०-नया ये जीव मृत्युको भूल गये, इन्हें यह क्या चसका लगा है ! बन्धनसे खूटनेके लिये ये देवकीनन्दनको क्यों नहीं याद करते !

(२२) चाहे कोई कितना ही दिमाग खर्च करे, वह चीनीको फिरसे ऊत्व नहीं बना सकता; वैसे ही उसे (भगवान्को) पाकर कोई जन्म मृत्युके इस चक्करमें नहीं पड़ सकता। (श०८-२०२)

तु ०-सासरेचा नव्हे ऊँस । आम्हा कैचा गर्मवास ? ॥ १ ॥

'चीनीका जब फिरसे ऊल नहीं बनता तब हमें गर्भवास कैसे हो सकता है !

(२४) भगवान्के गुण गाते-गाते वेद मौन हो गये और शेषनाग भी यक गये-पशनमं वेदोंसे भी वड़ा कोई है? या शेषनागसे भी बड़े और कोई शेळनेवाले हैं? पर वह शेषनाग भी शस्याके नीचे जा छिपते हैं और वेद प्नेति नेति' कहकर पीछे हट जाते हैं। यहाँ तो सनकादि भी शैरा गये।' (आने॰ ९-२७०-७१)

> तु॰-त्याचा पार नाहीं करुण देदांपी। आणिकही ऋषी दिचारितां। स्हस्तमुखें रोष शिणला बापुडा। चिरितेमा धडा जिहा त्याच्या।

#### तकारामजीका प्रन्थाध्ययन

(आणि) दोष स्तुती प्रवर्तता। जिह्ना चिरूनी पलंग झारा॥१॥

ंत्रेटोंने उनका पार नहीं पाया, ऋषि भी विचारते ही रह गये। सहस्रमुख होर वेचारे थक गये, उनके धड़की जिहाएँ वन गयीं तो भी पार नहीं पा सके और होप स्तुति करते-करते जिहा चीरकर पर्येक बन गये।

(२५) ज्ञानेश्वरीमें (अ० ६-७० से ७८ तक) यह वर्णन है कि देहाभिमानी जीव किस प्रकार शुक्रनलिकान्यायसे आप ही अपने पैर अटकाकर आरमधात करता है। इस शुक्रनलिकान्यायपर तुकारामजी कहते हैं—

आपही तारक, आपही मारक । आप उद्घारक, अपना रे॥ शुक्तकिन्याय, फांसा आपही आप । देखतो स्वरूप, मुक्त जीय ॥

प्यह जीवात्मा आप ही अपना तारक, आर ही अपना मारक है। आप ही अपना उद्धारक है। रे मुक्त जीव ! जरा सोच तो सही कि शुक्रनलिका-स्यायने तुकहाँ अटका हुआ है।

(२६) बड़ोंके यहाँ छोटे-बड़े सभी एक-सा भोजन पाते हैं (ज्ञाने०१८-४८)

त्०-तमयो सी नाहीं वर्णावर्ण-मेद । सामग्री ते सिद्ध मर्भ घरीं ॥ ९ ॥

न म्हणं सुहृदसीयरा आवश्यक। राजा ाणि गंक सारिसंचि॥२॥

'समयोंके यहाँ वर्णावर्ण-भेद नहीं होता । सिद्धोंके यहाँ सभी सामग्री सिद्ध ही होती है । वहाँ अपने सगे-सम्बन्धियोंकी बात नहीं है, क्योंकि राजा और रंक सभी वहाँ समान हैं।

# १५ एक पुरानी पोथी

यहाँत ६ तिल चुकनेके पश्चात् देहुमें एक पुरानी पोथी ऐसी मिली जिसमें जानेदवरीके नारहवें अध्यायकी ओवियाँ और इनमेंसे कई ओवियोंके नीचे उन्हीं अयोंके तुकारामजीके अमञ्ज तिले हुए थे। नारहवें अध्यायमें सगुण भक्तिका उत्तम प्रतिपादन है और इस कारण नारकरी सम्प्रदायमें इसकी विशेष मान्यता है, यह पोधी तुकारामजीके ही लानदानमें उनके किसी पोते-परपोतेने तिली होगी। सम्पूर्ण पोधी यहाँ उद्धृत करना असम्मव है। तथापि नमूनेके तौरपर दो-चार अस्तरण यहाँ देते हैं—

१ ज्ञा॰-व्यक्त और अव्यक्त, निःसंद्यय तुम्हीं एक हो। भक्तिसे व्यक्त और योगसे अव्यक्त मिलते हो। (२३)

तु॰-जो कोई जैमा ध्यान करता है, दयाछ भगवान् वैसे बन जाते हैं। सगुण-निर्गुणके भाम तो ईटगर ये चरण घरे हैं।

योगी लखकर जिसका आभाग पाते हैं वह हमें अपनी दृष्टिसे सामने दिखायी देता है।

२ ज्ञा०-एकदेशीय स्वरूप और सर्वन्थापक स्वरूप, दोनों समान ही हैं। (२५)

तु०-म्हणं बिट्ठन बद्ध नस्हे । स्ताचे बंकि नाई कावे॥

'जो कहता है कि विद्वल ब्रह्म नहीं हैं वह क्या कहता है यह सुननेकी करुरत नहीं !'

३ ज्ञा०-जो ॐकारके परे हैं। वाणीके लिये जो अगम्य है। (३१)

तु॰ –यदि में स्तृति करूँ तो वेदोंसे भी जो काम नहीं बना वह मैं कर सकता हुँ ? पर इस वैलरीको उस मुखका चसका लग गया है रसना बड़ी रस चाहती है। ४ ज्ञा॰-कर्मेन्द्रियाँ सुखपूर्वक उन अशेष कर्मोको करती रहती हैं जो वर्णविशेषके भागके अनुसार प्राप्त होते हैं। (७६) और भी जो-जो कायिक, बान्तिक, मानसिक भाग हैं उन सबके लिये मेरे सिवा और कोई टौर-टिकाना नहीं है। (७९)

तु०—अपने हिस्सेमें जो काम आया वही करता हूँ, पर भाव मेरा तेरे ही अंदर रहे। द्यारीर द्यारीरका धर्म पालन करता है, पर भीतरकी बात रेमन ! तुमत भूछ।

कहीं किसी औरका प्रयोजन नहीं, सब जगह मेरे लिये तू-ही-तू है। तन, वाणी और मन तेरे चरणोंपर रखे हैं, अब हे भगवन् ! और कुछ बचा न देख पडता।

'५ ज्ञा०-अभ्यासके बलते कितने अन्तरिक्षमें चलते हैं, कितनोंने व्याघ्य और सर्पके स्वभाव बदल डाले हैं। (१११) अभ्यासके विषय भी पच जाता है, समुद्रपर भी चला जा सकता है; कितनोंने तो अभ्यासके बलते वेदोंको भी पीछे छोड़ दिया है। (११२) इसल्बिये अभ्यासके लिये तो कुछ भी दुष्कर नहीं है। इसलिये अभ्यासके तुम मेरे स्थानमें आ जाओ। (११३)

तु०-अभ्याससे एक-एक तोळा बचनाग खा जाते हैं, दूरीसे आँखों देखा नहीं जाता। अभ्याससे साँपको हाथमें पकड़ केते हैं, दूसरे देखकर ही काँपने कराते हैं, आयाससे असाध्य भी साध्य हो जाता है; हसका कारण, तका कहता है कि अभ्यास है।

### १६ एकनाथ महाराजके ग्रन्थ

अब एकनाय महाराजके प्रन्योंने तुकारामजीका कितना घनिष्ठ परिचय याः यह देखा जाय । एकनायी भागवतः भावार्थरामायणः फुटकर अमञ्ज इत्यादि साहित्य बहुत बड़ा है । नाय-भागवत और अमञ्ज ही प्रकारामजीके पाठ और अवलोकनमें विदोयरूपसे रहे होंगे । अन्तःप्रभाणके लिये अनेक अवतरण दिये जा सकते हैं; पर अधिक विस्तार न करके कुछ ही प्रभाग यहाँ देते हैं—

(१) मेरे भक्त जो घर आये वे तब पर्वकाल ही द्वारपर आये। ऐसे तीर्यं जब घर आते हैं, वैष्णवोंके लिये वही दद्यभी-दिवाली है। (नाय-भागवत ११–१२६६)

सन्त जय घर आते हैं तय दशहरा-दिवालीका-सा आनन्द मिलता है। यह अनुभव तो सभीको है; पर इस अनुभवको मूर्तरूप प्रदान किया एकनाय महाराजने। उन्होंने एक अभक्तमें भी कहा है—

आजी दिवाळीदसरा। श्रीसाषु संत आरुं घरा ॥ १ ॥ १ भा भा इति दिवाली और दशहरा है, श्रीसाधु-सन्त जो पर पघारे हैं। १ तुकारामजीक अमङ्गका यह चरण तो अत्यन्त लोकप्रिय है—
साषु संत येती घरा। तोची दिवाळी दमरा ॥ १ ॥
१ भाधु-सन्त पर आये वही दशहरा-दिवाली है। १

(२) आत्मवोधके लिये वैसी छद्रपटाहर हो जैसे जलके विना मछली छट्रपटाती है। (ना॰ भा॰ ७-२३)

तु॰-जीवनावेण्ळी मासोठी। तुका तैसा तळमळी॥ जलके बाहर मछली जैसे छटपटाती है, तुका भी देसे ही छटपटाता है।

(३) 'संत आधी देव मग' ( एकनाथ )

'पहले सन्त पीछे देवता ।'

देव सारावे परते । संत पूजावे आरते ॥ १ ॥ (तुकाराम) 'देवताओं को परली तरफ कर दे, पहले सन्तों को पूजे ।' (४) रांडवा केले काजळकुंकु । देखोनि जग लागे शुंकूं॥ (ना० सा० ११--९६७)

भाँडका कात्रर लगाना, माँग भरना देखकर संकार उक्षपर थुकता है।

कुंकवाची उठाठेव । बोडकाबाई काझारा १॥ (तुका०) धाँडको सिन्दूर लेकर क्या करना है !'

(५) 'लब्ध्वा जन्मामरप्रार्ध्य मानुष्यम्'

(श्रीमद्भा०११।२३।२२)

श्रीमद्भागवतकी इस करुगनाको एकनायजीने (अ॰ ९) और फैलाया है—

यात्रानी नरदेह निधान । केणें ब्रह्मसायुक्यीं घडे गमन । देव वांछिती मनुष्यपण । देवाचें स्तवन नरदेहा ॥२५०॥ मनुष्यदेहीचिनि ज्ञानें । सिचदानंदपदवी घेणें । पवढा अधिकार नारायणें । कृः।वलोकनें दीधरू ॥ ३३ ॥

इमलिये नर-देह ऐमा स्थान है कि जिसमे ब्रह्म-सायुज्यकी ग्राति मिलती है। इमीलिये देवता मनुष्य-जन्म चाहते हैं और नर-देहकी स्तुति करते हैं। (२५९) मनुष्यदेहमें ही वह ज्ञान प्राप्त हो सकता है जिससे वह सबिदानन्द-नदवीको प्राप्त करे। नारायणने अपनी कृपा-दृष्टिखे (नर-देहको) इतना यहा अधिकार दे रखा है।

तकारामजी कहते हैं---

इह.तेकीचा हा देह । देद इष्टियताती पाहे॥ १॥ धन्य आम्ही जन्मा आर्टो । दास विठोबाचे झार्टो ॥ष्ठु०॥ आयुष्पाच्या या साधर्ने । सिकदानंदपदवी घेणें॥ २॥ युका म्हणे पाठवणी । करूं स्वर्तीची निशाणी॥ ३॥ 'इहलोककी यह देह, देखो, देवता भी चाहते हैं। इस देहमें जन्म भिकनेसे हम पन्य हुए जो श्रीविद्धलके दास हुए। इसमें जो आयु मिली है वह सम्बदानन्द-पदवीको प्राप्त करनेका सापन है। स्वर्गकी पताका, तुका कहता है कि मेंटमें भेजी जायगी।

(६) केवळ जॉ अपवित्र। स्सिं आणि बानरें। स्यां पूजिली गौळियांची पोरें। ताकपिरें रानटें॥ (ना० भा०१४--२९०)

'रीष्ठ और वन्दर जिनमें कोई पवित्रता नहीं और छाष्ठ पीनेवाले असम्य ग्वाल-बाल, इनका मैंने पूजन किया।'

गौळियांची ताकपिरें । कोण पोरें चांगलीं ?॥ ( दुकाराम ) ध्वालोंके छाछ पीनेवाले बच्चे कौन-से बडे अच्छे हैं ?'

(७) चौपड़के खेलमें गोटीका मरना और जीना जैसा है, शानीकी दृष्टिमें जीवोंका बन्ध-मोक्ष भी वैसा ही है।

'सारी कौन-सी मरे पीछे, अपने पुण्यश्रत्ने, वैकुण्टबाम पहुँचती है ! और कौन नरक पक्कटमें गिरती है ! बद-मुक्तकी बात ही समूख मिथ्या है !' ( नायभागवत २९-७६८ )

सारी जीयी मरी, झूठी बात सारी।

बद्ध मुक बारी, बात कोरी॥ (दुकाराम) सारी मरी-जीयो, यह बात झूटी है। वैसे ही बद्ध-मुक्त होनेवाळी बात मी तका कहता है कि कोरी बात ही है।

(८) क्या ग्रहाश्रममें भगवान् नहीं हैं ! तन वनमें पागल होकर क्यों भटकते हैं ! वनमें यदि भगवान् होते तो हरिन, खरगोश, वाघ क्यों न तर जाते ! आसन जमाकर च्यान लगानेसे यदि भगवान् मिलते तो बक-समुदायोंका क्षणमात्रमें उद्धार क्यों न होता ! एकान्त गुफामें रहनेसे यदि मगवान् मिळते तो चूहे तरना छोड़ घर-पर चीं-चीं क्यों करते रहते ! ( नाथभागवत अ० ५ )

कहो सांप इसता अन्न । करे क्या ध्यान, वक भी ? ॥१॥ कथ्ट भरा भीतर ' भरा उदर, मरूसे ॥धु०॥ करे चूहः भी पकांत । गदहा भी मभूत, रमावे ? ॥२॥ तुका जल नकालय । काग भी नहाय, कहो तो ? ॥२॥ (तुकाराव)

ंक्या साँप अज खाता है ? ( नहीं, वायु-मक्षण करके ही रहता है।) और यकजी कैसा ध्यान करते हैं। इनके भीतर केवल करट भरा है, पेटमें बुराई भरी है। जूहा भी बिलमें एकान्तमें रहता है। गदहा भी सर्वाङ्गमें भभूत रमा लेता है। जलमें ही घड़ियाल रहता है। कौआ जल-जान करता है। पर इससे क्या ! इनके भीतर कपट भरा हुआ है, पेटमें बुराई भरी हुई है! इससे इन्हें कोई साधु या परमार्थके साधक नहीं कहता। वायु-मक्षण, ध्यान, एकान्तवाल, मस्स-लेपन, जलमें बैठकर या खड़े होकर अनुखान या जान—ये सब ईस्वर-प्राप्तिके साधन हैं सही, पर इनको करते हुए भी यदि बुद्धि निर्मल न हो तो इनसे कोई लाम नहीं हो सकता।

(९) अद्वैत मांक और अभेद मिक्तके मान और शब्द शानेश्वरीमें हैं। इसी मिक्तको एकनायने 'मुक्तीवरीस्त्र मिक्त' (मुक्तिके ऊपरकी मिक्त) कहा है। नाय-मागवतमें ये शब्द दस-पाँच बार आये हैं। (अ॰ ९ ओवी ७१० से ८१० तक) इसी 'मुक्तिके ऊपरकी मिक्ति' का उच्छेल तुकारामजीके एक अमङ्गके एक चरणमें है---

मुकीनरोक्त मकि जाण । असंड मुसी नारायण ॥

'मुखमें अखण्ड नारायण नाम ही मुक्तिके कपरकी मक्ति जानो ।'

(१०) देहको मिथ्या कहके त्यागोगे। तो मांझ सुबसे पाओंगे। इसे अच्छा जानके भोगोगे। तो अवदय जावांगेनरकको। इसिट्रिय इसे न त्यागे न मांगे। बीचो-बीच विभाग। आत्मसाधनमें यह हुगे। स्वतावमें पूगे स्वहितार्थ। (नाथभागवत अ०९। १५९-१५३)

'देहको घृणित समझकर त्याग दें तो मोश्च-सुखसे ही बिख्नत होना पढ़े, यदि इसे अच्छा समझकर भोगें तो सीधे नरकका रास्ता नापना पढ़े। इसिलये इसे न त्यागे न भोगे, मध्यभागमें विभाग करे, इसे निज स्वभावसे आत्माहतके लिये आत्मसाधनमें लगावे।'

देहको सुख, न देवे भोग। न देवे दुःख, न करे त्याग॥ देह न हीन, नहैं उत्तम। तुका कहे तुम,करो हरि-भजन॥ (तुकाराम)

'श्वारीरको सुख-भोग न दे, दुःख भी न दे, इसका त्याग भी न करे। श्वारीर न सुरा है न अच्छा है; तुका कहता है, इसे जल्दी हरि-भजनमें लगाओ।

नाषका भावार्थरामायण भी तुकारामजीने देखा था। इसमें सन्देह नहीं । भावार्थरामायणसे दो अवतरण छेते हैं—

- (११) 'वैराग्यकी बार्ते तभीतक हैं जबतक कोई सुन्दर स्त्री नेत्रोंके सामने नहीं आयी है।' (भावार्यरामायण अरण्य अ०३)
- ंबैराग्यकी बातें बस्क तभीतक हैं जबतक किसी सुन्दर स्त्रीपर हिष्ट नहीं पड़ी।' (तुकाराम)
- (१२) 'श्रीरामनामके विना जो मुल है वह केवल चर्मकुण्ड है। भीतर जो जिह्ना है वह चमड़ेका टुकड़ा है। (भा० रामायण)
  - · 'जिसके मुँहमें नाम नहीं वह मुँह चमारका कुंडा है ।' ( तुकाराम )

नाथ और तुकाराम दोनोंके ही अमगोंके संग्रह प्रसिद्ध हैं। नाथके अभंगोंका पाठ और अध्ययन तकारामजीने किया था और इसका तकारामजीके चित्त और वाणीपर वडा प्रभाव पढ़ा था । नाथ और तकारामजीकी कुछ उक्तियाँ मिलाकर देखें । पहले नायकी उक्ति देते हैं, पीछे तुकारामजीकी । पाटक इसी क्रमसे दोनोंको मिलाकर पढें---

- (१) एक सद्गुहकी ही महिमा गाया करे, अन्य मनुष्योंकी स्तृति कछ काम न देगी।
  - -एक विद्वलकी ही महिमा गाया करे, मनुष्यके गीत न गाये !
  - (२) चिंतनासी न रुगे वेळ । कांहीं तया न रुगे मोरु ॥ वाचे सदा सर्वकाळ । रामकृष्ण हरी गोविंद ॥१॥

'चिन्तनके लिये कोई समय नहीं लगता। उसके लिये कल मह्य नहीं देना पडता । सब समय ही 'राम कृष्ण हरि गोविन्द' नाम जिह्नापर बना रहे।'

- --चिंतनामी न त्यो देत । मई कार कार्डे॥ 'चिन्तनके लिये कुछ समय नहीं चाहिये, सब समय ही करता रहे।'
- (३) सदा 'राम कृष्ण हरि गोविन्द' का चिन्तन करो । यही एक सत्य सार है, व्युत्पत्तिका भार केवल व्यर्थ है।
  - ---यही एक सत्य सार है, व्युत्पत्तिका भार वेकार है।
- (४) द्रव्य लेकर जो कथा-कीर्तन करते हैं वे दोनों ही नरकमें जाते हैं।
- ---कथा-कर्तिन करके जो द्रव्य देते या लेते हैं वे दोनों ही नरकर्मे जाते हैं।
- (५) गीता और भागवतपर एकनाथ और तुकाराम दोनोंका ही असीम प्रेम था। दोनोंने ही नाम-स्मरणका उपदेश दिया है और दोनोंके इदयमें हरिहरेक्यभाव या-

आयुष्यअंतवरी नाम-सररण। भीतानागवताचें श्रवण॥ विष्णुशिवमृतिंचें ध्यान। हेचि देणें सर्वथा॥

'जनतक जीवन है तनतक नाम-स्मरण करे, गीता-मागवत श्रवण करे और हरिहरमूर्तिका ध्यान करे''।'

- --गीतामागवत करिती श्रवण । आणिक चिंतन विठोबाचे ॥ गीता-मागवत अवण करते हैं और विठोबाका चिन्तन करते हैं।
- (६) आपके नामकी महिमा हे पुरुषोत्तम ! मैं नहीं समझ पाता । ---आपके नामकी महिमा हे पुरुषोत्तम ! मैं नहीं समझ पाता ।
- (७) कर्माकर्मके फेरमें मत पड़ो । मैं भीतरी बात बतलाता हूँ । श्रीरामका नाम अवद्यानके साथ उचारो ।
- —धर्मको जो समझते हैं और जो नहीं समझते, सब सुनो, में रहस्यकी बात बतलाता हूँ। मेरे विठोबाके नाम अदृहासके साथ उचारो ।
- (८) स्त्रीके अधीन होकर पुरुप स्त्रीण न वने, उसके इद्यारेपर नाचकर अपना परमार्थ खो न दे। एकनाय और तुकाराम दानोंका यही उपदेश है।

स्त्रीके अभीन जिल्का जीवन हो जाता है उस अध्यक्षको नरकमें जाना पड़ता है। स्त्रीका रुख देखकर वह चलता है। और किसीकी बात उसे अच्छी नहीं लगती। (एकनाथ) स्त्रीके अधीन जिसका जीवन होता है उसको देखनेसे भी असगुन होता है। ये सब बन्तु संसारमें न जाने किसलिये मदारीके बन्दरकी तरह जीते हैं। स्त्रीकी मनोबाञ्छाको ही जो सत्य समक्षता है वह स्त्रैण सचमुच ही पूरा अभागा है। (द्वकाराम)

बहाँ भ्रदारीके बन्दर' की बात पदकर शानेदबरीकी वह ओवी याद आती है जिसमें कहा है, प्लीके चिचका जो आराधन करता है, उसीके क्खपर नाचता है।' वह मदारीका बन्दर-जैसा है।' (अ॰ १३–७९३) (९) हरि-हरके अमेदके सम्बन्धमें दोनोंके ही अमङ्ग देखने ] योग्य हैं। एकनायके तीन अमङ्गोंका एक-एक चरण लेनेसे तुकारामजीका एक अमङ्ग बनता है।

> हरिहरा भेद । नका करूँ अनुवाद॥ घरिता रे भेद । अधम तो जाणिजे॥१॥

यह एक अमङ्गका प्रथम चरण है। दूसरे एक अमङ्गका तीसरा चरण ऐसा है---

> गोडीसी सांबर सांबरसी गोडी । निवडितां अर्थवडी दुजी नन्हें॥ एक तीसरे अभक्कका चरण इस प्रकार है—

एका वेलांटीची आही । मूर्ख नेणती बापुडीं ॥१॥

इन तीनों चरणोंका भाव यह है कि 'इरि और इरमें भेदकी करंगन-कर उसका फैलाव मत करो । जो ऐसा भेद घारण करेगा उसे अधम समझो । मिटासमें चीनी है और चीनीमें भिटास है, अर्थको विचारो तो चीज एक ही है।'

(एक आडीकी ही आब है) इस बातको मूर्ख येचारे नहीं जानते।

इन तीनों चरणोंमें जो भाव हैं वे तुकारामजीके जिस अभक्कमें एकीभूत हुए हैं उस अभक्को अब देखिये—

> हरिहरां भेद । नाहीं, नका करूं बाद ॥१॥ एक एकाचे हदयीं । गोडी साखरेचे ठायीं ॥छु०॥ भेदकासी नाड । एक बेलांटीं च आड ॥२॥ उजदा बाम मान । तुका म्हणे एकचि औम ॥३॥

'हरि-हरमें भेद नहीं है, झूठ-मूठ बहत मत करो । दोनों एक दूसरेके हृदयमें हैं, जैसे मिठास चीनीमें और चीनी मिठासमें है। भेद करनेवालोंकी दृष्टिके जो आड़े आती है वह एक आडीकी ही आड है। दाहिना और वायाँ दो थोड़े ही हैं। अङ्ग तो एक ही है।

(१०) देव उमा मार्गे पढें। वारी सांकडें भराचें॥ (पकनाथ)

भगवान आगे-गीछे खड़े संसारका संकट निवारण करते हैं।'

देव उमा मार्गे पुडें । उगवी कोडें संकट ॥ (तुका०)

भगवान् आगेपीछे लड्डे संकटसे उवारते हैं।

( ११ ) सद्गुब-महिमाके विषयमें एकनाथ महाराज कहते हैं—

उनके उपकार कभी उतारे नहीं जा सकते । प्राण भी उनके चरणोंपर रख दूँ तो यह भी योड़ा है।

सन्त-स्तवनमें तुकाराम महाराज कहते हैं---

इनसे उन्ध्रण होनेके लिये इन्हें क्या देना चाहिये ! यह प्राण भी चरणॉपर रख दूँ तो योड़ा है !

(१२) पण्डरीका वह वारकरी धन्य है, उसका जन्म धन्य है, जो नियमपूर्वक पण्डरी जाता है और वारी टलने नहीं देता। (एक०)

---पंढरीचा बारकरी । बारी चुकों नेदी हरी ॥ (तुका०)

'पण्डरीका वारकरी वारी और इरीको नहीं भूखता ।'

(१३) दोचि अक्षरांचें काम । वाचे म्हणा रामनाम ॥ (एक०)

(दो ही अक्षरोंका काम । बाचा कहो राम नाम ॥)

दांचि अक्षरांचें काम । उचारावा रामराम ॥ (तुका०)

(दो ही अक्षरोंका काम । उचारो श्रीराम राम ॥)

(१४) बारं-बार लोगोंस कहता हूँ, सबसे यही दान माँगता हूँ। बार-बार यही कहता हूँ

बार-वार यही कहता हूँ जगतसे यही दान माँगता हुँ॥(पक०) ( १५ ) भागवत-सम्प्रदायमें इरि-इरका समान प्रेम है और एकादशी तथा सोमवार दोनों ही वर्तीका पालन विहित है।

जो सोमवार और एकादशी-वत रहते हैं उनके चरण मैं अपने मस्तकते वन्दन करूँगा। शिव-विष्णु दोनों एक ही प्रतिमा हैं ऐसा जिनका प्रेम है उन्हें वन्दन करूँगा। ( एक० )

एकादशी और सोमवारका वत जो नहीं पालन करते उनकी न जाने क्या गति होगी! ( तुका० )

- (१६) जो मुझे नाम और रूपमें हे आये उन्होंने मुझपर बड़ी कृपा की। हे उदब ! उन्होंने मुझे यह सुगम मार्ग दिखाया। (एक०)
  - --( भगवान् ) नाम-रूपमें आ गये। इससे सुगम हो गये। (तुका०)
- (१७) कहीं कहीं ऐसा जान पड़ता है कि एकनाथ महाराजके अभङ्गका मनन करते हुए कहीं उनकी उक्तिकी पूर्विके तौरपर और वहीं प्रेमसे उनकी वातका उत्तर देनेके लिये तुकारामजीने अभङ्ग रचे हैं। एकनाथ महाराजका एक अभङ्ग है, 'देवाचे ते आस जाणांवे ते संतर' (भगवान्के जो आस हैं वे ही सन्त हैं)। इसी अभङ्गकी मानो पूर्तिके लिये तुकारामजीने 'नव्हती ते संत करितां कवित्व' (सन्त वे नहीं हैं जो कविता करते हैं) इत्यादि अभङ्ग रचा है। बिह्मावाईका मूल 'सर्वसंग्रहगाया' मुझे शिऊरमें उनके वंद्यजींके पाससे मिला। उसमें वीचहीं एक पन्नेपर एकनाथ महाराजका 'ब्रह्म सर्वगत सदा सम' इत्यादि अभङ्ग लिखा हुआ था। इस अभङ्गका भुवपद है, 'ऐसे कास्यानें भेटती ते साधु' ( ऐसे महात्मा कैसे मिलते हैं)। इसी अभङ्गक नीचे तुकारामजीका 'ऐसे ऐसियाने भेटती ते साधु' ( ऐसे महात्मा ऐसे मिलते हैं) इत्यादि अभङ्ग दिया हुआ है।
- (१८) ज्ञानेश्वरीका नाय-भागवतगर और इन दोनों प्रन्योंका तुकारामजीके अभक्कोंपर विलक्षण परिणाम घटित हुआ देख पड़ता है।

अर्जुन जब मोह्से विकल हो उठा तब 'स्नेहकी कठिनता' बतलाते हुए ज्ञानदेव कहते हैं—

भींरा चाहे जैसे कठिन काठको मौजके साथ भेदकर उसे खोखला कर देता है, पर कोमल किलमें आकर फॅट ही जाता है। (२०१) वह प्राणोंको उत्सर्ग कर देना पर कमल दलको नहीं चीरेगा। स्नेह कोमल होनेसे ऐसा कठिन है। (२०२ अ०१)

भौरिका यह दशन्त एकनाथ महाराजने प्रहण किया है, साथ ही उसमें उन्होंने गृहस्थोंका नित्य परिचित बालकका मधुर दशन्त जोड़ा है—

जो भोरा सूले काठको स्वयं कुरेद डालता है वह कोमल कमलके बीचमें आकर प्रीतिकी रीतिमें लग जाता है, केसरको जरा भी घका नहीं लगने देता। ऐसे ही बच्चा जब बापका पह्या पकड़ लेता है तब बाप वहीं खड़ा रह जाता है, इसलिये नहीं कि बाप इतना दुर्बल है बिन्क इस-कारणसे कि वह स्नेहमें फॅसकर वहीं गड़ जाता है। ( नायभागवत २। ७७७-७७९)

तुकागमजीने अपने अभङ्गमें इन दोनों दृष्टान्तीका उपयोग किया है —

'जो भींरा काठको कुछ नहीं समझता उसे फूस्त फँसा लेता है। 'प्रेम-प्रीतिका वैंघा' किसी तरहसे नहीं खूटता। बचा पछा पकड़ लेता है तो बाप बालकके सामने लाचार हो जाता है। तुका कहता है, भावसे या भयसे भगवानको भजो।'

तुकारामजोका एक और अमङ्ग है जिसमें बच्चेका दृष्टान्त फिरसे आया है---

> प्रीतीचा कळह । पदरासी घाली पीळ । सरों नेदी बाळ । मानेपुढें पिल्वासी ॥१॥ काय लागे त्यासी बळ । हेडाबिता कोण काठ । गोबिती सबळ । जाटी स्नेह सुन्नाची ॥

प्रेमकी कलह है। बचा पहा पकड़कर ऐंचता-ऐंटता है। बापको इचर-उधर हिलने नहीं देता है। यदि बाप चाहे तो बच्चेको झटक दे सकता है। इसमें कौन-से बड़े बलकी जरूरत है? झटका देनेमें देर भी कितनी लगेगी; पर स्नेह-सूत्रके जाल ऐसे हैं कि बलवान् भी उनमें फेंस जाते हैं।

एकनाय महाराजकी शैलीमें फैलाव काफी रहता है, कुकारामजीकी वाक्शैली सूत्र-जैसी चुस्त और साफ होती है। शानेश्वरी और नाय-भागवतका अध्ययन सुकारामजीने बहुत अच्छी तरहसे किया। शानेश्वरीको नाय-भागवत विश्चद करता है। इन दोनों प्रन्योंका जिसने उत्तम अध्ययन किया हो वही सुकारामजीके सूत्ररूप वचनोंकी गुश्यियोंको सुलझा सकता है। उदाहरणके तौरपर यह अभङ्ग लीजिये—

गेदेकार्ठी होता आड । करुनी कोडकबतुक ॥ ९ ॥ देखण्यानी एक केर्ले । आइत्यानेलें जिवनार्पे॥धु०॥ राखोनियां होतो ठाव । अत्य जीव लावूनी॥ २ ॥ तुका म्हणे फिटे घणी । हे सजनीं विश्रांती॥ ३ ॥

गोदावरीके किनारे एक कुआँ या । वरसातके जलसे लवालव भरा या और अपनी ज्ञानमें मस्त या । मैं भी वहाँ अपने जरा-से प्राणको लिये, जगह दशये बैठा या, पर देखनेवालोंने एक उपकार किया । वे मुझे नदीके बहते जलमें ले गये, वहाँ मेरी तृप्ति हुई । यह विभाम सत्यक्कसे ही मिला ।

इतनेचे पूर्ण अर्थ-बोच नहीं होता । देखनेवालीने उपकार किया। ये देखनेवाले कौन हैं ? 'गोदावरी' कीन हैं और यह कुआँ क्या है ? देखनेवाले कन्त हैं, ये ही नदीके बहते जलमें ले गये । यह इन्होंने वहा 'उपकार' किया । इस उपकारकी कृतकता प्रकट करनेके लिये यह अभङ्ग रचा गया है। यह सन्तपरक है। संसार-सागरको पार करनेके अनेक उपाय हैं। उनमें मुख्य ज्ञान और भक्ति हैं। मिकि-मार्ग स्रष्टः निर्विष्ठ और निर्व्य-निर्मल है; ज्ञान-मार्ग मध्यम और कलाहीन है। मिकि-मार्ग ही गोदावरी अखण्डप्रवाह कल्ककल-नादिनी नदी है और ज्ञान-मार्ग ही 'कुआँ' है। नाय-मागवतके ११ वें अध्यायमें ४८ वें

प्रायेण भक्तियोगेन सस्सङ्गेन विनोद्धव । नोपायो विद्यते सध्यक प्रायणं हि सतामहस् ॥

इती रुगेकपर वह भाष्य है। रुगेकका भाव यह है कि प्सरक्क्सरे भिलनेवाले भक्तियोगके विना भगवत्-प्राप्तिका अन्य उत्तम उपाय प्रायः नहीं है। कारण, तन्तींका उत्तम आश्रम मैं ही हूँ। यह भगवद्भचन है। इसपर नाय भाष्य इस प्रकार है—

प्लेतमें पानी देना हो तो मोट और पाट दो ही उपाय हैं। मोटले कुएँमेंसे पानी निकालो तो बहुत कह करनेपर थोड़ा ही पानी मिलता है। फिर मोटके साथ रस्सा और एक जोड़ी बैल भी चाहिये। फिर बरावर 'ना' 'ना' करते बैलोंको टोंकते-पीटते, लींच-लाँच करते पानी निकालो तो उससे थोड़ी ही जमीन भीनेगी, पर नदीके पाटकी यह बात नहीं है। जहाँ उसके जल-प्रवाहके आनेके लिये रास्ता बन गया वहाँ रात-दिन घड़पड़ाता हुआ जल बहुता ही रहेगा।' (१५३१-३२, ३४)

यह मोटसे पानी निकालना ही शान-मार्ग है—

मंथ्चें पाणी तेसें ज्ञान । करूनि वेदशास्त्रपठण । नित्यानित्यविवेकासी जाण । पंडित विचक्षण बसती ॥१५३५॥

भोटसे पानी निकासना जैमा है, वैसा ही ज्ञान है। वेद और ग्रास्त्र पढकर ये विचक्षण पण्डित नित्यानित्यविषेक करने बैठते हैं, तय स्या होता है!— 'एक कर्माकडे ओढी । एक संन्यासाकडे ओ**ढी** ॥

'एक कर्मकी ओर खींचता है, दूसरा संन्यासकी ओर ।' कोई तप बतलाता है, कोई पुरधारण, कोई वेदाध्ययन, कोई दान और कोई योग बतलाता है। जिसकी मितमें जो आया उसीको उसने शानका सार बतलाया।

'शन-मार्गकी ऐसी गति होती है। अनेक प्रकारके विन्न आते हैं। विकल्प-स्युत्पत्ति उड़ जाती है। वहाँ मेरी 'निजप्राप्ति' नहीं होती।' (१५४१)

पर मेरी भक्तिकी यह बात नहीं है। नाममात्रसे ( मेरे भक्त ) सुझे पाते हैं। '(१५४२)

गङ्गा-प्रवाह-जैसी हरि नामकी घड़घड़ाइटमें विद्य बेचारोंके लिये कोई ठौर-ठिकाना नहीं रहता | इसलिये भ्यक्तिसे बदकर और कोई मार्ग नहीं है |

यदि ऐसा है तो सब लोग भक्ति क्यों नहीं करते ? इसका उत्तर यह है। ध्यदि कोटि जन्मोंकी पुण्य-सम्पत्ति गाँठमें हो तो मेरे सन्तोंकी सङ्गति मिलती है और सस्सङ्गतिसे ही मिक्त उछसित होती है।' (१५५१)

अस्तु, एकनाय महाराजकी इन ओवियोंके भाव जब अन्तःकरणमें भरे हुए ये उसी समय तुकारामजीके चित्तमें यह अभङ्ग स्फुरित हुआ होगा, यह बात बिल्कुल स्पष्ट है। प्रन्याप्ययन तथा अन्य साधनींछे प्राप्त होनेवाले शानके भरोसे जब मैं बैठा हुआ या तब सन्तीने दया करके बुझे परमात्माकी भक्तिरूप महागङ्गामें लाकर छोड़ दिया। यही बात तुकारामजीको अपने अभङ्गमें कहनी यी। तुकारामजीने एकनाय महाराजको 'जीके मेरे जीवन एक जनार्दन' कहकर कई स्थानोंमें स्मरण करके उनका 'वाक्ऋण' शोध किया है।

## १७ नामदेवके अभङ्ग

अब नामदेवकी ओर चलें । नामदेवके अभन्नोंकी भाषा सन्यवस्थितरूपसे छपी नहीं है इसलिये, तथा तुकारामजी नामदेवके ही अवतार थे इमलिये भी जनका सम्बन्ध अवतरण देकर दिखानेकी विशेष आवश्यकता नहीं है । जिन-जिन विषयोंपर नामदेवके अभक्त हैं प्राय: उन सभी विपयोंपर तुकारामजीके भी अभन्न हैं। नामदेवजीकी सगुण भक्ति अत्युत्कट हार्दिक प्रेमसे भरी हुई है, उनकी मधुर भक्ति मधुरतम है। इस सम्बन्धमें नामदेव-जैसे नामदेव ही हैं। नामदेव अपने घरके सम लोगोंसहित, दासी जनाके भी सहित सर्वया पाण्डरक्क हैं और भगवान्से उनकी अर्जनकी-सी सख्यभक्ति है । नामदेवके घरके आदमी-जैसे ही भगवान उनके साथ रात-दिन रहनेवाले। खेळनेवाले। बोळनेवाले। प्रेम-कलड करनेवाले घरके ही आदमी बन गये हैं। भौने पाया निज मर्म। साध् भागवत धर्म' इमीके लिये नामदेवका अवतार हुआ था । नामदेव इस युगके उद्भव ही थे। भगवानुके साथ इनकी वहे प्रेमकी घुल-घुलकर बातें हुआ करती थीं 'अरी मेरी माई संतनकी छाँई। समिरत पनडाई प्रेमामृत ।' इत्यादि कहते हुए वह भगवान्से बड़े ही मीठे लाइ छड़ाते थे और भगवान् भी अपना घड्गुणैक्षर्य भूलकर उनके प्रेममें पग जाते थे । भक्त-भगवान्की वह प्रेम सरस कोमलता नामदेवकी ही बाणीसे जाननी चाहिये । नामदेव भगवानुसे कहते हैं कि तम पक्षिणी हो, मैं अण्डज हैं; तुम मृगी हो, मैं मृगड़ीना हैं; तुम मैया हो, मैं बचा हैं; तुम कृष्ण हो, मैं चिनमणी हैं; तुम समुद्र हो, मैं द्वारका हैं; तुम तुलसी हो। मैं मञ्जरी हूँ । भगवान्के साथ नामदेवका ऐसा बिलक्षण सख्य था। यह देखकर तथा मृदतामें नवनीतको मात करनेवाली उनकी मधर बाणी सुनकर पाषाण भी अपना बहत्व छोड़कर द्रवित हो जाय। बाकी सब बातोंमें नामदेवजीके ही मंद्योचित और परिवर्द्धित संस्करण तुकारामजी थे । तुकारामजीकी वाणीमें भगवद्भक्त, लोकोद्धारक महापुरुषकी जो दिव्य स्फ्रतिं, जो उसक, जो प्रखरता और जो ओज भरा है, वह अलोकिक ही है। पर यहाँ हमें नामदेव-तुकारामकी परस्पर तुलना नहीं करनी है। नामदेव ही तकारामके रूपमें धर्म-कार्यार्थ अवनरित हुए, इसिलये नामदेवका जो बढ़ा काम वाकी था वही तुकारामजीने किया, यही कहना उचित है। टोनोंके अभंगोंमें जो साम्य है। उसका अब किञ्चत अवलोकन करें। कई चरण दोनोंके अभंगोंमें विस्कृत एक से हैं, जैसे 'देवावीण ओस स्थळ नाहीं? यह नामदेवका चरण है, और तकारामजीने कहा है। 'देवाबीण ठाव रिता कोठें आहे !' दोनोंका मतलब एक ही है अर्थात 'भगवानसे खाली कोई स्थान नहीं।' एकाभ शब्दका हेर-फेर है, पर एक सामान्य कथन है और दूसरा प्रश्नरूपमें है। नामदेवका चरण है, 'पंढरीच्या सुखा। अंतपार नाहीं लेखा।' तुकारामजीका समचरण है, भोकुळीच्या सुखा अंतपार नाहीं देखा ।' नामदेव कहते हैं, 'वीतभर पोट लागर्लेसे पाठीं' ( बित्ताभर पेट पीठसे जा लगा है )' और तुकाराम कहते हैं, 'पोट लागलें पाठीशीं । हिंडवितें देशोदेशीं' (पेट पीठसे लगा है और देश-देश धुमा रहा है), 'झूठ' पर दोनोंके चार-चार अभंग हैं। नामदेवने भक्तिकी उत्कटतारे सारा हुट खयं ही ओद लिया है। कहते हैं, 'मेरा गाना झठा, मेरा नाचना झुठा, मेरा ज्ञान हाठा और ध्यान भी हाठा।' और तकारामजी कहते हैं। 'लटिकें तें ज्ञान लटिकें तें ध्यान । जरी हरि-कीर्तन प्रिय नाहीं ॥१ (वह ज्ञान स्रठा और वह ध्यान भी झठा जो हरि-कीर्तन-प्रिय न हो।) तुकारामजीने इस्ट स्वयं नहीं ओदा है। इस्टोंके पस्ले बाँघ दिया है।

(१) नामदेवके एक अभंगका आदाव है—'इस पण्डरीमें थे, यह इमारी पुरातन पैतृक भूमि है। रानी रखुमाई इमारी माता और पण्डुरङ्ग इमारे पिता हैं। (भु॰) पुण्डलीक इमारे भाई और चन्द्रभागा बहिन हैं। नामा कहता है, अन्तमें घर अपना चन्द्रभागाके किनारे है।'

इसी आश्यका तुकोबाका अभंग यों हे—प्हमारी पैतृक भूमि पण्डरी है, तर हमारा भीमा-तीरपर है। पाण्डरंग हमारे पिता और रखुमाई हमारी माता हैं। (धृ॰) भाई पुण्डलीक मुनि और बहिन चन्द्रभागा हैं। तुकाका यह पुरातन परम्परागत अधिकार है जो चरणोंके पास रहता हूँ।

(२) भगवन् ! भेरा मन अपने अभीन करके बिना दाम दिये स्वामित्व क्यों नहीं भोगते हो ! मैं भुफ्तका नौकर तो मिला हूँ जो निरन्तर आपकी सेवा करनेके लिये उचार खाये वैठा हूँ। और तुम्हारे ऊपर कुछ भार भी तो नहीं रखता। (नामदेव)

इसी भावको, देखिये तुकारामजीने किस प्रकार व्यक्त किया है— दान देकर लोग सेवक ढूँढ़ते हैं। इम तो विना कुछ लिये ही सेवक बनना चाइत हैं।

(२) बढ़े आदमीका खड़का यदि चीयड़ा ओढ़े तो सब लोग किसको हँमेंगे ! तुम तो अविनाधी त्रिभुवनके राजा हो और तुम्हीं मेरे स्वामी हो। (नामदेव)

बड़ेका लड़का यदि दीन-दुर्ली दिखायी दे तो हे भगवन् ! लोग किसको हँसेंगे ! लड़का चाहे गुणी न हो, खच्छतासे रहना भी न जानता हो तो भी उसका लालन-पालन तो करना ही होगा । (धु॰) तुका कहता है, बैसा ही मैं भी एक पतित हूँ, पर आपका गुद्राह्वित हूँ। (तुकाराम)

#### तुकारामजीका प्रन्थाध्ययन

(४) मोगावरी शास्त्री वातला पाणण । मरण मरण आणिवेलें ॥ (विषयोंका मोग, जला ढाला सारा । मृत्युको ही मारा, निःसंशय॥)

बह दोनोंके ही एक-एक अभंगका प्रथम चरण है । आगेके चरण दोनोंके एक-दूसरेसे भिन्न हैं।

- (५) 'विठाई माउली वोरसोनी प्रेमपान्हा घाली' ये शब्द-प्रयोग दोनोंके ही अभगोंमें बार-बार आये हैं ।
- (६) 'तत्व पुतावया गेळीं वेदशाती' (तत्व पूछने वेदशके पास गये) यह नामदेवका अभंग और 'शानियाचे घरीं चोजवितां देव' (शानीके यहाँ भगवानको दूँदते) यह तुकारामजीका अभंग, दोनोंका ही एक ही आध्य है। वेदश, धास्त्री, पण्डित, कथावाचक आदि सबको देखा पर तेरा प्रेमानन्द उनके पास नहीं है इसिक्टिये तेरे ही चरणोंको चित्तमें और तेरा ही नाम मुख्यमें धारण किया है। इन अभंगोंमें दोनोंका यही अनुभव व्यक्त हुआ है।

## १८ कबीरकी साखी

उत्तर भारतके सन्त-कवियोंमें कबीरसाहबकी साखियोंका तुकाराम-जीको विशेष परिचय या। तुकारामजीने स्वयं भी उनके ढंगपर कुछ दोहे रचे हैं, तथा कुछ अन्तःप्रमाणींचे भी यह बात स्पष्ट है—

(१) तुकारामजी एक अभंगमे कहते हैं---

धर्म मूताची ते दया।संत कारण पेसिया॥ नव्हे मार्झे मत।साक्षी कव्यनि सांगे संत॥

ध्याणिमात्रपर दया करना ही धर्म है। यही सन्तका लक्षण है। यह मेरा मत नहीं। साक्षी करके सन्त ऐसा कहते हैं।' यह कीन सन्त हैं जिन्होंने 'साक्षी' करके 'प्राणिमात्रपर दवा करनेको 'धर्म' बताया है और इसीको 'सन्तका कक्षण' कहा है है यह वही सन्त हो सकते हैं जिनकी 'साखी आँखी ज्ञानकी' है और जो सब जीवोंको 'साँईके सब जीव हैं' बतलाते हैं, सन्तका कक्षण भी यही बतकाते हैं—

सदा इष्पाह दुख भर हरन, देर माव निर्द्ध दोष । क्षमा ज्ञान सत माखिये, हिंसारिहत जो होथ ॥ (२)कवीर—

साँड क्षिलीना दो नहीं, खाँड क्षिलीना एक । तेसे सब प्रग दक्षिये, किये कवीर विवेक ॥ सकाराम—

सदा रवाठी सासर, जाला नामाचाचि फेर। न दिसे अंतर, गेडी ठायीं निवडितां॥१॥ 'मिसरी, बूरा और चीनीमें नामोंका ही फेर हैं। मिठाएको देखें तो कोई अन्तर नहीं।'

### (३) कबीर---

कामीका गुरु कामिनी गांभीका गुरु दाम । कविराके गुरु संत हैं, संतनके गुरु राम ॥ तकाराम —

लोभीके चित घन ग्हें, कामिनी चितमें काम । माताके चित पुत बसे, तुकाके मन राम ॥

तुकारामजीके समयमें कवीर भारतवर्धमें सर्वत्र विख्यात थे। कवीर ( शाके १३६२-१४४० ) और तुकारामके बीच सौ-सवा सौ वर्धका अन्तर था। तुकारामजी एक बार काशी भी गये थे। तब वहाँ उन्होंने कवीरकी कविता युनी होगी।

### १९ चार खेलाडी

तुकारामजीके बण्डोंके खेळपर सात अभंग हैं । इनमेंने एक अभंग है । 'खेळ खेळोनियाँ निराळे' ( खेळ खेळकर अख्या )। इसमें खेळ खेळकर भी अल्पा रहे हुए...-प्रश्चके दावमें न आये हुए चार खेळाड़ियोंका उन्होंने वर्णन किया है । ये चार खेळाड़ी हैं...नामदेव, ज्ञानदेव ( उनके माई-बहिन ), कबीर और एकनाथ । तुकाराम इन्हीं चार सन्तोंको सबसे अधिक याने गुक्खानीय मानते थे । ये ही इनके प्यारे चार खेळाड़ी हैं।

- (१) एक खेलाड़ी है दरजीका लड़का नामा, उसने विद्वलको मीर बनाया । खेला, पर कहीं चूका नहीं, सन्तोंसे उसे लाभ हुआ ।
- (२) ज्ञानदेव, मुक्तावाई, वटेश्वर चाङ्गा और खोपान आनन्दसे खेले, कृष्णको उन्होंने मीर बनाया और उसके चारों ओर नाचे । सब मिलकर तन्मय होकर खेले, ब्रह्मादिने भी उनके पैर छुए ।
- (३) कवीर खेळाडीने रामको मीर बनाया और यह ओड़ी खूद मिळी।
- ( ४ ) एक खेळाड़ी है ब्राह्मणका छड़का एका, उसने कोगोंको खेळका चसका लगा दिया। जनार्ट्नको उसने मीर बनाया और बैष्णबोंका मेळ कराया। तत्मय होकर खेळते-खेळते वह खयं ही मीर बन गया।

प्रत्येक खेळाड़ीका एक-एक मीर बाने उपास्य था । इन चारोंके अविरिक्त और भी बहुत-से खेळाड़ी हुए पर उनका वर्णन करनेमें दुकारामजी कहते हैं कि 'मेरी वाणी समर्थ नहीं है।' पर तुकारामजी अपने ओताओंसे कहते हैं कि 'या चौधांची तरी घरि सोई रे' ( इन चारोंके पीछे-पीछे तो चळो )—नामदेव, शानेश्वर, कबीर और एकनायका अनुसरण तो करो । इस अभंगका मुखपद इस प्रकार है— णके बाई खेळतां न बडसी डाई । दुचाळमानें द्वकासिक माई रे त्रिगुणांचे फेरीं तुं थीर कटी होसी या चौबांची तरि घरि सोई रे

्ण्क भावसे वेल वेलोगे तो ( प्रपञ्चक ) दाँवमें न फँटोगे । दुविचासे चलोगे तो उमे जाओगे । त्रिगुणके फेरले तुम बड़े कह उठाओगे, इललिये इन चारांका आश्रयकर इनके मार्गपर चलो ।' तुकारामजी जिनके मार्गपर चलनेका उपदेश लोगोंको दे रहे हैं उनपर उनका देला हो अटल विश्वास, गहरा प्रेम और महान् आदर होगा इसमें सन्देह ही क्या है । ऐसा प्रेम और आदर होनेसे ही तुकारामजीने उनके प्रन्योंका बड़ी वारीकीके माथ अध्ययन किया, यह इमलोगोंने यहाँतक देला ही है।

#### २० अध्ययनका सार

भागवत-बर्म-परम्पराके प्राचीन तथा अर्वाचीन साधु-सन्तोंको को कथाएँ तुकारामजीने पढ़ा या सुनी उनका तुकारामजीके विच्चपर बढ़ा असर पढ़ा । इनसे उनके सिद्धान्त इट हुए, विचार स्थिर हुए, इरि-प्रेम बढ़ा और जीवनकी एक पद्धति निश्चित हो गयी । सन्त-कथा-अवण, भक्ति-बळ बढ़ा और विश्वास श्रीवहल्में निर्मेळ, निश्चल हुआ । सन्तोंका महारा मिळा। सन्त-कथाएँ कामधेनुके समान इष्टकामको पूरण करनेवाळी, भगवत्-प्रेमका आनन्द बढ़ानेवाळी, मन्मार्ग दिखानेवाळी, निश्चयका बळ देनेवाळी और सिद्धान्तोंको जंचा देनेवाळी होती हैं । सन्त-कथाओंसे पुष्पामजीने अपना इष्टमाव निकाळ लिया और लामवान् हुए। श्रीलवान् साक्षाकारप्राप्त तथा बर्म-नीति-प्रवण सन्तोंके चरित्रींसे आत्महितके कौन-कौन-से रहस्य तुकारामजीने प्राप्त किये यह एक बार उन्हींके श्रुखसे सुनें-

#### (१) मानी मकीचे उपकार । ऋणिया म्हणवी निरंतर ॥

भगवान् भक्तिके उपकार मानते हैं, भक्तके ऋणी हो जाते हैं।' इस अभंगमें अम्बरीय, बलि, अर्जुन और पुण्डलीकके दृष्टान्त देकर पह नात सिद्ध की है। अम्बरीषके लिये भगवान्ने दस बार जन्म लेकर 'दासका दास्य किया।' भक्तिका उपकार उताग्नेके लिये भगवान् राजा निक्के यहाँ द्वारपाल हुए। अर्जुनके सारयी बने। उनके पीछे-पीछे चले और पुण्डलीकके द्वारपर तो अद्वाईस युगसे खड़े ही है।

- (२) 'कनवाळू कुपाळू' । भगवान् भक्तकं लिये चाहं जो कष्ट उठाते हैं, यह बात अम्बरीष और प्रह्लादकं चारंत्रामें तथा द्रौपदी-बल्ब-हरण और दुर्वाचाके घर्म-ळळ-प्रक्लमें प्रत्यक्ष है।
  - (३) हरिजनांची कोणा न घडावी निंदा। साहत गोविंदा नाहीं त्याचें॥

'हरि-भक्तोंकी कोई निन्दा न करे, गोविन्द उसे सह नहीं सकते । भक्तोंके लिये भगवान्का हृदय इतना कोमल होता है कि वह अपनी निन्दा सह सकते हैं पर भक्तकी निन्दा नहीं सह सकते । भक्तोंसे कोई छल-छन्द करे तो यह भी उनसे नहीं सहा जाता—

'दुवांसा अम्बरीषको छक्ने आये तो भगवान्का युद्रश्त-चक उनको जलाता फिरा । द्रौपदीको जब क्षोभ हुआ तब भगवान्ते उसकी सहायता की और कौरवोंको ठण्डा ही कर दिया । पाण्डवोंसे वैर करनेवाला वभु भगवान्से नहीं सहा गया और पाण्डवोंके ब्रिये वलरामको भी उन्होंने दूर ( पृथ्वी-परिक्रमा करने ) भेज दिया । पाण्डव-पुत्रोंकी हत्या करनेवाले अश्वत्यामाके मस्तकमें उन्होंने दुर्गन्य रख ही छोड़ी ।' इसिल्ये भगवान्की भक्ति करो और भक्तोंको अपनाओ ।

(४) युकसनकादिकी उमारिका **बाहो ।** परीक्षिती लाहो सातां दिवसा ॥

'शुक-सनकादि हाथ उठाकर कहते हैं कि परीक्षित् सात दिनमें तर गये।' भक्तोंपर भगवानुकी ऐसी दया है। द्रीपदीने जब पुकारा तब भगवान् हतने अधीर हो उठे कि गरुहको भी उन्होंने पीछे छोड़ दिया । भक्तके पुकारनेकी देर है, भगवान्के पधारनेकी नहीं । इसिक्षये रे मन, जल्दी कर ।

(उठते-वैठते भगवान्को पुकार । पुकार सुननेपर भगवान्से फिर नहीं रहा जाता।'

- (५) भगवान्के प्रेमकी महिमा सुनो । भीळनीके वेर वह खाते हैं वह प्रेमके बड़े भूले हैं, प्रेमका अभाव ही उनके किये अकाळ ( दुर्भिक्ष ) है । सुदामाके चावळ वह ऐसे ही फाँक गये। उन्होंने भक्ति प्रहण की।
  - (६) प्रह्लाद-कथाका स्मरण करके तुकारामजी कहते हैं---

भक्तकी आवाज आते ही उछडकर कृद पहें और सम्भेको तोड़कर बाहर निकले। ऐसी दयाछ मेरी विठामाईके सिवा और कौन है!

- (७) दीन-दुखी पीड़ित संसारियोंके हे देवराणा ! दुम्हीं तरफदार हो । महास्क्रटोंसे दुम्हींने प्रह्लादको अनेक प्रकारसे उनारा है ।'
- (८) भाइया विठोबाचा कैता प्रेम-भाव' ( मेरे विद्वलनाथका कैता प्रेम-भाव है) यह वतलाते हैं—

भगवान् भक्तके आगे-पीछे उसे सँमाले रहते हैं, उत्तर जो कोई आपात होते हैं उनका निवारण करते रहते हैं, उत्तके योगक्षेमका सारा भार स्वयं वहन करते हैं और हाय एकड़कर उसे रास्ता दिखाते हैं। तुका कहता है, हन बातोंपर जिसे विस्थास न हो वह पुराणोंको आँख खोळकर देखे।

(९) भगवान् जिन्हें अपनाते हैं वे संसारकी दृष्टिमें पहले निन्छ भी रहे हों तो भी पीछे वन्छ हो जाते हैं—

अंगीकार ज्याचा, केठा नारायणें । निंद्य तेद्दी तेणे, बंद्य केठा ॥ १ ॥ अजांमळ मिद्धी, तारिठी कुंटणी । प्रत्यक्ष पुराणीं बंद्य केठी ॥ धु० ॥ ब्रह्महत्याराची, पातकें अपार । बास्मीक किंकर, बंद्य केठा ॥ २ ॥ तुका स्कृणे वेथे, अजन प्रमाण । काय बोरपण, जाळवें तें ॥ ३ ॥ 'नारायणने जिन्हें अङ्गीकार किया ने, जो निन्य भी थे, बन्य हो गये । भगवान्ने अजामिल, भीकनी और कुटनीतकको तारा और उन्हें सक्षात् पुराणोंमें बन्य किया । ब्रह्महत्याके राश्चि अपार पाप जिसने किये उस वास्मीकि किङ्करको भगवान्ने वन्य किया । तुका कहता है, यहाँ भक्ति ही प्रमाण है और वड़प्यन लेकर क्या होगा ।'

भगवान्का जो भक्त है वही यथार्थमं वन्य है और वही श्रेष्ठ है । भगवान्का अङ्गीकार करना ही वन्यताका प्रभाण है । जानदेवने भी कहा है, 'भगवद्भक्तिके विना जो जीना है उसमें आग खगे । अन्तःकरणमें यदि हरि-प्रेम नहीं समाया तो कुछ, जाति, वर्ण, रूप, विद्या—इनका होना किस कामका ! इनसे उळटे दम्भ ही बद्ता है । अजामिल, कुटनी और वाल्मीकिका पूर्वाचरण और शबरीकी जाति निन्ध बी, नारायणने इन्हें अङ्गीकार किया इसिल्ये ये जगद्वन्य हुए ।

( १० ) 'तुज करितां नन्हें ऐसें कांहां नाहीं !' मनुष्यकी पसंद कोई चीज नहीं है । भगवान्को जो पसंद हो वही ग्रुम है, वहीं बन्छ है और वही उत्तम है ।

नीति-शास्त्र संसरमें युव्यवस्था बना रखनेके लिये नीतिक कुछ नियम बाँच देते हैं; पर अन्तिम निर्णयको देखें तो मूख-सूत्र मगवान्के ही हायमें है! भगवान् जिसे अङ्गीकार करेंगे वही श्रेष्ठ और वन्य होगा। भगवान्की युहर जिसपर लगेगी वही शिक्का दुनियामें चलेगा। भगवान्के दरबारका हुकम ही दुनियामें चलता है।

भगवान्ने गीतामे स्वयं ही कहा है--

सर्वेधर्मान् परित्यश्य मामेकं शरणं व्रज । अहं त्वा सर्वेपापेम्यो मोक्षयिष्यामि मा श्रुषः ॥

यह सब धर्मोंका सार है । हरि-शरणागति ही सब ग्रमाश्चम कर्म-बन्बींसे मुक्त होनेका एकमात्र मार्ग है । जो शरणागत हुए वे ही तर गये । मगवान्ने उन्हें तारा, उन्हें तारते हुए भगवान्ने उनके अपराघ नहीं देग्ने, उनकी बाति या कुळका विचार नहीं किया । मगवान् केवळ भावकी अनन्यता देखते हैं । अनन्य प्रेमकी गङ्गामें सब शुभाशुभ कर्म शुभ ही हो बाते हैं । मगवान् पूर्वकृत पापोंको क्षमा कर देते हैं और अनन्यता होनंपर तो कोई पाय हो ही नहीं सकता और इस प्रकार भक्त अनायान कर्म-बन्बसे मुक्त हो जाता है । अजामिल, गणिका, भीलनी, भुव, उपमन्यु, गजेन्द्र, प्रह्वाद, पाण्डव इत्यादि सब मक्तोंको मगवान्ने उनके कुल, जाति और अपरार्थोंका विचार न करके तारा है ।

'नुम्हारे नामने प्रह्वादकी अग्निमें रक्षा की, जरूमें रक्षा की, विश्वकों अमृत बना दिया । पाण्डवोंपर जब बड़ा भारी सङ्कट आया तब हे नारायण ! तुम उनके सहायक हुए । तुका कहता है कि इस अनायके नाय तुम हो, यह युनकर मैं तुम्हारी शरणमें आया हूँ।'

( ११ ) भक्त भी ऐसे होते हैं कि भगवान्का अखण्ड स्मरण करते हैं—

> पहा त पाडव अखंड बनवासी । αlτ आठविती ॥ १ ॥ त्या देवासी पिता करितो प्रहादासी जाचणी । परि तो संर मर्नी नारायण ॥ २ ॥ दरिटें पीडिका । सदामा ब्राह्मण नाहीं विसरला पांडरंगा ॥ ३ ॥ तुका **म्हणे** तुहा न पडावा विसर । दःसाचे डोंगर झाल तरी ॥ 🗸 ॥

'देखो पाण्डवोंको, अखण्ड बनवास मोग रहे हैं, पर भगवान्का स्मरण बरावर करते हैं। प्रह्लादको उसका पिता इतना कष्ट देता है पर प्रह्लाद मनसे नारायणका ही स्मरण करता है। सुदामा ब्राझणको दरिदताने पीस बाला पर उसने पाण्डुरङ्गको नहीं भुलाया । तुका कहता है, पर्वतप्राय दुःख हो तो भी तुम्हारा विस्मरण न हो ।'

( १२ ) भगवान् भक्तपर दुःखके पहाड़ ढाहते हैं, उनकी घर-गिरहस्तीका मत्यानाशकर डालते हैं अर्थात् संवारके बन्धनोंसे छुड़ा लेते हैं।

विपदः सन्तु नः शश्रद्धासु सङ्कीरवैते हरिः ।

हसी कुन्तीके वचनका ही अनुवाद तुकारामजीने 'हरि तू निष्ठुर निर्मुण' अभंगमें किया है और उसमें हरिश्चन्द्रः नक, शिवि, कर्ण, विक, श्रियाक आदि सुप्रसिद्ध भक्तोंके हृदयद्रावक दृष्टान्त दिये हैं।

( ९३ ) तुज मार्वे जे मजति । त्यांच्या संसारा हे गति ॥

'जो भक्तिपूर्वंक तेरा भजन करते हैं उनके प्रपञ्चकी यही गति होती है।' पर भक्त भी पीछे हटनेवाले नहीं हैं, अनन्य शरणागतिसे वे बाल-बराबर भी इषर-उषर नहीं होते। इसीलिये—

ंबैष्णर्वोकी कीर्ति पुराणोंने गायी है—आदिनाय शङ्कर, नारद-से मुनीश्वर, ग्रुक-जैसे महान् अवधृत और कोई नहीं हैं । तुका कहता है, यह आर्तोकी विश्रान्ति और सर्वश्रेष्ठ हरि-मक्ति है ।'

( १४ ) 'नारायणीं जेणें घडे अंतराय' ( नारायण जिनके कारण खूटते हैं ) ऐसे माँ-वापको भी भक्त भगवानके लिये छोड़ देते हैं, फिर क्वी-पुत्र, घन मान किस गिनतीमें हैं ! प्रह्वादने पिताको छोड़ा, विभीषणने भाईका त्याग किया और भरतने माता और राज्य दोनोंको तज दिया । भगवानके भक्त ऐसे त्यागी, विरक्त और एकनिष्ठ होते हैं।

(१५) न मनावें तैसे गुरुचें वचन । जेणें नारायण अंतर तें ॥

'गुरुका भी ऐसा बचन न माने, जिससे नारायणका विछोह हो' यही बात दिखलानेके लिये दुकारामजीने तीन बढ़े मार्मिक उदाहरण दिये हैं —एक राजा बलिका, दूसरा ऋषि-पत्रियोंका और तीसरा गोपियोंका। 'शुकाचार्य भगवद्गक्तिमें बाधक होने छगे हसकिये राजा बिकने उनकी एक आँख फोड़ डाछी और अपने गुरुको एक आँखरे अन्या कर दिया । ऋषि-पत्नियोंने ऋषियोंकी आज्ञाका उछाङ्कन किया और अज उठाकर छे गयी।

विधि-नियम, शास्त्राचार और नीति-बन्धन हन सबका पाळन अस्यावश्यक है, यह बात तुकारामजी किसीसे कम नहीं जानते थे। उन्होंने हन बन्धनोंको तोड़नेवाल दुराचारियों और दाम्मिकोंको बहुत सुरी तरहसे फटकारा है! विषय-सुलके लिये आचार-धर्मका उछाङ्कन करनेवालोंके लिये नरककी ही गति है इसमें सन्देह ही क्या है १ पर 'सतां गतिः' खरूप परमात्माकी प्राप्तिके लिये सर्वत्र न्योद्धावर करना पड़ता है, यह मिक्त-शास्त्रका सिद्धान्त है। भक्ति-शास्त्रकी दृष्टिमे धर्माधर्मविवेक दुकारामजी इस प्रकार बतलाते हैं—

देव जोडे ते करावे अधर्म । अंतरे तें कर्म नाचरावें ॥ ९० ॥

र्शजससे भगवान् मिलें वह (लोक-दृष्टिमें) अवर्म भी हो तो करे; जिससे भगवान् छृट जायें वह कर्मन करे।'

बिल, ऋषि-पत्नी और गोपियोंकी अनन्य भक्तिपर भगवान् मुग्ध हो गये, अनन्य प्रेमके वद्यमें हो गये, और इन भक्तप्रेमियोंके हायों लोकहिष्टमें अधर्म, हुआ तो भीभगवान्ने उन्हें अनन्य भक्तिके कारण 'वह दिया जो और किसीको न दिया।' 'अन्दर-वाहर सम्पूर्ण वही हो गया।'

( १६ ) भगवत्-प्राप्तिका मुख्य साधन नाम-स्मरण है । नाम-स्मरणसे असंख्य भक्त तर गये । तुकारामबीने अपने अनेक अभंगोंमें इनके उदाहरण दिये हैं । एक अभंगमें आदिनाय शक्कर, अखिल मक-गुरु नारद, महाकवि बास्मीकि, सात दिनमें हरि-गुण-नाम-संकीर्तनसे सक्रति गाये हुए परीक्षित् तथा एक दूसरे अभंगमें उपमन्यु, गणिका और प्रकादके नाम आये हैं!

- (१७) 'भक्तोंके खिये हे भगवन्! आपके हृदयमें बड़ी कहणा है, यह बात हे विश्वस्भर! अब मेरी समझमें आ गयी। एक पक्षीका नाम रखा जो आपका नाम था, और इससे गणिकाका उद्धार हुआ। कुटनीने बड़े दोष किये, पर नाम लेते ही आपको कहणा आ गयी। तुका कहता है, हे कोमलहृदय पाण्डुरङ्ग! आपकी दया असीम है।'
- (१८) कालरूप होएसे डरे हुए जीवोंके पुकारते ही भगवान् कैसे दौड़े आते हैं। यह दिखानेके लिये जनक, राजा द्यिवि, गणिका, अजामिलके उदाहरण दिये हैं।
- (१९) 'भक्तींके यहाँ भगवान् अपने तनसे काम करते हैं । धर्माके यहाँ जुट्टन उठाते हैं। मीलनीके जुटे फल खाते हैं और ये उन्हें अस्यन्त प्रिय हैं। क्या भगवान्को अपने घर खानेको नहीं मिलता जो द्वीपदीसे सामकी पत्ती माँगते हैं १ हन्होंने अर्जुनके घोड़ोंको नहलाया। अर्जुनके कितने सक्कट निवारण किये। दुका कहता है, ऐसे भक्त ही भगवान्के प्यारे हैं। कोरे ज्ञानका तो, मुँह काळा!

इन पुराणोक भक्तजनींके समान ही आधुनिक भागवत भक्तींकी क्याएँ भी तुकारामजीको अत्यन्त प्रिय यीं और इनकी क्याओंसे भी तुकारामजीको अत्यन्त प्रिय यीं और इनकी क्याओंसे भी तुकारामजीने यही तात्यर्थ निकाला कि नाम-स्मरण-मिक्त ही सब साक्नींसे श्रेष्ठ है। तुकाराम महाराजके पूर्व महाराष्ट्रमें जो-जो सन्त भगवद्भक्त हुए उन सबके बोरेमें तुकारामजीने अनेक बार प्रेमोद्वार निकाल हैं। परेसे अनेक मक्तींके नाम 'मञ्जूलाचरण' में दिये हुए १२वें अभंगमें आये हैं और तुकारामजीन यह कहकर ये नाम क्रिये हैं कि मेरा गोत्र बहुत बढ़ा है, उसमें सभी सन्त और महन्त हैं और मैं उनका नित्य स्मरण करता हूँ।

(२०) पनित्र तें कुळ पातन तो देश । जेथें हरिचे दास जन्म घेती॥ १॥ 'वह कुल पवित्र है, वह देश पावन है जहाँ हरिके दास जन्म लेते हैं।' वर्णाभिमानसे कोई पावन नहीं हुआ और कनिष्ठ जातियोंमें भी साधु-महात्मा हुए हैं। तुकारामजी कहते हैं—

'अन्त्यजादि भी हरि-अजनसे तर गये, पुराण उनके भाट बन गये। पुलाचार वैदय था, गोरा कुम्हार था, बागा और रैदास चमार थे। कवीर चुलाहा था, लतीफ मुसलमान था, बिष्णुदास सेनानाई था, कान्हूपात्रा वेदया थी, दाहू धुनिया था, पर भगवान्के चरणोंमें—भगवद्भजनमें कोई मेद नहीं। चोखामेला और बहुा महार थे, पर सर्वेश्वरके साथ उनका मेल था। नामाकी दासी जनाकी कैसी भक्ति थी कि पण्डरिनाथ उसके साथ मोजन करते थे। मैराल जनकका कुल क्या श्रेष्ठ था १ पर उसकी भक्ति-महिमाका बलान कहाँतक करूँ १ तास्तर्य थह है कि बिष्णुदासोंके लिये जात-कुजात नहीं है, यह वेद-शास्त्रोंका निर्णय है। तुका कहता है, अपलोग प्रन्थोंमें देखिये, कितने पतित तर गये जिनकी कोई संख्या नहीं।

(२१) भगवान् भावके भूखे हैं, ऊँच-नीच भेद उनके वहाँ नहीं है—

'भगवान् ऊँच-नीच नहीं देखा करते, भक्ति जहाँ देखते हैं वहीं
टहर जाते हैं। दाली-पुत्र विदुरके यहाँ उन्होंने चावलकी किनयाँ खायीं,
देखके यहाँ रहकर प्रह्वादकी रक्षा की। कवीरसे छिपकर उनके वक्ष बुन दिया
करते थं। नांवता मालीक साथ खुरपेसे खुरपते थे। नरहिर सुनारके यहाँ
युनारी करते थं। नामाकी जनाके साथ गोवर वटोरते थे और प्रमक्ति यहाँ
झाइते-बुहारते और पानी भरते थे। नामाके साथ निःसङ्कोच होकर
भोजन करते और ज्ञानदेवकी मीत खींचते थे। सारधी बनकर अर्जुनके
धोड़े हाँके और प्रमसे सुदामाके चावल खाये। खाळके यहाँ खयं ही
गौएँ चरायीं और विलक्ते द्वार पहरा दिये। एकनायका म्रुण पटाया और
अम्बरीयके लिये गर्भवास भोगा। मीरावाईके क्रिये विषका प्याला पी गये

और दामाजीका देन भरा। गोरा कुम्हारके सटके बनाये, मट्टी दोयी और नरसी मेहताकी दुण्डी सकारी। और पुण्डलीकके लिये तो भगवान् अभीतक लावे ही हैं। उनकी लीला घन्य है।

(२२) 'अक्तऋणी देव बोळती पुराणें' (पुराण कहते हैं कि भगवान् भक्तों के ऋणी हैं)। पुराणोंका यह बचन कैसे अत्य है, यह बतळाते हुए दुकारामजीने कवीर, नामदेव, एकताथ और आनुदासके हृष्टा है। कवीर एक नया बुना हुआ कपहा वेचनेके लिये बाजार चले। रास्तेम एक दीन याचक मिला; आधा वक्र पाइकर उन्होंने उसे दे दिया। पीछे एक ब्राह्मण मिले (जो ब्राह्मणवेषचारी भगवान् ही थे), आधा वक्र कवीरने उन्हें दे हाला और खाली ह्याय पर लौटे। भगवान्ने उस वक्षका मृत्य कवीरको देना चाहा पर कवीरने उसे नहीं लिया।

नामदेवके पास जितना कपड़ा था वह उन्होंने रास्तेके पश्यरोंको भगवान् जानकर बाँट दिया तब भी ऐसी ही बात हुई थी।

एकनायकी बात तो तुकारामजी कहते हैं कि 'प्रस्थक्ष ही है' कि आकृन्दीमें तीन मास बराबर बारकरी भक्तोंको एकनाय खिळाते-पिळाते रहे, इससे उनपर ऋण हो गया, उसे भगवान्ने ही उतारा।

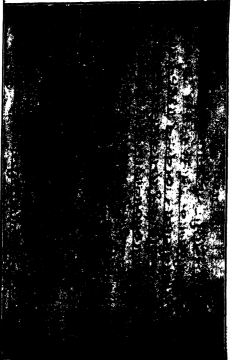
भानुदासने खेतमे बोनेके लिये जो बीज रख छोड़ा या उसीको पीसकर उन्होंने सन्तोंको खिला दिया, तब भगवान्को स्वयं ही उनके खेतकी बोबाई करनी पड़ी।

भक्त संसारमें विख्यात हों और उनके द्वारा बड़ जीवोंका उद्घार हो इसके लिये भगवानने अनेक अद्भुत लीलाएँ दिखाकर भक्तोंके काम किये हैं।

'नामदेवके लिये भगवान्ते अपना देवालय घुमा दियाः भगवान्ते उनके हार्यो दुग्ध-पान कियाः इससे नामदेव जगत्में विख्यात हुए । नरसी मेहताकी हुण्डी सकारी।धना बाटके खेत वो दिये। मीरावाईके लिये विषपान किया। छाला कोळाटका ढोळ पीटा।कबीरके कपड़े बुन दिये। कुम्हारके बच्चेको जिळा दिया। अब तुका आपके चरणोंमें वार-वार विनती करता है कि हे एण्डरिनाथ! गुझपर भी दया करो।

#### २१ उपसंहार

यह प्रकरण बहुत बढ गया । परन्तु तुकारामजीके अध्ययनका ययार्थ स्वरूप हर पहलुसे पाठकोंके ध्यानमें आ जाय इसीके लिये इतना पुर्विस्तार किया है। इससे नये और पुराने दोनों प्रकारके विचारवालोंको अपूने कुछ विचार बदलने पड़ेंगे। पुराने विचारके अनेक लोगोंकी यह धारण धी कि तुकारामजीको ग्रन्थ पढनेकी कोई आवश्यकता नहीं थी। उन्होंन कोई प्रन्य पढ़े भी नहीं, इतना ही नहीं वरिक वह लिखना-पढ़ना भी नहीं जानते थे । पर यह धारणा गलत है। यह बात उपर्युक्त विवेचनसे स्पष्ट ही गयी होगी, और मबके ध्यानमें यह बात आ गयी होगी कि तुकारामजी केवल लिखना-पढना जानते थे। बल्कि उन्होंने गीता-भागवतादि संस्कृत-प्रन्यों तथा ज्ञानेश्वरी-नाय भागवतादि प्राकृत प्रन्योंका वडी आस्या और सुस्मताके नाथ अध्ययन किया था। कुछ थोड़े-से ही प्रन्य उन्होंने देखे पर बहुत अच्छी तरहसे देखे। इस विषयमें भी अब किसीको कोई सन्देह नहीं रह जायगा कि भागवत-जैसे प्रन्योंको पढते-पदन उन्हें संस्कृत-भाषाका इतना बोध हो गया था कि वह भागवतके क्लोकोंका भावार्थ अनायास समझ हेतं थे। 'पुराण देखे, दर्शन दूँदे' यह उन्होंका कथन है और इससे यह पता चळता है कि उनका अध्ययन कितनी उच कोटिका था। उस जमानेमें भी तुकाराम-जैसे शृहको समाजसे ऐसा अध्ययन करनेका अवसर मिलता या और तुकाराम-जैसे प्रशाबान् पुरुष उससे लाम उठाते थे। इस बातको देखते हुए भी जो लोग यह कहा करते हैं कि हिंदु-समाजने स्त्री, शुद्रादिको जान-वृक्तकर



श्रीतुकारामजीके हस्ताक्षर

अज्ञानमें ही रखा, उनका वह कहना केवल मिय्या प्रलाप है क। हरी प्रकार तुकाराम महाराजकी शिष्या यहिणावाई, समर्थ रामदास स्वामीकी शिष्याएँ आका और वेणू, जानेस्वरकालीन मुक्तावाई और जनावाई आदिके शिक्षा, अध्ययन और प्रत्यकर्तृत्वको देखते हुए यह कैसे कहा जा सकता है कि हिन्दू-समाजने क्रियोंके मार्नासक उत्कर्षकी ओर ध्यान नहीं दिया ! ज्ञानसोतव्वतीये ज्ञानामृत लेकर पान करनेका अधिकार सबको सभी समय है। परन्तु ज्ञानगङ्गोदक पान करनेकी इच्छा और अवसर सभीको नहीं होता, इन कारण क्या ब्राह्मण और क्या शुद्ध सभी जातियोंपर अविधाका प्रभाव ही अधिक पड़ा हुआ सर्वत्र दिखायी देता है। अस्तु।

तुकारामजीकी साक्षरता और अध्ययनके विषयमें पुराने विचारके लोगोंकी जैसी एक भ्रान्त बारणा यी वैसी उन आधुनिक विद्वानोंकी मित मी ठीक नहीं है जो तुकारामजीको शानेश्वर और एकनायकी परम्पराते अलग कराया चाहते हैं । शानेश्वर और एकनायकी वाक्तरिङ्गणीमें तुकाराम किस चावसे हुविकयों लगाते ये यह इमलोग देख चुके हैं । कोई भी ग्रन्थकार अपने पूर्वजीसे ग्राप्त सम्बद्धत बनको सुरक्षित रखकर ही उसकी दृद्धि करता है। इससे किसीकी प्रतिष्ठामें कोई बाधा नहीं पहली । बाय-दादोंसे मिली दुई सम्पचिको अपने

[ शुद्रोंको या कियोंको बान प्राप्त न हो यह छहव तो हिन्दू-समानका कभी नहीं था, परञ्जत अपने-अपने कर्मको करते हुए सन परमहानको प्राप्त करें चढी हिन्दू-समानका प्रथान छहत रहा है।—माधानतरकार ]

तुकारामजीके पूर्व संवत् १६२१ में शिक्षणापुरके कवि महाशिक्षरासने विकासवतीसी' नामका एक वक्ष जोबीबळ अन्य शिखा जो २० वर्ष पहले में देख चुक्क हूँ। संवत् १७५५ में अवचितप्रत काशीने 'त्रीपदीखयंवर' नामक अन्य शिखा जो प्रसिद्ध ही है। ये दोनों शेखक हाह्न थे।

अधिकारमें करके उसे भोगते हुए और बढाना सत्पुत्रींका तो काम ही है । जानेदवर महाराजने व्यासदेवप्रथित गीताको प्रहणकर उसे अपनी प्रतिभाके आभूषण पहनाये । एकनाथ महाराजने ज्ञानेश्वरी और भागवतको आत्मसात् करके उनसे अपनी वाणी रश्चित की और तकाराम महाराजने ज्ञानेश्वर-एकनाथद्वारा निर्मित रत्नोंकी खानिका स्वत्वाधिकार प्राप्त किया और उनसे अपने अभंगोंके हीरे निकालकर उनसे संसारको चिकत कर दिया । यह कम अनादिकालने चला आया है और ऐसे विजयवीर्यशास्त्री पूर्वजोंके कुलमें इमलोग उत्पन्न हुए हैं, यह अपना धन्य भाग्य समझना चाहिये । परन्त कुछ लोग जो तुकारामजीको शानेश्वर-एकनायसे अलग करना चाहते हैं उनकी यह चेष्टा देखकर बहा अचरज होता है। 'शानदेव नामदेव एका तुका' श्रीपाण्डुरङ्ग भगवानके कानके चार मोतियोंकी चौकड़ी है जो सर्वजनमान्य, सर्वप्रिय और सर्वपुच्य है । इसे कोई तोड फोड नहीं सकता । श्रीशनेश्वर महाराज सब सन्तोंके मुकुटमणि हैं, शानामाईका दुग्बपान कर बहुतेरे अध्यारम-बलसे बलवान हए । ज्ञानेश्वरके शिध्य विसाजी खेचर नामदेवके गुरु थे अर्थात् ज्ञानेस्वर नामदेवके परम गुरु थे। एक और नामदेव विक्रमकी १६ वीं शताब्दीमें हुए हैं। उन्होंने ओवियोंमें महाभारतके कुछ पर्व, कुछ अभंग और कुछ सन्त-चरित्र लिले हैं। नामदेवके अभंगोंका जो संग्रह छपा है उसमें मूल नामदेव और इन पीछेके नामदेव दोनोंकी कविताएँ एक दूतरीमें मिल गयी हैं और उनसे वहा भ्रम पे.लता है । तथापि ज्ञानेश्वर-समकालीन नामदेव ही सर्वसन्तमान्य नामदेव हैं। इसमें कोई सन्देह नहीं । शनेश्वरः नामदेव और एकनाय---इसी परम्परामें तुकारामजी आ जाते हैं ) इस अध्यायमें इमलोग यह देख चुके हैं कि ज्ञानेश्वरी और एकनायी भागवतके साथ तुकारामजीका कितना धनिष्र अन्तरक परिचय था । इस धनिष्रताको कोई कैसे तक कर सकता है—कैसे तुकारामको ज्ञानेस्वर और एकनाथसे अलग कर सकता है ? नामदेव और तुकाराम ही भक्ति-पन्यके प्रवर्तक हुए और शानेस्वर-एकनायका इससे कोई सम्बन्ध नहीं, यह त्रिखण्ड-पण्डितोंका मत भी भरपूर प्रमाणोंके सामने एक क्षण भी नहीं ठहर सकता।

यह भागवत-सम्प्रदाय बहुत प्राचीन है, ज्ञानेश्वर महाराजसे भी बहुत पहलेका है। इस सम्प्रदायके मुख्य प्रचारक अवस्य ही ज्ञानेस्वरः नामदेव, एकनाय और तुकाराम हुए । श्रेष्ठ पुरुषोंमें भागवत-धर्मकी निष्ठा है पर व्यक्तिनिष्ठ सम्प्रदाय नहीं है, यह भगवान् श्रीकृष्णके उपासकोंका सम्प्रदाय है। श्रीकृष्णकी उपासना इस सम्प्रदायका परमधर्म है । जो कोई भी श्रीकृष्ण-भक्त होगा वह इस सम्प्रदायमें सम्मान्य है, उसकी जाति या वर्ण कुछ भी हो । ज्ञानेश्वर महाराज केवल इस कारण मान्य नहीं हैं कि वह ब्राह्मण थे, प्रत्युत इस कारण छे पूज्य हैं कि वह परम कृष्ण-भक्त थे। नामदेव और तुकाराम भी इसी कारणसे मान्य हैं। भागवत-सम्प्रदायमें जाति-पाँतिका बुलेड़ा नहीं है और जाति-द्रेष और जातिसङ्कर भी नहीं है। उपर्युक्त चार प्रधान महामान्य महन्तींके समान ही नरहरि सुनार, रैदास चमार सजन कसाई, सुरदास, कबीर, वेश्या कान्हूपात्राः चोलामेला महारः भानुदोनः कान्हू पाठकः मीराबाईः गोरा कुम्हार, दाहू धुनिया, शेखमहम्मद, मुक्ताबाई और जनाबाई, बेदरके हाकिम दुमाजी दौलताबादके किलेदार जनार्दन खामी। साँबता माली, तुलाधार वैश्य आदि--सभी भगवद्भक्तोंको यह सम्प्रदाय परमपूज्य मानता है। इरि-भक्तकी जाति नहीं पृष्ठी जाती, दृत्ति नहीं पृष्ठी जाती, पूर्व-चरित्र भी नहीं पूछा जाता । हरि-भक्तिकी कसौटीपर जो कोई बावन तोले, पाव रत्ती उतरे उसीको सन्त मानते हैं। इन सच्चे सन्तोंमें भी शनेश्वरः नामदेवः एकनाथः तुकारामको सन्तीने ही महाराष्ट्रमें अग्रगण्य माना है। जातिके अभिमान या देपसे इस चौकडीको कोई तोडकर

अखग करना चाहे तो वह सम्भव नहीं है। 'शानदेव, नामदेव एका
तुका' अथवा 'निवृत्ति, शानदेव, सोपान, मुक्ताबाई ।' 'एकनाथ,
नामदेव, तुकाराम' ये भजन ही जो महाराष्ट्रकी सर्वसम्मतिसे बने हुए
भजन हैं, इस बातके माश्री हैं कि यह चतुष्टय एक है। एकात्म-भावसे
इन्हें वन्दनकर हम यह प्रकरण समाप्त करते हैं।

यहाँतक तुकारामजीके प्रन्याध्ययनका विचार हुआ । संस्कृतप्रन्थोंमें गीता, भागवत, बुछ पुराण, भर्तृहरिके शतक और महिम्नादि स्तोत्र और मराटीमें आनेस्वरी, नाथ-भागवत, नामदेव-कवीरादि सन्तोंके पदोंके सुक्ष्म अःययनका तुकारामजीके आचार-विचारपर तथा भागागर भी बड़ा भारी प्रभाव पड़ा है, यह बात पाठकोंके ध्यानमें अच्छी तरहसे आ गर्य। होगी । जिनके ग्रन्थोंका उन्होंने अनेक बार आदर और विश्वासके साथ पारायण किया, जिनकी उक्तियों और उनके अन्तर्गत भावना-प्रधान सुविचारोंके साथ वह मनसे इतने तन्मय हो गये, जिनकी कथित भक्ति-ज्ञान-वैरायपूर्ण सन्द्रयाओंके साथ उनका पूर्ण तादात्म्य हो गया उन्होंकी विचार-पद्धति और भाषाशैलीका अभ्याम उन्हें भी हो गया। इसमें आश्चर्यकी कोई बात नहीं। यह तो वही हुआ जो होना चाहिये था । परमार्थकी रुचि उत्पन्न होनेपर कुल-परम्पराप्राप्त तथा सहजसुलभ पण्डरीके वारकरी सम्प्रदायका साधन-पय तुकारामजीने हृदयकी सञ्ची स्थानके साथ प्रहण किया और इसी पथपर चलते हुए इस पन्यके शानेश्वरः नामदेवः एकनायादि पूर्वाचार्योके प्रन्थोंका उन्होंने अध्ययन किया और इनके द्वारा निर्दिष्ट मार्गते जाकर भगवत्कृपाके पूर्ण अधिकारी हुए और अन्तमें भक्तिके उत्कर्षने सद्धर्मके आचरणने तथा प्रशेषकी शक्ति.से उन्हींकी मालिकामें जा बैठे ।

# सातवाँ अध्याय

# ग्रह-कृपा और कवित्व-स्फूर्ति

सपनेमें पाया गुरु-उपदेश । नाममें विश्वास दढ घरा ॥ —-तुकाराम

#### १ विषय-प्रवेश

बड़ी उत्कण्ठाके साथ तुकारामजीका अभ्याम चल रहा था। वे सबसे यही जानना चाहते थे कि 'कव भगवान् मृक्षपर कृषा करेंगे,' 'क्या भगवान् मेरी लाज रखेंगे।' वह यह जाननेके लिये अत्यन्त अधीर हो उठे थे कि 'क्या मेरा भी उद्धार होगा,' 'क्या नारायण मुक्षपर अनुम्रह करेंगे!' व चाहते थे किमी ऐसे महात्माके दर्शन हो जायें जिनसे यह आश्वासन मिले कि हाँ, भगवान् तुक्षपर कृषा करेंगे। उनका चित्त विकल या यह जाननेके लिये कि कब मेरी चुद्धि स्थिर होगी, कब भगवान्का रहस्य में जान तुँगा, कैसे यह द्यारा खूटनेसे पहले नारायणसे मेंट होगी, कब उनके चरणोंपर लोटूँगा, कब उनके लिये गद्गदक्ष्य होता, कि स्था वे नेत्र उनका स्वरूप देलकर शान्ति और तृति-लाम करेंगे। बल, यही एक धुन थी। वह अपने ही मनसे पूछते कि क्या मुक्ते ऐसे सत्युक्य मिलेंगे जिन्होंने मगवान्के दर्शन किये हों। जिनके खिये सप्युक्य मिलेंगे जिन्होंने मगवान्के दर्शन किये हों। जिनके खिये प्रवश्च छोड़ा, बहीखाता इन्द्रायणीमें हुवा दिया, धनको गोमांह-

समान माननेकी शपथ की, घर-द्वारतक छोड़ दिया, खजनोंमें कुख्याति लाम की, एकान्तवास किया और वाय-वेगसे प्रन्याध्ययन तथा 'राम कृष्ण हरी'का सतत भजन किया, वह विश्वव्यास्क पाण्हुरङ्ग कहाँ कैसे भिलेंगे ? यह कौन बतलावेगा ? वह सत्पुरुष कव मिलेंगे जिन्होंने पाण्ड्रङ्क-के दर्शन किये हों ? इसी प्रतीक्षामें तकारामजीके प्राण उथल-पुथल कर रहे थे। भगवान् कल्पवृक्ष हैं, चिन्तामणि हैं, चित्त जो-जो चिन्तन करे उसे पूरा करनेवाले हैं, यह अनुभव जो सभी भक्तोंको प्राप्त होता है, इस समय तकारामजीको भी प्राप्त हुआ । उन्हें महात्माके दर्शन हुए, स्वप्नमें दर्शन हए और उन्होंने तुकारामजीके मस्तकपर हाथ रखा। तकारामजीको जो मन्त्र प्रिय था वही राम-कृष्णमन्त्र उन्होंने इनको दिया और तुकारामजीके जो परमिय इष्ट थे पाण्डरङ्क, उन्हींकी निष्ठापूर्वक उपासना करनेको उन्होंने इनसे कहा । तुकारामजीको यह विश्वास हो गया कि मैं जिस सस्तेपर चल रहा था वह ठीक ही था । सम-कृष्ण-हरीका भजन पहलेसे ही हो रहा था पर वही मनत्र अब अधिकारी महात्माके मुखरे प्राप्त हुआ, उपासनाका रहस्य खुला, निश्चय हुद् हुआ, चित्त समाहित हो गया । न्यायान्त्रयसे मामलेका क्या फैसला होगा यह तो पक्षकारोंको पहलेसे ही मालम रहता है, वकील भी बतलाते रहते हैं, पर जबतक जजके मुँहरे फैसला नहीं सुना जाता तवतक चित्त स्वस्थ नहीं होता। कुछ वैसी ही बात यह भी है। अधिकारी पुरुषके मुखसे बाब मन्त्र सना जाता है अथवा धीर पुरुषते जब कोई आशीर्वाद मिलता है तब उससे जीवको शान्ति मिलती है । उसे अपना रास्ता सही होनेका विश्वास हो जाता है। प्रन्थ पढ़कर भी जो बात समझमें नहीं आती वह एक क्षणमें ध्यानमें आ जाती है। बुद्धि जहाँ पहुँच नहीं पाती उस पदका साक्षात्कार होता है । स्वानभव-प्राप्त साक्षात्कारसम्पन्न महात्माके एक क्षण समागमसे सच काम बन जाता है । पारमार्थिक कृतविद्य महापुरुषके दर्शनमात्रसे परमार्थ रोम-रोमर्मे भर जाता है । तुकारामजीके पुण्य-बळसे उन्हें ऐसा अपूर्व ग्रुप संयोग प्राप्त हुआ ।

## २ सद्गुरु बिना कृतार्थता नहीं

सदगुर-प्रसादके बिना कोई भी अपना परमार्थ सिद्ध नहीं कर सका है। जो लोग यह समझते हैं कि इमने प्रन्थोंका अध्ययन कर लिया है, परोक्ष ज्ञान हमें मिल चुका है, हमें अपनी बुद्धिसे ही ज्ञानका रहस्य अवगत हो चुका है, अब हमें किसीको गुरु बनानेकी क्या आवश्यकता है ? हम जो कुछ जानते हैं उससे अधिक कोई गुरु भी क्या बतलावेंगे ?--जो लोग ऐसा समझते हैं-वे अन्तमें अहक्कारके जालमें ही फँसे हए दिखायी देते हैं। गुरु-कृपाके बिना रज-तम धुलकर निर्मल नहीं होते, ज्ञान अर्थात् आत्म-ज्ञानमें पूर्ण और दृढतम निष्ठा भी नहीं होती; ज्ञानका साक्षात्कार होना तो बहुत दूरकी बात है। शनेश्वर महाराज( अ० १०-१७२में )ऋहते हैं कि 'समग्र वेद शास्त्र पढ़ डाले, योग्यदिकोंका भी खूब अभ्यास किया; पर इनकी सफलता तभी है जब श्रीगुरुकी कृपा हो ।' कमाई तो अपने ही परिश्रमकी होती है तथापि उसपर जनतक श्रीगुरु-कृपाकी मुहर नहीं छगती तब-तक भगवान्के दरवारमें उसका कोई मूल्य नहीं होता । अत्यन्त सूक्ष्म और विशुद्ध बुद्धिके द्वारा ज्ञान प्राप्त होनेपर भी दीपकसे पैदा होनेवाले काजलके समान ज्ञानसे उत्पन्न होनेवाला अहहार सद्गुरुके चरण गहे बिना निःशेष नष्ट नहीं होता । श्रीराम और श्रीकृष्णको भी श्रीगुद-चरणोंका आश्रय लेना पड़ा, तब औरोंकी तो बात ही क्या है ? वेट, शास्त्र, पुराण और सन्त सब इस विषयमें एकमत हैं। श्रृतिकी यह आशा है कि 'श्रोत्रिय' अर्थात् श्रुति-शास्त्र-निपुण और 'ब्रह्मनिष्ठ' अर्थात् स्वानुभवसम्पन्न सद्गुदकी शरण लो। उससे ब्रह्मविद्याका अनुभव प्राप्त करोगे । 'शान्दे परे च निष्णातं ब्रह्मण्युपसमाश्रयम्' ऐसे सद्गुरुकी शरण

लेनेको भागवतकारने वहा है और गीतामें भगवान्ने भी 'तहिकि प्राणपातेन परिप्रश्नेन सेवया' कहा है। 'आचार्यवान् पुरुषो वेद' आत्मवेत्ता महापुरुषके चरण गहनेको वेदोंने कहा है और श्रीमत् शहराचार्यं भी यही कहते हैं—

पडङ्गादिवेदो छुले शास्त्रविद्या
कितादि गर्छ सुपद्यं करोति ।
गुरोरक्ष्प्रिपद्ये सनद्येक छन्नं
नतः किंतनः किंतनः किंतनः किंतनः

महद् भाग्यसे सद्गु इके दर्शन होते हैं और जब ऐसे दर्शन हो तब अनन्य मन हो उनकी शरणमें जाना और भ्या देवे तथा गुरी? अर्थात् भगवान्के समान ही उनका पूजन और भजन करना सनातन रीति है । सद्गु ह सदा तृप्त ही रहते हैं, इससे अधिकारी जीवोंपर उन्हें करुणा आती है। कहते हैं—

भेरा पेट तो भरा, पर अब ऐनी प्यान लगी है कि अन्य जीवेंकी अपत पूरी करूँ। नावका भार आखिर जलपर ही रहता है; वह भार चाहे हलका हो या भागी, इससे क्या ?

अपरम्पार स्वानन्द-समुद्रमें चलनेवाली गुरुरूप नौकाके लिये दो-चार पिथकोंका भार ही क्या ! दो-चार चढ़ लिये या दो-चार उतर गये तो इसका उसपर शोश ही क्या ! सच तो यह है कि सद्गुरुको सत्-शिष्यके मिलनका ही आनन्द है, इससे अद्वैतानुभवका आनन्द दैतरूपमें वह भोग सकते हैं । गीताशानेश्वरीमें अर्जुनके प्रश्न करनेपर भगवान यह कहकर अपना आनन्द व्यक्त करते हैं कि 'हे अर्जुन ! तुम प्रश्न करके मुझे मेरा वह आनन्द दिला रहे हो जो अद्वैता-नन्दके भी परे हैं।' (शनेश्वरी १५–४५०) अवाद शब्द-शास्त्र, परिपूर्ण स्वानुमव, उत्तम प्रवोध-शक्ति, देवी दयाखुता और परमा-शान्ति—ये पाँचों गुण श्रीगुरुमें नित्य वास करते हैं। एकनायी भागवत (अ०१) में श्रीगुरुके लक्षण बतलाते हैं कि व्वह दीनोंपर तन, मन और वाणीने बढ़े दयाख होते हैं, शिष्यके भव-बन्धन काट डालते हैं, अहङ्कारकी छावनी उठा देते हैं। वह शब्द-शनमें पारक्तत होते हैं, ब्रह्मशनमें सदा ह्यूसते रहते हैं, निज-मावसे शिष्यको प्रवोध करानेमें समर्थ होते हैं।

गुरु-प्रसादके विना ही कोई सन्त-पदवीको प्राप्त हुआ हो। ऐसा एक भी पुरुष नहीं है। सभी संतोंने गुरु-प्रसादका महत्त्व और माधुर्य बखाना है। गुरु-भक्तिके सहस्रों अवतरण दिये जा सकते हैं। पर विस्तार-भयसे संक्षेप ही करना पड़ता है। गुरु-स्तुतिका साहित्य बहुत बड़ा है, वह अनुभवका साहित्य है और अत्यन्त हृदयङ्गम है। जिसे गुरु-प्रसाद मिला हो। गुरु-सेवाका परमानन्द जिसने भोग किया हो वही उसकी माधुरी जान सकता है । ज्ञानदेव और एकनाय दोनोंने ही गुरु-भक्तिकी अपूर्व और अपार माधुरी पायी थी । इन्होंने सदगुरु-समागम और सदगुर-सेवाका आनन्द खुब खुटा । दोनोंके ग्रन्थोंमें सब मङ्गल।चरण श्रीगुरु-स्तवन-परक हैं और ये अत्यन्त मधुर हैं। श्रीमद्भगवद्गीताके १३ वें अध्यायमें ७ वें रलोकका 'आचार्योपासनम्' पद देखते ही श्रीश्रीज्ञानेरवर महाराजकी गुरु-भक्तिकी धारा महाप्रवाहके रूपमें जो उमड पड़ी है वह सी ओवियोंको पार करके भी उनके रोके नहीं हकी है। उनकी गुरू-भक्तिका आनन्द जिन्हें लेना हो वे श्रीहानेश्वर-चरित्रमें 'उपासना और गुइ-भक्ति' अध्याय पूरा पढ़ जायँ । उसी प्रकार एकनाथ महाराजकी गुरु-भक्तिका जिन्हें दर्शन करना हो वे एकनाय-चरित्र देखें। गुरु-भक्तके लिये गुरु और उपास्य एक होते हैं । ज्ञानेश्वर और एकनाथने श्रीगुरू-मतिमें ही भगवानके दर्शन किये । तुकाशमजीने भगवानहीको श्रीगृह देखा। गुरु साक्षात् परव्रहा हैं और परव्रहा परमात्मा ही गुरुके सगुण रूपमें साघकको कृतार्थ करते हैं। गुरु-प्रसादके दिना कोई सापक कमी कृतार्थ नहीं हुआ। श्रीगुरु बोल्डते-चालते ब्रह्म हैं। उनकी चरणधूलिमें स्रोटे बिना कोई मी कृतकृत्य नहीं हुआ।

### ३ खामी विवेकानन्दका अनुभव

आधुनिक कालके सुविख्यात सत्पुरुष स्वामी रामतीर्थ और स्वामी विवेकानन्द भी श्रोगुरुके शरणागत होकर ही कृतार्थ हए । स्वामी विवेकानन्द अपने भक्तिःयोगःविषयक प्रबन्धमें कहते हैं-- गुरुकी कृपासे मन्प्यकी छिपी हुई अलोकिक शक्तियाँ विकसित होती हैं। उन्हें चैतन्य प्राप्त होता है और उनकी आध्यात्मिक वृद्धि होती है और अन्तमें वह नरसे नारायण होता है। आत्म-विकासका यह कार्य ग्रन्थोंके पढनेसे नहीं होता । जीवनभर हजारों ग्रन्योंको उस्रटते-पल्टते रहो। उससे अधिक से-अधिक तुम्हारा बौद्धिक ज्ञान बढेगा, पर अन्तमें यही जान पडेगा कि इससे अध्यात्म-वल कुछ भी नहीं बढा । बौद्धिक ज्ञान बढ़ा तो उसके साथ अध्यात्म-बल भी बढना ही चाहिये, यह कोई कहे तो वह सच नहीं है। ग्रन्थोंके अध्ययनसे इस प्रकारका भ्रम होता है। पर सक्सताके साथ अवलोकन करनेसे यह जान पड़ेगा कि बुद्धिका तो खूब विकास हुआ तो भी अध्यात्म-शक्ति जहाँ-की-तहाँ ही रह गयी । अध्यात्म-शक्तिका विकास करानेमें केवल ग्रन्थ असमर्थ हैं। और यही कारण है कि अध्यात्मकी बार्ते करने बाले लोग बहुत मिलते हैं पर कहनीके साथ रहनीका मेल हो। ऐसा पुरुष अत्यन्त दर्लभ है। किसी जीवको आध्यात्मिक संस्कार करानेके लिये ऐसे ही महात्माकी आवश्यकता होती है जो जीवकोटिसे पार निकल गया हो । यह ताकत प्रन्योंमें नहीं है । आध्यात्मिक संस्कार जिसका होता है वह है शिष्य और संस्कार करनेवाला है गुरु । भूमि तपकर जोत-जातकर तैयार हो। और बीज भी शुद्ध हो। ऐसे उभय-संयोगसे ही

अध्यात्मका विकास होता है । .... अध्यात्मकी तीव क्षाचाके स्वगते ही अर्थात भूमिके तैयार होते ही उसमें ज्ञान-बीज बोया जाता है। सृष्टिका यही नियम है । आत्मप्रकाश ग्रहण करनेकी क्षमता सिद्ध होते ही प्रकाश पहुँचानेवाली शक्ति प्रकट होती है। ""सत्यज्ञानानन्द-स्वरूप गद्गुरुको संवार ईश्वर-तुल्य मानता है । शिष्य शुद्धचित्तः, जिज्ञासु और परिश्रमी होना चाहिये । जब शिष्य अपनेको ऐसा बना लेता है तब श्रोत्रियः ब्रह्मनिष्ठः निष्पापः दयालु और प्रबोधचत्र समर्थ सदगुरु उसे मिलते हैं | .........सद्गुर शिष्योंके नेत्रोंमें ज्ञानाञ्चन लगाकर उसे दृष्टि देते हैं। ऐसे सद्गुर बड़े भावसे जब मिलें तब अत्यन्त नम्नता, विमल सद्भाव और हद विश्वासके साथ उनकी शरण लो, अपना सम्पर्ण हृदय उन्हें अर्पण करो। उनके प्रति अपने चित्तमें परम प्रेम भारण करो। उन्हें प्रत्यक्ष परमेश्वर समझो; इससे भक्ति-ज्ञानका अपना समद प्राप्तकर कतकत्य होगे। "" महात्मा विद्ध पुरुष ईश्वरके अवतार ही होते हैं। वे केवल स्पर्शसे, एक कपा-कटाअसे, केवल सङ्कल्पमात्रसे भी शिष्यको कतार्थ करते हैं। पर्वतप्राय पापोंका बोझ दोनेवाले भ्रष्ट जीवको भी अपनी दयासे क्षणार्थमें पुण्यातमा बनाते हैं। वे गुरुओं के गुरु हैं। मनुष्यरूपमें प्रकट होनेवाले साक्षात् नारायण हैं । मनुष्य इन्हींके रूपमें परमात्माको देख सकता है। भगवान निर्गुण निराकार हैं। पर इमलोग जबतक सनुष्य हैं तबतक हमें उन्हें मनुष्यरूपमें ही पूजना चाहिये। तम जो चाहो कही। चाहे जितना प्रयत्न करो, पर तुम्हें मनुष्यरूपी ( सगुण ) परमेश्वरका ही भजन करना होगा। निर्गण-निराकारका पाण्डित्य चाहे कोई कितना ही बघारे, सगुणका तिरस्कार करे; अवतारोंकी निन्दा करे, सूर्य, चन्द्र, सारागणोंको दिखाकर बुद्धिवादसे उन्हींमें देवत्व देखनेको कहे--पर उसमें यथार्थ आत्मज्ञान कितना है यह यदि तुम देखो तो वह केवल श्चन्य है । इमलोग मनुष्य हैं, परमात्मा हमसे सगुणरूपमें-सदगुरूर्वमें ही

मिलते हैं, इसमें कुछ भी सन्देह नहीं।'(स्वामी विवेकानन्दके समझ-ग्रन्थ भाग ३ पृ० ५१६-५२१ मूल अंग्रेजीये)

स्वामी आगे और वहते हैं, 'भगवान्से भिलनेकी इच्छा करनेवाले समक्षके नेत्र श्रीगुरु ही खोलते हैं। गुरु और शिष्यका सम्बन्ध पूर्वज और बंशजके सम्बन्ध-जैसा ही है । श्रद्धाः नम्रताः शरणागति और आदरभावसे शिष्य गुरुका मन मोह ले तो ही उसकी आध्यात्मिक उन्नति हो सकती है। और विशेषरूपसे ध्यानमें रखनेकी बात यह है कि जहाँ गठ-शिष्यका नाता अत्यन्त प्रेमसे युक्त होता है वहीं प्रचण्ड अध्यात्म-शक्तिके महात्मा उत्पन्न होते हैं। स्वानुभृति शानकी परम सीमा है। वह स्वानुभृति ग्रन्थींसे नहां प्राप्त हो सकती । पृथ्वी-पर्यटनकर चाहे आफ सारी भूमि पादाकान्त कर डालें। हिमालय, काकेशस, आल्प्स-पर्वत लाँध आयं, समुद्रकी गहराईमें गोता लगाकर बैठ जायँ, तिब्बत-देश देख लें या गोबीका जंगल छान डालें। स्वान्भवका यथार्थ धर्म-रहस्य इन बातोंसे। श्रीगृहके प्रसादके विना, त्रिकालमें भी नहीं ज्ञात होगा। इसलिये भगवान्-की कुपासे जब ऐसा भाग्योदय हो कि श्रीगुरु दर्शन दें तब सर्वान्त:करण-से श्रीगुरुकी शरण हो। उन्हें ऐसा समझो जैसे यही परव्रहा हों। उनके बालक बनकर अनन्यभावसे उनकी सेवा करो; इससे तुम धन्य हांगे । ऐसे परम प्रम और आदरके साथ जो श्रीगुरुके शरणागत हुए, उन्हींको--और केवल उन्हींको--सचिदानन्द प्रभुने प्रसन्न हांकर अपनी परममक्ति और अध्यात्मके अलौकिक चमत्कार दिलाये हैं।

### ४ हीरेकी खोज

तुकारामजीका परमार्थ ऊपर-ही-ऊपरका नहीं या, इसिल्ये उन्होंने ऐसी जल्दवाजी नहीं की कि जो मिला उसीको उन्होंने गुरु मान लिया । बहुतोंको उन्होंने कसीटीपर कसकर देला और दूरसे ही प्रणाम कर विदा किया । जहाँ-तहाँ ब्रह्मझानकी कोरी वार्ते ही सुन पड़ीं, कहीं उसका मूर्त रुक्षण नहीं देख पड़ा। वह सचा ब्रह्मझान चाहते थे। हाथ पसारकर उन्होंने यही याचना की थी कि—

निर्दे कोणा प्रशी होग एक स्ज। तरी द्यार मज दुर्बळाशी॥

'निर्मल ब्रह्मज्ञान यदि किशीके पात हो तो उसका एक रजाकण
सक्ते दे दो।'

बड़ी दीनताके साथ उन्होंने यही पुकार की थी ! पर जहाँ नहीं उन्होंने दिखावके पर्वत देखे; विना नीवकी ही दीवार देखी !' पाखण्ड और दम्भ देखकर वह चिद्र गये ! उन्होंने पाखण्डी गुक्ओं और दाम्भिक संतोंकी, अपने अभंगोंमें, खूब खबर ही है !

काम क्रोध लोम चित्तीं । बिर्सविर दाविती विरक्ती ॥ तुका म्हणे शब्दज्ञानें । जग नाडियेलें तेणें ॥ ९ ॥ चित्तमें तो काम-कोष-लोम भरा हुआ है पर ऊररवे विरक्त यने हुए हैं। कोरे शब्दज्ञानते संसारको घोला दे रहे हैं।

डोई बाढवूनि केश । भूतें आणिती अंगास ॥ ९ ॥ तरी ते नव्हती संतजन । तेथें नाहीं आत्मस्रुण ॥ २ ॥ 'सिरपर जटा बढ़ाये हुए हैं, भूत-प्रेत बुळा छेते हैं । पर वे संतजन नहीं हैं, वहाँ कोई आत्मळक्षण नहीं है ।'

रिदिसिदीचं साथक । वाचासिद्ध होती एक । त्यांचा आम्हांसी कंटाळा । पार्हो मावडती डोळां ॥ . 'कोई ऋदि-सिदिके साथक हैं, कोई वाक्-सिद्ध हैं । पर इन सबसे हमारा जी ऊवा दुआ है, इन्हें हम ऑस्बों नहीं देखना चाहते ।' दाबुनि बैंगम्याची कळा। मोगी विषयांचा साहळा॥ ज्ञान सांगतो जनासी। अनुमब नाहीं आपणांसी॥९॥ 'बैराम्यकी चमक दिखा देते हैं पर विषयोंको ही मोगते रहते हैं। छोगोंको ज्ञान बतछाते हैं पर स्वयं अनमब ऋछ भी नहीं करते।'

. . .

ऐसे दाग्भिक, अधकचरे और पेटू आदमी जहाँ-तहाँ भी कौड़ीके तीन-तीन मिलते हैं। तुकारामजीकी शुद्ध और स्क्ष्म दृष्टिको सच्चे-स्ट्रेका निपटारा करते कितनी देर लगती ? साधारण मनुष्य ऊपरी दिखावर्मे फँसते हैं, पर तुकारामजी फँसनेवाले नहीं थे। 'नव्हती ते संत किरतां किवत्व' वाले अभंगमें वह सतलाते हैं कि जो कितता करते हैं वे संत नहीं हैं, अपना घर मरकर दूतरों को निराशाका भाव सतलानेवाले संत नहीं हैं; अपना घर मरकर दूतरों को निराशाका भाव सतलानेवाले संत नहीं हैं; अपना घर मरकर दूतरों को निराशाका भाव सतलानेवाले संत नहीं हैं; केवल कथा बाँचनेवाले, कीर्तन करनेवाले, माला-मुद्रा बारण करनेवाले, ममूत रमानेवाले, अंगलोंमें रहनेवाले, कर्मठ, जप-तप करनेवाले संत नहीं हैं ; ये सब बाह्य लक्षण हैं, इनसे किसी-की साधुता नहीं जानी जाती।

तुका म्हणे नाहीं निरसङा देह । तंत्रत्ररी हे अवधे सांसारिक ॥

'जनतक देहका निरास नहीं हुआ, देहबुद्धि नष्ट नहीं हुई, तनतक ये सब सांसारिक ही हैं।' तुकारामजी इन्हें 'अपने मुखसे संत नहीं कह सकते' जनतक इनके अंदर द्रव्यका लोम और बड़ाईकी इच्छा है। जिनका बाह्य वेय साधुका-सा है पर अन्तःकरण विषयासक है उन्हें तुकारामजी दूरसे 'हीरेके समान चमकनेवाले ओले' कहते हैं। ऐसे बने हुए संत अनेक होते हैं, पर इनमेंसे कोई भी तुकारामजीकी आँलों सूल नहीं होंक सका।

सच्चे संत बहुत दुर्लभ हैं । संतोंको दूँदृते-दूँदृते तुकारामजीयक गये।

उनकी आशा निराशा हो गयी। उस समय उनके मुखसे ये उद्गार निकले हैं---

'शानियोंके यहाँ भगवान्को हुँद्ना चाहा, पर देला यही कि अहहहार हन शानियोंके पीछे पड़ा है। वेद-परायण पण्डितों और पाठकोंको देला कि एक दूसरेको नीचे गिरानेमें ही लगे हुए हैं। देलनी चाही इनकी आत्मनिष्ठा, पर उलटी ही चेष्टा दिलायी दी। योगियोंको देला, उनमें भी शान्ति नहीं, मारे क्रोभके एक-दूसरेपर गुरगुराया करते हैं। इसलिये है विडल ! अब मुझे किलीका मुहताज मत करो। मैंने इन सब उपायोंको छोड़ नुम्हारे चरण इदताले पकड़ लिये हैं।

### ५ गुरु ही मुम्रुक्षुको हूँड़ते हैं

'संत दुर्लम तो हैं, पर अलम्य नहीं । चन्दन महँगा मिलता है, पर
मिलता तो है । कस्त्री चाहे जब चाहे जहाँ मिटीकी तरह चस्ती नहीं
मिलती, पर जिसके पास उसके दाम हैं उसे मिलती ही है। हीरे-जैसे रानों-को गरीब बेचारे देख भी नहीं सकते, पर धनी उन्हें खरीद सकते हैं । इसी प्रकार जिसके पास प्रसुर पुण्य-धन है उसे सत्सङ्ग-लाभ होता है । सत्सङ्ग दुर्लम है, पर अमोघ भी है । माम्यश्रीका जय उदय होना होता है तभी संत मिलते हैं, इनमें जिन्हें भगवान्की आशा होगी वे स्वयं ही चले आवेंगे और कृतार्थ करेंगे । मुमुक्षको गुफ हुँदना नहीं पढ़ता, गुफ ही ऐसे धिप्योंको जो कृतार्थ होनेयोग्य हुए हों, हुँदा करते हैं । कलके परिपक्त होते ही तोता बिना बुलाये ही आकर उसपर चोंच मारता है । उसी प्रकार विरक्त जीवको देखते ही दयाकुल गुफ दौड़े आते हैं और आरम-एहस्य बतलाकर उसे कृतार्थ करते हैं । सब संत सद्गुफ्लकर ही हैं, तथापि सब कियाँ माताके समान होनेपर भी स्तनपान करानेवाली माता एक ही होती है, वेसे ही सब संत सदानेवाली माता एक ही होती है, वेसे ही सब संत सदानेवाली माता एक ही होती है, वेसे ही सब संत स्तानेवार भी स्वानुभवामृत पान

करानेवाली, इंस्वरनियुक्त सद्गुरू-माता भी एक ही होती हैं और सुमुक्ष हिंद्यु जब भृख़ते व्याकुल होकर रोने लगता है तब सद्गुरू-माताले एक क्षण रहा नहीं जाता और वह दौड़ी चली आती और शिश्चको अमृतपान कराती है। गुरू इंस्वर्रानयुक्त होते हैं, गुरू-शिम्यका सम्बन्ध अनेक जन्म-जन्मान्तरोंते चला आता है और यह गुरू निश्चित समयपर निश्चित शिष्यको कृतार्थ किया करते हैं। तुकारामजीके सद्गुरू बावाजी चैतन्य हसी प्रकारते भगवदिच्छानुसार यथाकाल यथोचित रीतिले तुकारामजीके सामने प्रकट हुए और उन्हें उन्होंने अपना प्रसाद दिया।

#### ६ बाबाजीका खमोपदेश

तुकारामजीको गुरूपदेश प्राप्त हुआ, उस प्रसङ्कके उनके दो अभंग हैं। पहला अभंग विशेष प्रसिद्ध है, उसीका आशय नीचे देते हैं---

गुरुराजने सचमुच ही मुझपर बड़ी कुगा की पर मुझसे उनकी कुछ
भी सेवा न बैन पड़ी। स्वन्नमें, मुझा-क्षान (इन्द्रायणी-क्षान) के लिये जाते
हुए, रास्तेमें, बह् मिले और उन्होंने मस्तकपर हाथ रखा। उन्होंने भोजनके लिये एक पाव घी माँगा पर मुझे इसका विस्मरण हो गया। कुछ
अन्तराय हो गया इसीसे उन्होंने जानेकी जस्दी की। उन्होंने गुरु-परम्पराके
नाम बताये 'राघव चैतन्य' और 'केशव चैतन्य'। अपना नाम बताया
बाबाजी चैतन्य और 'राम कुष्ण हरी' मन्त्र दिया। माव शुक्र दशमी
गुरुवारको गुरुका वार सोचकर (इस प्रकार गुरुने) मुझे अझीकार किया।

इससे निम्नलिखित बातें माल्म हुई---

- (१) सद्गुष्टने तुकारामजीपर अनुग्रह किया और उन्हें 'रामकृष्ण हरी' का मन्त्र दिया ।
- (२) यह उपदेश उन्हें खप्नमें इन्द्रायणीमें सान करनेके लिये जाते हुए प्राप्त हुआ । गुक्ने उनके मस्तकपर हाथ रखा ।

- (३) सद्गुबने भोजनके लिये एक पाव घी माँगा पर तुकारामजी घी लाकर देना भूल गये। जागनेगर तुकारामजीको इस बातका बड़ा दुःख हुआ कि सद्गुबकी कुछ भी सेवा न बन पड़ी और उन्हें यही समझ पड़ा कि सेवामें प्रत्यवाद होनेसे ही सद्गुक जस्दीसे चड़े गये।
- (४) सद्गुक्ने अपनी गुक्-परम्परा बतायी-राघव चैतन्यः केशव चैतन्य और अपना नाम बावाजी चैतन्य बताया ।
  - (५) यह गुरूपदेश तुकारामजीको माघ शुक्र दशमी गुरुवारको मिला।
  - (६) इस प्रकार सद्गुबने तुकारामजीको अङ्गीकार किया। तकारामजी फिर कहते हैं—

गुकराज मेरे मनका भाव जानकर वैशा ही उपाय करते हैं। उन्होंने वहीं सरल मन्त्र बताया जो मुझे प्रिय था, जिसमें कोई बखेड़ा नहीं। इसी मार्गसे चलकर अनेक साधु-संत भवसागरसे पार उत्तर गये। जान-अजान जो जैसे शिष्य होते हैं गुरू उन्हें वैसा ही उपाय बतलाते हैं। शिष्योंमें कोई नदीके उतारमें तैरनेवाले, कोई सङ्गीके सङ्ग चलनेवाले, कोई आहाजपर चढ़नेवाले और कोई कमस्वन्द कसे रहनेवाले होते हैं; जो जैसे होते हैं उन्हें उनके अधिकारके अनुसार वैसा ही उपाय बताया जाता है।

तुका कहता है, 'गुबने मुझे कृपावागर पाण्डुरङ्क ही जहाज दिया।' इससे तीन बार्ते मिळीं—

(७) मेरे मनका भाव जानकर सद्गुक्ने ऐसा प्रिय और सरल मन्त्र दिया कि कहीं कोई बलेड़ा नहीं।

गुरूपदेश पानेके पूर्वते ही तुकारामजी बहे प्रेमले श्रीविडलकी उपासना करते थे और ध्राम कृष्ण हरीं का ही मन्त्र जम करते थे। विडल उनके कुलदेव थे। उपास्यदेवका ही प्रिय मन्त्र गुरूने बताया इसने कोई बखेदा नहीं हुआ। यदि गुक्ते गणेश्वकी उपासना और गणेश-का मन्त्र दिया होता अथवा अन्य किसी देवताके मन्त्रकी दीक्षा दी होती वा योग-यागादि साधन करनेको कहा होता तो अवस्य ही बखेदा होता । पहलेसे जो साधना हो रही है उसीको आगे चलानेका गुक्ते उपदेश दिया, इससे तुकारामजीका उत्साह दिगुण हो गया । ऐसा यदि न होता तो यह हगड़ा आ पहता कि पहलेसे जो उपासना चली आ रही है वह कैसे छोद दी जाय और गुक्की बतायी उपासना भी कैसे न की जाय? इससे संवय-को आश्रय मिल सकता या, मन विचलित होकर गड़वहा सकता या । पर गुक्ते 'मुझे कृपासागर पाण्डुरङ्ग ही जहाज दिया' मेरा जो प्रिय या वहीं ध्राम कृष्ण हैरी' मन्त्र दिया और जो उपासना में कर रहा या उसी-को निश्रके साथ आगे चलानेका उपदेश दिया; इससे कोई बखेदा नहीं पैदा हुआ।

(८) अनेक साधु-सन्त-शानेश्वर, नामदेव, एकनायादि—इसी मार्गते चलकर भवसागर पार कर गये।

तुकोवारायको जैसे विद्यलको उपासना प्रिय थी, 'राम कृष्ण हरी' नाम प्रिय था वैसे ही जानेक्वर, नामदेव, एकनायादिका नित्य प्रन्य-सस्तक्क भी प्रिय था, क्योंकि इन्होंके प्रन्योंका वह नित्य पटन, श्रवण और मनन किया करते थे। सद्गुरका ऐसा अनुकूल उपदेश मिलनेसे यह क्रम भी उनका बना रहा। गुरुने उन्हें दत्तात्रेयका मन्त्र देकर श्रीगुरु-चरित्रके पारायण करनेको कहा होता तो उससे भी उनका काम बन जाता, पर पूर्व-संस्कारसे जो उपासना हद हो चुकी यी वह एकदम छोड़ देनी पड़ती और नया साथन नये ढंगसे करना पड़ता! इससे भी कुल-न-कुल बलेहा ही होता। इस प्रकार स्वभावसे ही प्रिय उपास्य, प्रिय मन्त्र और प्रिय सम्प्रदाय-परम्परा छोड़नेकी कोई आवश्यकता नहीं पढ़ी प्रस्तुत उसीको और हद करनेका उपदेश गुरुसे प्राप्त होनेक कारण कोई बलेहा नहीं हुआ।

(९) मुझे मेरा प्रिय मार्ग ही सद्गुदने दिखा दिया, पर इसका यह मतलब नहीं है कि मेरे सदगुर यही एक मार्ग जानते ये या बतलाते थे; गुरुराज तो समर्थ हैं, वह जान-अजान सबको मार्ग बतलानेवाले हैं, जो शिष्य जिस अधिकारका हुआ उसे उसी अधिकारका उपदेश देते हैं-'उतार सांगडी तापे पेटी'-'उतार, संग, जहाज, कमरबन्द ।' ये सभी उपाय वह बतलाते हैं। इस चरणका, बल्कि यह कहिये कि इस अभंगका रहस्य समझनेके लिये ज्ञानेश्वरीका आश्रय लेना पडेगा । गीताके 'देवी ह्येषा गणमयी (अ॰ ७। १४) और 'तेषामहं समृद्धर्ता' (अ॰ १२।७) इन श्लोकॉपर ज्ञानेश्वर महाराजकी जो ओवियाँ हैं उन्हें सामने रखकर इस चरणका अर्थ ठीक लगता है। जान-अजान सबको अपने-अपने अधिकारके अनुसार ही मार्ग बताया जाता है। 'जो अकेले हैं (अर्घात् बढाचारी, संन्यानी आदि ) उन्हें योगमार्ग दिखाते और जो परिग्रही (गृहस्थ) हैं उन्हें नाम-नौकापर विठाते हैं। माया-नदीको तैरकर पार करते हए कोई (उतार'के रास्तेसे जाते हैं। अहंभाव त्याग कर (ऐक्यके उतार'से जाते हैं। ( ज्ञानेखरी ७-१०० ), कोई 'वेदत्रयीको संगी' बनाकर उनके संग चलते हैं (८४), कोई 'यजनिकयाका कमरवन्द कमरमें कस लेते हैं' (८९) और कोई 'आत्म-निवेदनके जहाज' पर चढते हैं। तकारामजीके कथनका तात्पर्य भी यही है कि समर्थ सदगुरुके पास सभी साधन मौजूद हैं, पर शिध्यकी रुचि देखकर वैसा इष्ट उसे बतलाते हैं। मुझे श्रीगढने ऐसा ही प्रिय मन्त्र बताया, इसलिये इन विविध साधनोंका कोई अमेला नहीं पहा ।

और भी चार-पाँच स्थानीमें गुरूपदेश-सम्बन्धी उल्लेख हैं। एक स्थानमें कहा है कि श्रीगुक्ने 'कर-स्पर्श करके विरापर हाथ फेरा और कहा कि चिन्ता मत करो ' एक दूसरे स्थानमें कहा है कि श्रीगुक्ने 'राम-कृष्ण-मन्त्र बताया, सब समय बाणीसे यही उच्चार करता हूँ।' श्रीसद्गुक्ने स्वप्नमं तुकारामजीको दर्शन देकर 'राम कृष्ण' मन्त्र बताया, इसके िसवा और कुछ भेदकी बात बतायी हो तो उसे तुकारामजीने नहीं प्रकट किया है। साम्प्रदायिक रहस्य खुळमखुळा कोई बतलाता भी नहीं।

### ७ दिनकर गोसाई

बाबाजी चैतन्यने तकारामजीको स्वप्नमें जैसे उपदेश दिया। ऐसी ही घटना इसके २० वर्ष बाद नगर-जिलेमें भिंगारसे उत्तर-पूर्व १४ कोलपर बृद्धेश्वरमें भी हुई थी, जिसका उल्लेख मराटीमाहित्यमें मौजूद है। 'स्वानभवदिनकर' नामक सन्दर प्रन्थके कर्ता दिनकर गोसावी (गोसाई) समर्थ श्रीरामदासस्वामीके शिष्य थे। यह भिंगारके जोशी थे, इनका कल-नाम मुळे था, पर ज्योतिषी होनेके कारण यह पाठक कहलाने लगे। दिनकरका ऐन यौवनकाल था। जब उन्हें वैराग्य प्राप्त हुआ और वह अपना गाँव छोडकर बद्धेश्वरकी सरम्य कन्दरामें शाके १५७४ में जा रहे । उस एकान्त स्थानमें उन्होंने एक वर्ष यथाविधि परश्चरण किया। शाके १५७५ की फाल्गुनी पुर्णिमाकी रातमें नाम-स्मरण करते हुए उन्हें निद्रा रूग गयी। दिनकर स्वामी कहते हैं, 'वह जाग्रत्स्वप्रनिद्रान्त तुर्या अवस्था थी, मन अष्ट्रभावसे विनीत था और नेत्र उन्मीलित थे ।' उस समय समर्थ श्रीरामदासस्वामीके भेषमें भगवान् श्रीरामचन्द्र सामने प्रकट हुए और उन्होंने उनके मस्तकपर अपना बायाँ हाथ रखा । और दिनकर गोसावी तुरंत जाग पड़े । उन्हें परम आनन्द हुआ पर वहीं मूर्ति जागतेमें दर्शन दे इसके लिये उनका चित्त विकल हो उटा । और 'स्वान्भवके आनन्दरे वह चित्त तत्काल उसी लक्ष्यमें ध्यान-संख्या हो गया ।

माताके न दिलाथी देनेसे नन्हे यच्चेकी अथवा गौके समयपर घर न आनेसे बछड़ेकी या धन खर्च हो जानेपर कृपणकी जो हालत होती है वहीं हालत दिनकरकी हुई। कुछ स्वप्न, कुछ जाग्रति, कुछ सुपुप्ति तीनों ही अवस्थाएँ कुछ-कुछ यीं, तीनोंकी सिन्ध यो । उस सन्धिम विक्त तुर्यावस्थामें जहाँ-का-तहाँ विरत होकर तटस्य हो गया और भगवान् श्रीरामचन्द्रने समर्थ श्रीरामदास्खामीके रूपमें दिनकरके मस्तकपर वायाँ हाय रखा । स्वप्नमें जिस मूर्तिके दर्शन हुए ये वह मूर्ति विक्तमें बैठ गयी और उन्होंने यह निश्चय किया कि जाप्रत्में उस मूर्तिके दर्शन जवतक नहीं होंगे तवतक अन्त-जल ग्रहण नहीं करूँगा । वह एक वर्षतक हस्त हालतमें रहे । वाह्योगिध उनकी खूट गयी, स्वप्नमूर्ति अंदर-वाहर व्याप गयी । इस प्रकार जब एक वर्ष पूरा हुआ तव संवत् १७११ फालगुन-मास-की पूर्णिमाको साक्षात् समर्थ प्रकट हुए । तव दिनकरके आनन्दकी कोई सीमा न रही । समर्थने उनके मस्तकपर दाहिना हाथ रखा और उन्हें इतार्थ किया । दाहिना हाथ सद्गुकके सिवा और कोई भी नहीं रख सकता । यह सम्पूर्ण कथा प्रवानुमवदिनकर ग्रन्थ (कलार १६ किरण ४)में लिखा है ।

तुकारामजीके स्वप्नानुग्रह और दिनकर गोस्वामीके स्वप्नानुग्रहमें विलक्षण साम्य है। महीपितवाबा कहते हैं कि श्रीपाण्डुरङ्गने वाबाजी चैतन्यके रूपमें तुकारामजीपर अनुग्रह किया और प्लानुभवित्नकर यह वतलाया है कि श्रीपाण्डुरङ्गने वाबाजी चैतन्य रूपमें तुकारामजीके गुरु वाबाजी चैतन्य उनपर अनुग्रह करनेके कितने ही वर्ष पहले समाजिख्य हो जुके थे, और सोने-जागते पाण्डुरङ्गकी ओर ही तुकारामजीकी आँखें लगी थीं। इस कारण तुकारामजीको पाण्डुरङ्गके इस प्रकार दर्शन हुए; और दिनकर गोलाईको स्वप्नमें देखी हुई मूर्तिको जागते हुए प्रत्यक्ष देखनेकी ही लगी हुई थी, इस कारण ठीक एक वर्ष पूरा होते ही श्रीगुरु-मूर्ति उनके सामने प्रत्यक्षमें प्रकट हुई। इन दोनों उदाहरणींसे यह बात सिद्ध होती है कि जिसे जिसकी लगन लगती है उसे

उसके स्वप्रमें और जागृतिमें भी दर्शन होते हैं। यह क्या चमत्कार है अथवा किस प्रकार महात्मा थोग दसरोंके स्वप्नमें प्रवेशकर उन्हें ज्ञानदान कर आते हैं यह इमारे-जैसे प्राकृत जीव भला कैसे समझ सकते हैं ? पर तुकाराम और दिनकर गोसाई जैसे निष्काम भगवद्भक्त जब यह बतलाते हैं कि स्वप्नमें गुरुने दर्शन देकर इमें उपदेश दिया तब उसपर अविश्वास करनेका कोई कारण नहीं है। ऐसी वार्तोमें विश्वासके बिना प्रतीति नहीं होती और प्रतीतिके बिना विश्वास भी नहीं होता, इसलिये भावकजन पहले विश्वास करते हैं, पीछे उनके पूर्वभाग्यसे अथवा भगवत्क्रपा-बरुसे प्रतीतिका समय भी कभी-न-कभी आता है। स्वप्नमें ही क्यों। गर्भतकमें उपदेश दिये जानेकी कथाएँ इमारे पुराणोंमें हैं। इन कथाओंको मिथ्या तो नहीं कह सकते । महारमा चारों देहोंसे अलग और पूर्ण स्वाधीन होनेके कारण चारों देहोंपर उनका हक्म चलता है। वे इन देहोंके मालिक होते हैं, अर्थात् चाहे जो देह वे जब चाहें भारण कर सकते हैं और चाहे जिस देहको जब चाहें छोड़ सकते हैं। बाबाजी चैतन्यने स्थल देहका त्याग करनेके पश्चात् भण्डारा-पर्वतपर आत्मोद्धारके लिये सतत छटपटानेवाले तकारामको श्रद्धचित्त और अधिकारी जानकर उनपर अनुग्रह किया और जो उपासमा वह कर रहे थे उसीको आगे भी करते रहनेके लिये प्रोत्साहित किया। इस प्रकारका प्रोत्साहन श्रेष्ठ कोटिके जीवोंसे कनिष्ठ कोटिके जीवोंको मिला करता है। सच पछिये तो गुरु और शिध्यके बीच ऊँच-नीचका कोई भेद-भाव बाकी नहीं रहता। जैसे दो तालाव पास-पास लबालव भरे हुए हों और इनमें हे पहले किसी एकका पानी दूसरेमें आ जाय और उस एकको दूसरा गुरुखका मान प्रदान करनेकी तैयारी करे न करे इतनेमें ही दोनोंकी लहरें एक-दूसरेमें आने-जाने लगें और दोनों मिलकर एक महासरीवर बन जायँ, वैसा ही कुछ गुरु-शिष्यका सम्बन्ध होता है। दोनों एक-दूसरेसे मिलकर एक हो जाते हैं। शिष्य गुरु-१दपर

कन आवद होता है और कव दोनों एक हो जाते हैं यह बतलानेमें जितना समय लग सकता है उतना समय भी दोनोंके एक होनेमें नहीं लगता। 'उद्धरेदाल्मनात्मानम्' ही सत्य है, तथािंग सबके ऊपर मुहर गुरुकी ही लगती है। साधक जिस साधन-मागैले जा रहा हो उस मार्गपर चलते हुए उसे किसी ऐसे मार्गदर्शक पुरुपकी आवश्यकता होती है जिसने वह मार्ग देखा हो, जो उस मार्गके अन्तिम गन्तव्य स्थानतक हो आवा हो। वहीं गुरु है। उसके मिलनेसे मोक्ष-मार्गके पिकका दादस बँधता है, उसे यह निश्चय हो जाता है कि हम जिस रास्तेपर चल रहे हैं वह रास्ता गलत नहीं है। मोक्ष-मार्गमें ऐसे अनेक गुरु मिलते हैं वह हसे पूर्णकाम करके अनुभव-मुख इसके पत्ले बाँधकर इसे पूर्ण बनाते हैं, वही सद्गुरु हैं। सद्गुरुका कार्य अत्यस्य पर अत्यन्त उपकारक होता है। वह जीवात्माको शिवात्मासे मिला देते हैं।

## ८ गुरु-नाम बारम्बार क्यों नहीं ?

इस विषयमें अब कोई सन्देह नहीं रह गया है कि तुकारामजीके
गुरु बावाओं चैतन्य ये । तुकारामजीने स्वयं ही कहा है—-धाराजी
सद्गुरु, दास तुका।' शानदेव, नामदेव और एकनायके प्रन्योंमें बार-बार
जैसे गुरुका नाम आता है वैसे तुकारामके अभंगोंमें नहीं आता, यह बात
सही है। पर इससे किसी-किसीका जो यह खयाल होता है कि तुकारामने
कोई गुरु ही नहीं किया, किसी गुरुसै उपदेश नहीं लिया अथवा भगवान्ते
ही उन्हें स्वप्न देकर अपना नाम बावाजी चैतन्य बता दिया, यह खयाल
बिल्कुल गलत है। एक अभंगमें तुकारामजीने कहा है, 'सद्गुरुसेवन
जो है वही अमृतपान है' और एक दूबरे अभंगमें उन्होंने स्पष्ट ही कहा
है—-'गुरु-कृपाका ही बल या जो पाण्डुरक्कने मेरा भार उठा लिया।'

( तुका महणे गुरु कृपेचा आधार । पांडुरंगें भार वेतला माझा ॥ ) गुरुकी आज्ञा और तकारामजीके मनकी पसन्द एक रूप हुई। ध्याननिष्ठा हुढ हुई। नाम-सङ्कीर्तन-साधन स्थिर हुआ । गुरूपदेश उन्हें स्वप्नमें मिला, इससे अन्य संतोंके समान उन्हें गुरुका सङ्ग-लाभ नहीं हुआ । शानेश्वरके सामने निवृत्तिनाथकी, नामदेवके मामने विसाजी खेचरकी और एकनाथके सामने जनार्दनस्वाभीकी मुर्ति अहोरात्र कीडा कर रही थी। गुरुके साथ सम्भाषण करनेका सुल इन संतोंने खूब छ्टा। उनके दर्शन, स्पर्शन और पाद-सेवनका नित्य आनन्द प्राप्त करने और उनके शुद्ध स्वरूपको जाननेका परम मञ्जल अवनर इन्हें नित्य ही भिलता था । प्रतिक्षण उन्हें प्रतीति होती थी कि निर्गुण ब्रह्म ही गुरुरूपमें सगुण होकर आये हैं। तुकारामजीको गुरूपदेश म्बन्नमें मिला । उस समय गुरुने उनसे पावभर वी माँगा था; पर तकारामजीको उसकी सुचन रही और आगे भी गुरु-सेवाका कोई अवसर नहीं मिला। गुरु भी पाण्डुरङ्गका ही ध्यान करनेकी बताकर गुप्त हो गये। इमी कारणसे तुकारामजीके अभंगोंमें गुरु-वर्णन नहीं हुआ है और गुरुका नामोल्लेख भी दो ही चार बार हुआ है । गुरूपदेशके पश्चात उन्होंने पाण्डुरङ्गका जो ध्यान किया। उन्हें जो सगुण-साक्षात्कार और निर्गुण बोध हुआ वह सब गुरुके उपदिष्ट मार्गपर चलनेते ही हुआ, पाण्डुरङ्ग-स्वरूपमें ही गुबन्दरूप मिल गया और गुबनी आज्ञाने ही पाण्डुरङ्गकी सेवा की गयी, इस कारण पाण्डुरङ्गकी भक्तिमें ही गुरु-भक्ति भी हो गयी। इसीलिये तुकारामजीके अभंगोंमें गुरुका नामोल्लेख बहुत कम हुआ है। तथापि जितनेमें ऐसे उल्लेख हैं उनसे यही निश्चित होता है कि तकारामजीको स्वप्नमें बाबाजी चैतन्यने गुरूपदेश दिया । गुरूपदेश स्वप्नमें ही हुआ करता है ! स्वरूप-जागृति होनेपर उपदेशकी आवश्यकता नहीं रहती और मोह-निद्रामें जब जीव रहता है तब उसे उपदेशकी इच्छा ही नहीं होती: अर्थात मक्तावस्था और बदावस्था ये दोनों अवस्थाएँ गुरूपदेशके लिये उपयुक्त नहीं। गुरूपदेश उसी सुमुक्षावस्थाके लिये है जब जीव न सो आत्मस्वरूपमें जाग रहा है न विषयोंकी मोह-निद्रामें सो रहा है। अर्थात् मध्यम स्वप्नकी अवस्थामें है।

## ९ गुरु-चैतन्यत्रयी

जिन बाबाजी चैतन्यने तुकारामजीको खप्नमें उपदेश दिया उनके विषयमें और भी कुछ शत होता तो अच्छा होता पर दुर्भाग्यवश ऐसी कोई बात नहीं ज्ञात होती। दो-चार कथाएँ उनके विषयमें प्रसिद्ध हैं पर उनमें परस्पर विरोध ही अधिक है। इसलिये ऐसे टूटे-फूटे, अधूरे और परस्पर-विरोधी आधारपर तर्कसे चरित्रकी इवेली उठाना टीक नहीं। संत-चरित्र कोई कपोल-कल्पित उपन्यास नहीं है, आधारके बिना यहाँ कोई बात नहीं कही जा सकती। माप शुक्रा दशमीको तुकारामजीको गुरूपदेश मिला, इसलिये वारकरी-मण्डल इस तिथिको विशेष पवित्र मानता है और उस दिन स्थान-स्थानमें भजन-पूजन-कीर्तनादिद्वारा उत्सव मनाया जाता है। यही एक बात प्रस्तुत प्रसङ्घमें निश्चित है। तुकारामजीके गर कौन थे, कहाँ रहते थे, वह समाधिस्य कब हए,उनकी पर्व परम्परा क्या थी ? इत्यादिके बारेमें वारकरियोंको कुछ भी ज्ञात नहीं है और इस विषयमें कोई ग्रन्थ भी नहीं भिला है। स्वप्नमें योडी देखे लिये गुरुके दर्शन हुए और उन्होंने उपदेश दिया, 'राधव चैतन्य केशव चैतन्य' कह्कर पूर्व-परम्पराका संकेत किया और अपना नाम 'बाबाजी' बताया, तुकारामजीको धाम कृष्ण हरी? मन्त्र दिया जो उन्हें प्रिय था और फिर अन्तर्धान हो गये । वसः इतना ही बावाजी चैतन्यके विषयमें प्रमाण है। इसके अतिरिक्त और कोई विश्वसनीय बात नहीं शात होती । ध्मानियेला स्वप्नीं गुरूचा उपदेश' ( स्वप्नमें गुरुका उपदेश माना ), तुकारामजीके इस कथनसे यह नहीं जान पहता कि उनके गुरु फिर कभी उनसे खप्रमें या जागतेमें मिले हों, अर्थात तुकारामजीको गुरुषे इस उपदेशके बाद और भी कुछ मिला यह नहीं कहा जा सकता। ऐसी अवस्थामें तुकारामजीके गुरुके विषयमें चित्रकार भी और क्या लिल सकता है ! इसके सिवा अन्य वार्तोपर स्वयं मेरा विश्वास नहीं है, वारकरियोंका भी विश्वास नहीं है तथा उनकी कोई आवश्यकता भी नहीं प्रतीत होती, यह स्पष्ट बतलाकर अय उन कथाओंको भी जरा देल लें जो बाबाजी चैतन्यके विषयमें प्रसिद्ध हुई हैं।

भ्नेतन्यकथाकरपत्रक<sup>7</sup> नामक एक प्रन्य प्रकाशित हुआ है। यह ग्रन्थ निरञ्जन बुवा नामक किसी पुरुपने संवत् १८४४ (शाके १७०९) प्रवक्त नाम मंबल्सरमें लिखा और कार्तिक शक्त एकादशीको लिखकर पूर्ण किया। इसमें राघव चैतन्य और केशव चैतन्यके विषयमें कुछ बातें हैं। ग्रन्थके अन्तमें यह कहा है कि यह ग्रन्थ एक प्राचीनतर ग्रन्थके आधारपर लिखा है; वह प्राचीनतर प्रन्य 'संवत् १७३१ ( शाके १५९६ ) में परम भक्त कृष्णदास वैरागीने लिखा। 'इन कृष्णदास वैरागीका कोई ग्रन्थ उपलब्ध नहीं है जिससे यह ग्रन्थ मिलाकर देखा जाय । अस्तु, निरञ्जन बुवाके इस प्रन्थमें ६ अध्याय और ७६० ओवियाँ हैं। इसमें तुकारामजी-की गुरु-परम्परा इस प्रकार दी है-श्रीविष्णु-ब्रह्मदेव-नारद-व्यास-राधव चैतन्य--केशव चैतन्य उर्फ बाबाजी चैतन्य--तुकाजी चैतन्य । गप्रव चैतःयको स्वयं वेदन्यासने उपदेश दिया । राषव चैतस्यने ध्यस्म नाम नगरमें माण्डवीपुष्पावतीके तीरपर' वहत कालतक तप किया। 'डाथ-पैरके नखोंकी नालियाँ बन गयाँ; शरीरपर धूलके तह के तह जमा हो गये, जटा बढकर प्रथ्वीको छने लगी। शरीर सख गया ।' ऐसा तीव तप देखकर श्रीवेदय्यास प्रकट हुए और उन्होंने उन्हें प्रणवके साथ 'नमो भगवते बासुदेवाय' मन्त्रका उपदेश दिया । उत्तम-नगरका आधुनिक नाम ओतर है। यह गाँव पूना-जिलेमें जुन्नरसे चार कोसपर है। वहाँसे चार मीलपर पष्पावती उर्फ कुतुमावती और कुकडीनदीका सङ्गम है। राधव चैतन्यको ओतुर प्राममें गुरूपदेश प्राप्त हुआ । उनका रावव चैतन्य नाम गुएका ही

दिया हुआ था। गुरूपदेशके पश्चात् राघव चैतन्यने और भी तीव तप किया। कुछ काल पश्चात् वहाँ तृणामल ( तिनेवली ? ) के देशपाण्डे वृतिंह भट्टके द्वितीय पुत्र विश्वनायवाग उनसे मिले। वृतिंह भट्ट बड़े कर्मनिष्ठ ब्राह्मण थे। तृणामलका शिवालय यवनोंने भ्रष्ट किया तव नृसिंह भट्ट वहाँसे चलने बने और घूमते फिरते पुनवाडी (तत्कालीन पूना) पहुँचे । वहाँ वह अपनी सह्धर्मिणी आनन्दीबाईके साथ सुखपूर्वक काल व्यतीत करने लगे । इनके तीन पुत्र हए-त्र्यम्बक, विश्वनाथ और बापू । नृतिंह भर्टका जब देहान्त हुआ तब तीनों पुत्रोंमें कलह हो गया । विश्वनाथ ·उदासीन थे, त्रिकाल स्नान-संध्या करते थे, धर्ममें बडे उदार थे । पर घरका काम कुछ भी न देखते थे। ' उनके दोनों भाइयोंने सलाइ करके उन्हें घरसे निकाल दिया। विश्वनायवावाकी सहभार्मणी गिरजावाई भी अपने पतिके साथ हो लीं । पति-पत्नी तीर्थयात्रा करते हुए ओतुर ब्राममें आये। दोनों ही विपत्तिके मारे भटक रहे थे। प्रारम्भ-गलसे वहाँ राजव चैतन्यसे उनकी भेंट हो गयी और राघव चैतन्यने उनपर कुपादृष्टि की । विश्वनाथ-बाबा ऋग्वेदी ब्राह्मण थे । संसारमें इन्होंने बहुत दुःख उठाया । भाइयोंने इन्हें घरसे निकाल दिया । स्त्रीने भी इन्हें दरिद पाकर कठोर वचन सुनानेमें कुछ कमी न की। 'सोहागके पूरे अल्ह्लार भी इनके जुटाये न जुटे, कभी कोई अच्छी-सी साडीतक नहीं ला दी। आभी घडी भी कभी इनके साय सुखरे नहीं बीता।' यही उसका रोना था। सुनते सुनते विश्वनाथवाको कान थक गये। राधव चैतन्यके दर्शन पाकर वह उनकी शरणमें गये। उस समय उनकी आयु २५ वर्ष थी। कुछ काल बाद इनके एक पुत्र हुआ। उसका नाम नृसिंह भट्ट रखा गया। 'स्त्रीके ऋणसे इस प्रकार उद्धार हुआ और चित्त भी शुद्ध हो गया' तब विश्वनायबाबाने गुरुसे संन्यास-दीक्षा माँगी । गुरुने उन्हें संन्यास दिया और उनका नाम केशव चैतन्य रखा । गुरु और शिष्य दोनों ही ओतुर ग्रामसे कुछ दूर एक बनमें

जा बसे और वहाँ ब्रह्मानन्द भोगने लगे । कुछ काल बाद दोनों ही तीर्थ-यात्राके लिये निकले । नामिक, त्र्यम्बदेश्वर, द्वारका, प्रयाग, काशी, जगन्नाथ आदि क्षेत्रोंकी यात्रा करते हुए कलबुर्गा पहुँचे । वहाँ जलकी अतिवृष्टिसे त्रस्त होकर वे एक मसजिदमें पहुँचे । वहाँ भीतके एक बीचके आलेमें उन्होंने अपनी खडाऊँ रखी, उस मसजिदके मलाने आकर जब देखा कि खडाऊँ आलेमें रखी हैं तब उन यात्रियोंपर वेतरह बिगड़ा । उसने शहरके काजीसे इसकी फरियाद की । बात निजामशाहके कानोंतक पहुँची और उस गाँवके छोटे-बड़े सभी मुसलमानोंके आग लग गयी । और जहाँ-तहाँ विना कारण ब्राह्मणोंपर अत्याचार होने लगे । स्वयं निजाम मसजिदमें पहुँचे । कहते हैं, उस अवसरपर उन दो यतियोंने कोई सक्केत किया जिसके करते ही मसजिद जो उड़ी सो वहाँसे आध मीलपर जाकर ठहरी। यह चमत्कार देलकर निजाम चिकत हए और यह विश्वास हुआ कि ये दोनों फकीर कोई बड़े पीर हैं, तत्काल ही दानों यति अन्तर्धान हो गये । निजाम उनसे मिलनेके लिये बहुत व्याकुल हए। आलन्दगुञ्जोटी नामक स्थानमें निजामको उनके दर्शन हए। निजामने अभय-दान माँगा । यतियोंने उन्हें अभयवचन दिया । निजामने इन यतियोंके सम्मानार्थ उस मसजिदमें दो स्मारक वनवाये और उनपर राधवदराज और केशवदराज नाम खदवाये। राधव चैतन्य इस घटनाके कुछ काल बाद ही लोकोपाधिसे छुटनेकी इच्छा करते हए समाधिस्य हए । उन्होंने अपने शिध्यको ओतुर जानेकी आज्ञा दी । राधव ैतन्यकी समाधि आलन्दगुक्षोटीमें है। वहांसे तीन कोसपर मान्यहाल नामक प्राममें केशव चैतन्यने अपने लिये एक मठ बनवाया और कुछ कालतक इस मठमें रहे । यहाँ रहते हुए ५ इबार-बार गुरु-समाधिके दर्शनोंके लिये आलन्दगुक्षोटी जाया करते थे। राघव जैतन्य बहे रूपबान पुरुष थे । उनके दिव्य रूपका कविने वर्णन किया है कि 'चन्द्रके

समान सुन्दर मुख था, उसपर हेमवर्ण जटा सोहती थी, सर्वाङ्गमें भस्म रमाये रहते थे, बड़ी ही सुन्दर दिगम्बर मूर्ति थी ।' केशव चैतन्य पीछे बहाँसे ओतुर चले गये। उनके शिष्योंने मान्यहाल ग्राममें उनकी पादुका स्थापित की । यही केशव चैतन्य तुकोबारायके गुरु थे । बाबाजी इनका पूर्वाश्रमका नाम था । इस प्रन्थके तीसरे अध्यायके अन्तमें कहा है, 'सब लोग इन्हें केशव चैतन्य कहते हैं, भावक बाबा चैतन्य कहते हैं; दोनों नाम एक ही हैं जो अति आदरके साथ लिये जाते हैं। अन्तिम अध्यायमें पुनः यह उल्लेख है कि 'पूर्वाश्रममें बाबा भी कहते थे।' पहले तीन अध्यायोंमें यह विवरण है । इसके बाद चौथे और पाँचवें अध्यायमें केशव चैतन्यके चरित्रकी कुछ बार्ते कहकर छठेमें तुकाशमजीको गुरूपदेश प्राप्त होनेकी बात उनके अल्प चरित्रके साथ कही गयी है। केशव चैतन्यके पुत्र नृसिंह भट्ट और नृसिंह भट्टके पुत्र केशव भट्ट हुए । केशव चैतन्यने केशव भट्टपर अनुप्रह किया और जगदुद्धारके लिये अनेक चमत्कार भी दिखाये। केशव चैतन्यने संवत् १६२८ ( शाके १४९३ ) प्रजापतिनाम संवत्सरमें ज्येष्ठ कृष्ण द्वादशीको ओतुर ग्राममें समाधि ली। समाधि लेनेके पश्चात भी उन्होंने अनेक चमत्कार किये। अपने पूर्वाश्रमके पोते केशव भट्टको सम्पूर्ण भागवत सुनायी । समाधि छेनेके पश्चात ही वह काशीमें प्रकट हुए और एक ब्राह्मणपर कृपा की । इसी प्रकार कई वर्ष बाद तकारामजीको स्वप्न देकर उन्होंने गुरूपदेश दिया । निरञ्जन बुवाने रावव चैतन्य और केशव चैतन्यके बारेमें जो कुछ लिखा है यशँतक उसीका सारांश हमने बताया है। इसके सत्यासत्यकी जाँचका और कोई साधन अबतक उपलब्ध नहीं हुआ है । कृष्णदान वैरागीके जिस प्रन्यके आधारपर निरञ्जन बुआने अपना ग्रन्थ लिखा, वह ग्रन्थ संवत् १७३१ में लिखा होनेसे अर्थात् तुकाराम महाराजके प्रयाणके पचीस वर्ष बादका ही छिखा हुआ होनेसे बहुत कुछ प्रमाणभूत हो सकता था। पर वह आज उपलब्ध न होनेते 'चैतन्यविजयकरपत्दः' ग्रन्यकी कौन-सी बात कृष्णदास खिख गये हैं और कौन-सी बात निरञ्जन बुवा किसी अन्य आधारपर कह रहे हैं यह जाननेका इस समय कोई साधन नहीं है।

श्रीराघव चैतन्य सिद्ध पुरुष ये और श्रीकृष्णके परम भक्त ये। इसमें सन्देइ नहीं। हमारे गोमान्तकस्य मित्र श्रीविहलराय कामतने उनका अस्यन्त मधुर स्लोक दस वर्ष पहले हमारे पास भेजा था-

पुत्रीभूतं प्रेम गोपाङ्गनानां

मूर्तीभूतं भागधेयं यद्नाम् । सान्द्रीभूतं गुप्तवित्तं श्रुतीनां इयामीभूतं ब्रद्धा मे सक्तिभक्ताम् ॥

भगोपियोंके पुञ्जीभूत प्रेम, यादवींके मूर्तिमान् भाग्य, श्रुतियोंके एकत्र धनीभूत गुप्त धन, ऐसे जो मेरे साँबरे ब्रह्म हैं वह निरन्तर मेरे समीप रहें।

राधव चैतन्यकी और भी कुछ कविताएँ हैं ऐसा दुना है। केशव चैतन्यका एक पद मुझे बहिणाबाईकी गायामें मिला । उसका आश्रय यह है कि 'विषयोंके लोभसे मन भटक रहा है; यह, पुत्र, कलत्रमें ही दुल मान भैटा है। पर अब इसका दुःल मुझले नहीं सहा जाता, इसलिये हे कमलापित हरि ! आगसे विनय करता हूँ। हे दीनानाय, दीनवन्यु ! आपकी श्ररणमें हूँ। इस भवसागरको पार करनेका कोई उपाय नहीं दीलता । साधु-सक्क या साधु-सेवा मुझसे कुछ भी न बन पड़ी, श्रिक्नोदर-व्यापारके ही प्रवाहमें बहता रहा हूँ। अब इसमेंसे हे भगवन् ! मुझे उवारो । हे दीनानाय ! दीनवन्यु ! मैं आपकी श्ररणमें हूँ। मुझे चित्त-ग्रुदिका रास्ता दिलाओ, वेद-शाख-पुराणोंकी गति दुझाओ, निरन्तर नवविषा मिकमें लगाओ, इसीमें आपकी भी शोमा है । हे दीनानाय ! दीनवन्यु ! मैं आपकी श्ररणमें हूँ।'

## १० बंगालके चैतन्य-सम्प्रदायसे सम्बन्ध नहीं

कुछ लोग वंगालके श्रीकृष्णचैतन्य-सम्प्रदायके साथ श्रीतुकारामजीका सम्बन्ध जोड़ते हैं, परन्तु यह मान्यता ठीक नहीं जान पड़ती । बंगालमें श्रीकृष्ण चैतन्य या गौराङ्ग प्रभु पंद्रहवीं शताब्दीमें विख्यात श्रीकृष्ण-भक्त हए । बंगालभरमें उन्होंने श्रीकृष्ण-भक्तिका प्रचार किया और आज भी बंगालमें श्रीकृष्णका नाम जो इतना प्यारा है वह उन्हींके प्रभावका फल है। श्रीचैतन्य महाप्रभका अत्यन्त प्रेम-रसमरित चरित्र अंग्रेजी भाषामें स्वर्गीय शिशिरकमार घोषने लिखा है। अंग्रेजी आननेवाले पाठक उसे अवस्य पढें । उस प्रन्थके २६२ वें पृष्ठपर (सन् १८९८ ई० का संस्करण) उनके शिष्यके शिष्य थे, यह बतलानेकी कोई आवश्यकता नहीं अर्थात् यह बात स्पष्ट ही है। ' इस बातके समर्थनमें उन्होंने ये बातें लिखी हैं कि गौराङ्ग प्रभु पण्डरपुर होकर गये थे, पण्डरपुरमें तुकारामजी रहते थे, गौराङ्क प्रभु स्वप्नमें उपदेश दिया करते थे। इत्यादि । इन बातींसे कुछ लोगोंकी यह धारणा हो गयी है कि स्वयं गौराक प्रभ अथवा उनके किसी शिष्यसे तुकारामजीने उपदेश प्रहण किया था। परन्तु वंगालके चैतन्य-सम्प्रदायके साथ तुकारामजीका कुछ भी सम्बन्ध नहीं दीख पहता । तकारामजीका जिस समय जन्म हुआ उस समय कृष्ण चैतन्यको समाधित्य हुए ७५ वर्ष बीत चुके थे । चैतन्य प्रभुका समय संवत् १५४२-१५९०है, इसके ७५ वर्ष बाद तुकाजीका जन्म हुआ । कृष्ण चैतन्य ही बाबा चैतन्य होकर तकारामजीको स्वप्नमें उपदेश दे गये, ऐसा कहें तो कृष्ण चैतन्यकी पूर्वपरम्परा वही होगी। जो बावाजी चैतन्य तुकारामजीसे कह गये अर्थात राघव चैतन्य और केशव चैतन्य । पर यह बात किसीको स्वीकार न होगी । इसिंखये यह बात भी नहीं मानी जा सकती कि श्रीचैतन्य तकारामजीके गुरु थे । अब यदि कोई यह कहे कि राघव चैतन्य ही कृष्ण चैतन्यके शिष्य थे तो श्रीकृष्ण चैतन्यके प्रसिद्ध शिष्योंमें राघव चैतन्य नामके कोई भी शिष्य नहीं हैं और इस बातका कहीं कोई प्रमाण नहीं है कि रापन चैतन्यके गुरु कृष्ण चैतन्य थे। इसिंखये कृष्ण चैतन्य अथवा उनके कोई शिष्य तकारामजीके गुरु थे, यह बात प्रमाणित नहीं होती। फिर दसरी बात यह है कि बंगाल-उत्कलमें श्रीकृष्ण चैतन्यका जो सम्प्रदाय है वह मध्वाचार्यके दैत-सम्प्रदायसे निकला है । इस सम्प्रदायमें राधा-कृष्णकी भक्ति प्रधान है । तकारामजीकी उपासनामें अथवा यह कहिये कि महाराष्ट्रके किसी भी भक्तकी उपासनामें राषाकी विशेष महिमा नहीं है। तुकारामजीका भक्तिमार्ग भी द्वेत नहीं। अद्वेत है। तुकारामजीके अभंगोंमें अदैत-सिद्धान्त २७ ही है । इसलिये किसी भी दैत-उम्प्रदायके साथ तुकारामजीका नाता नहीं जोड़ा जा सकता । चैतन्य-सम्प्रदाय और महा-राष्ट्रीय भागवत-सम्प्रदाय दोनों ही कृष्ण-भक्तिके सम्प्रदाय हैं नही, पर चैतन्य-सम्प्रदायकी कोई भी विशिष्टता तुकारामजीके अभंगोंमें नहीं है और महाराष्ट्रीय भागवत-धर्मके प्रवर्तक ज्ञानेश्वर, नामदेव, एकनाथादि कृष्ण-भक्तोंके आचार-विचारोंसे रत्तीभर भी भिन्नता तुकारामजीके चरित्र और अभंगोंमें नहीं है। फिर ऐसी कौन-सी बात है जिससे यह कहा जा सके कि उनके चिचपर जो सस्कार थे वे महाराष्ट्रके नहीं, महाराष्ट्रसे बाहरके थे ! ऐसी निराधार बात कड़नेमें हेत भी क्या हो सकता है ! बंगालके श्रीकृष्ण चैतन्यके प्रति हमारा पूर्ण प्रेम और आदर है, पर यह भी स्पष्ट बतला देना आवश्यक है कि चैतन्य-सम्प्रदायके साथ उनका कुछ भी लगाव मानना सर्वथा निराधार है । कृष्ण-भक्तिके वैष्णव-सम्प्रदाय भारतवर्षमें अनेक हैं, पर प्रत्येक सम्प्रदायकी अपनी कोई-न-कोई विशिष्टता है। पण्डरपुरके वैष्णव-सम्प्रदायकी भी कुछ विशिष्टता है। यह विशिष्टता पहले शनेश्वरीमें प्रकट हुई और उसी छन्नीरपर नामदेव, एकनायं, वुकाराम आदि सभी संत चले हैं। इन सबकी सब बातोंमें एक मित है।
महाराष्ट्रीय स्वभावमें जो एक प्रकारकी दृढता है, एक प्रकारका ऐमा
अपमान है कि अपना छोड़ना नहीं और दूसरेका सहसा लेना नहीं, और
वुकारामजीके स्वभावमें भी मराठोंकी जो लगन और तेजी है उसको देखते
हुए भी बंगालके चैतन्य-सम्प्रदायके साथ तुकारामजीका कुछ भी मेल नहीं
बैठता।

## ११ कवित्व-स्फूर्ति

तुकारामजीने आत्मचरितके अभंगोंमें यह कहा है कि खप्नमें गुरूपदेश डोनेके पश्चात ही मझे कवित्व-स्प्रति हुई, यह पाठकोंको स्मरण होगा । तकारामजीकी इस उक्तिसे ही यह स्पष्ट है कि गुरूपदेशके पूर्व उन्होंने कोई कविता नहीं की। यह कवित्व-स्फूर्ति उन्हें नामदेवकी प्रेरणासे हुई। व्युत्पत्तिके बळपर कविता करनेवाले कवि बहत होते हैं। पर प्रसादगुण देवी स्फूर्तिके बिना नहीं उत्पन्न होता । तुकारामजीको कवित्य-स्फूर्ति कैसे हुई, इस विषयमें उनके दो अभंग हैं। एकमें तुकाराम कहते हैं कि 'नामदेव पाण्डरक्क साथ स्वप्नमें आये और यह काम बता गये कि कविता करो, वाणी व्यर्थ व्यय न करो, तले हए शब्दों में कविता किये चलो, तुम्हारा अभिमान श्रीविद्वलनायने ओढ लिया है। यह कहकर उन्होंने मुझे सावधान किया । नामदेवने शतकोटि अभंगोंकी संख्या पूर्ण करनेको कहा, जो अभंग उन्होंने रचे ये उनसे जो बाकी रहे वे मैंने पूरे किये।' दूसरे अभंगमें तुकारामजीने भगवान्से प्रार्थना की है कि 'हे भगवन्! आप मुझे अपनी शरणमें लेंगे तो मैं आपके सक्क, संतोंकी पंक्तिमें आपके चरणोंके पास रहुँगा । कामनाका ठाँव छोडकर आया हैं। अब सुझे उदास मत करो । आपके चरणोंमें सबके अखीरमें भी मुझे स्थान मिले तो भी सन्तोष है। मेरी चित्तवत्ति अभी मिलन है। आपका आधार

मिलनेसे मुझे विश्रान्ति मिलेगी। नामदेवकी बदौलत तुकाको स्वप्नमें भगवान् मिले। वही प्रमाद चित्तमें भरा हुआ है।'

दोनों अभंगोंका स्पष्टार्थ अपर दे दिया है। उससे याही समझ पड़ता है कि तुकारामजीको स्वप्नमें पाण्ड्रस्क और नामदेवके दर्शन हुए और नामदेवके भगवान्कं सामने तुकारामजीसे कहा कि अब छोगोंसे तुम व्यर्थकी बातचीत करनेमें अपनी वाणी मत खर्च करो, कविता करो; भुखसे अभंग-पर-अभंग निकालते चलो, पाण्डुरक्कने तुम्हारा अभिमान ओढ़ खिया है, वह मदा तुम्हारे पीछे लड़ रहेंगे और तुम्हारी वाणीमें प्रेम, प्रसाद, स्पूर्ति भरते रहेंगे। नामदेवने शतकोटि अभंग रचनेका संकल्प किया था पर यह संकल्प पूरा होनेमे कुछ कसर रह गथी थी, वह तुकारामजीने पूरी की। इम प्रकार शतकोटि मंख्या क्ष पूर्ण हुई। दूसरे अभंगमें तुकारामने भगवान्ते जो प्रार्थना की है उसमें तुकाराम अपनी यही इच्छा प्रकट करते

• महीपतिवानों 'भक्तलीलामृत' अ० १२ में शतकोटि संस्थाक हिसान बों दिया है——नामदेबने चौरानवे कोटि चालीस लाख अर्मग रचे, पीछे नौ लाख अर्मग लिलतेक रचे और बाकी पाँच कोटि इक्काबन लाख अर्मग रचनेको तुकारामसे कहा। तुकारामजीके मुखसे कुल कितने अर्मग निकले, इसकी गणना करना असम्भव है। इस सम्बन्धमें दो अर्मग प्रसिद्ध हैं 'वेदाचे अर्मग केले मृतिपर' यह अर्मग इन्द्रमकाश-गाथांके चरित्र-मागमें है। इसमें यह कहा है कि तुकारामजीने पक कोटि अर्मग मिक्तपरक, एक कोटि ज्ञानपरक, एक कोटि अनुभवपरक, पचहत्तर लाख वैराम्यपरक, पचहत्तर लाख नामपरक-इस प्रकार सादे चार कोटि और साठ हजार उपवेशपरक, साठ हजार रूपवर्णनपरक तथा कुछ मृति, आत्मवोध आदिपर रचे। कुछ हिसाब इसमें वाँच कोटि सत्तर काखका विया है। इसके सिवा एक अर्मग मुद्दे और सिछा है जिसमें यह कहा है कि तुकारामजीने सान कोटि अर्मग रचे विवनमेंसे सादे छ: कोटि स्वयं गणेश्वजीने हैं कि 'मगवान् मुझे अपने चरणोंमें द्यारण दें और मैं शानदेव, नामदेव, एकनाथ, कवीर आदि महात्माओंक। सत्यङ्ग लाम करूँ, उनके अनुभवोंको अनुभव करूँ, उनहींके साथ रहूँ चाहे उनकी पंकिमें मुझे सबके बाद ही खान मिले, क्योंकि वे पुण्यपुञ्ज सिद्ध महात्मा हैं और मेरी चित्तवृत्ति अभी मिलेन हैं। पर भगवन् ! आपका और इन संतोंका आश्रय मिलेन मेरी मिति शुद्ध हो जायगी और मैं आपके निजरूपों समरच होकर परमानन्द प्राप्त करूँगा।' खप्तमें भगवान् मिले, इनके लिये तुकाराम नामदेवके कृतक हैं, कहते हैं कि नामदेवकी ही यह कृपा है जो खप्तमें भगवान् मिले। खप्तमें अपना खप्तमें सहस्य स्वप्तमें अध्य खप्तमें सहस्य सहस्य नहीं माना। वह सत्य-खप्त था, मगवान् और मक्तके मिलनकी बह एक विधेष अवस्या यी और तुकारामजीने यह अनुभव किया कि उस मिलन और भगवन्त्रभाका आनन्द स्वप्तके वाद भी हृदयमें भरा हुआ है। तुकारामजीने यह बाना कि सचमुच ही भगवान्का मुझपर अनुमह हुआ है!



अपने हामसे कियो ! वह जो कुछ हो, इस समय हमारे किये तो तुष्कारामा महाराज्यके साढ़े पाँच हजार ही अभंग वचे हैं।

## आहर्वां अध्याय

# चित्तशुद्धिके उपाय

तुका मन गस्तो, अंकुस-अधीन।
प्रतिदिन नवीन, जागरण॥१॥

क्षः
कांतमें बैठ, शुद्ध करंग चित्त।
सो मुख अनंत, पार नाहीं॥१॥
आवके हियमें, रहेंगे गोपाल।
साधन सफर, घर बैठे॥२॥

#### १ अध्यात्म-सार

जीव बहा ही है, बहासे मिल नहीं । और यही यदि शासका रिखान्त और संतोंका अनुभव है तो इसकी प्रतीति सब जीवेंको क्यों न हो ! बहा सर्वगत और सदा सम है; परमात्मा समीप अन्तरमें हैं, भूतमात्रके हृदयमें हैं, वह सर्वभूतान्तरात्मा हैं, सर्वन्यापी और सर्वसाखी हैं; जबमें, वाहमें, काष्ठ और पाषाणमें सर्वत्र रम रहे हैं, उनसे कोई खान खाजी नहीं; यह यदि सत्य है तो सबको सब समय वह सुक्रम क्यों नहीं होते ! बह परमात्मसुख ।यदि पवित्र और रम्य, वेसे ही सुलोपाब सुगम्ब और सुसुख

परम धर्म हैं? ( क्रानेश्वरी अ० ९ । ५५ ) तो सब जीव उसीपर क्यों
नहीं टूट पहते ! को ही-को ही के लिये जो लोग रात-दिन मरा करते हैं वे
अनायास मिलनेवाले इस परम सुलके पीछे क्यों नहीं पहते ! उसने किनारा
काटकर संसार दुःलसागर है, भवनदी दुस्तर है, मायामोह दुर्घट है,
विषय-वासना वही कठिन है, इत्यादि रोना नित्य रोते हुए भी ये लोग संसारमें ही क्यों अटके रहते हैं ! अपना सहजसिद्ध अमरपद छोड़कर ये
जन्म-मृत्युके नामको क्यों रोया करने हैं ! उन्हें मोक्ष दुर्लम और परमार्थ
दुर्गम क्यों जान पहता है ! जप-तप-ध्यानादि नानाविष्य साधनोंके कष्ट
क्यों उठाते हैं ! निजका स्वानन्द-साम्राच्य छोड़ विषयकी नकली चमकवाले
काँचके टकके बटोरनेवाले कंगाल वने क्यों फिरते हैं !

सत्पुर्घ्यांको यही तो यहा अचरज लगता है ! जीव जो ऐसी उलटी बोली बोलते हैं, उसे सुनकर उन्हें वही हँगी आती है । मृत्युलोककी यह उत्तरी रहन-सहन देलकर वे विस्मित होते हैं । वे यह कहते हैं, 'यह भाषा लोड़ दो' इसे उत्तरकर बोलो, उत्तरकर देखो । इस समझको लोड़ो. कि मैं जीव हूँ, संसारिक हूँ, दुखी हूँ; और यह कहो कि मैं बहा हूँ, मैं मुक्त हूँ, मैं मुखी हूँ, तो तुम सचमुच ही बहा, मुक्त और सुखी हो । चामीको दाहिने घुमा रहे हो सो वाय घुमाओ तो ताला खुल जायगा । जिमर जा रहे हो उधर पीठ फेर दो, आगे न देख पीछे देखो, बाहरकी ओर आँख लगाये हो सां अंदरकी ओर लगाओ, प्रवाह लोड़ उद्गमकी ओर मुझे तो सचमुच ही तुम मुक्त हो, सुखी हो। ब्रह्मस्वरूप हो । इसमें कठिनाई ही क्या है ! यही तो परमार्थ है । जीव अपने संकल्पसे ही वँधा है, संकल्पसे ही मुक्त है । मैं बढ़ जीव हूँ, यही रोना रो रहे हो, इसीसे जनम-मरण, पाप-पुण्य, विधि निषेध और बन्ध-मोक्षके चक्करमें पड़े हो; पर पैरोंको लुड़ाकर नलिका-यन्त्रसे उह जानेवाले तोतेकी तरह यह बीब बदि अहं और मम दोनों संकस्प छोड़ दे तो यह उसी क्षण बहा ही है। कीन किसको बॉधता है, कीन किसको छुड़ाता है ! यह सब संकस्पकी माया है। मन जैसा मंकस्प करता है, वेंसा ही चित्र उसपर खिंच जाता है। संकस्प, कस्पना, संसार, वासना, वृत्ति, मन, माया—यं सातों एक रूप हैं। जिस संकस्पने जीव ग्रॅंबा है उसके छूटते ही जीव मुक्त है। अहं और ममकी दो रिस्पोंसे यह ग्रॅंबा है, इन रिस्पोंको काटते ही जीव स्वमावतः ही मुक्त है। संकस्पके खादके जलते ही जीवका कालपन कट जाता है और वही उज्यवल सोना होता है। कस्पनाका ही वन्धन होता है और कस्पनाका ही वन्धन होता है और कस्पनाका ही मोक्ष होता है और जीव जहाँ-का-तहाँ बन्धमोक्षरित निर्विकस्प निरक्षन आनन्दस्वरूप सदासे है ही; परन्त्—

अभ्रद्दधानाः पुरुषा धर्मस्यास्य परंतप। अप्राप्य मां निवर्तन्ते सृत्युसंसारवर्त्मनि ॥

(गीसा९।३)

. जीवकी ऐसी अदा हो तो तत्क्षण ही मुक्त है। पर जीवकी ऐसी अदा सहसा नहीं होती, इसीलिये परमार्थके लिये उसे हतना प्रपञ्च करना पड़ता है, अनेक साधन करने पड़ते हैं, अनेक कष्ट उठाने पड़ते हैं।

### २ चिरझीव पद

यह सारा वेदान्त तुकारामजीने सैकड़ों बार पदा, युना और कहां भी या। वह अपने निश्चित माधन मार्गपर चले जा रहे थे। पण्डरीकी बारी, एकादशी वत, कथा-कीर्तन-अवण, सद्ग्रन्थ-पाठ इत्यादि वह नियमपूर्वक करते थे। गुरुका प्रसाद उन्हें मिल जुका था। नामदेवरायने स्वप्नमें उन्हें दर्शन दिये और कविलाकी स्कृति प्रदान की, तबले कीर्तन करते हुए तथा अन्य अवमरोंपर भी उनके मुखसे अभंग धाराप्रवाह निकलते ही जाते थे। ओता गद्गद होकर उन्हें धम्यवाद देते थे। चारों

दिशाओं में उनकी कीर्ति फैंह रही थी। बहुत लोग उन्हें संत कहकर पुजने लगे थे, उनके चरणोंमें मस्तक रखकर कोई उनके वस्तृत्वकी, कोई कवित्वकी और कोई उनके साधत्वकी भूरि-भूरि प्रशंसा किया करते थे। इस प्रकार उनकी प्रतिष्ठा बढती ही जा रही थी, उस समय उनकी २७-२८ वर्षकी आयु रही होगी । इस वयसमें इतनी लोकमान्यता विरलेको ही नसीब होती है। परन्तु अधकचरे पारमार्थिक इतनेसे ही सन्तुष्ट होकर गुरु वन जाते और शिष्य बनानेकी दुकान खोल देते हैं, गुरुपनेके आह-म्बरपर चढते हैं और अन्तमें बुरी तरहसे नीचे गिरते हैं। ऐसे उदाहरण हमारे-आपके सामने भी बहत हैं। चार-पाँच वर्ष सामन किया, खप्नमें दो-चार द्रशन्त मिल गये, साक्षात्कारकी झलक-सी मिल गयी, बस हो गये कृतकृत्य ! सीधे-सादे भोले-भाले आस-पास जमा होने लगे स्तृति-स्तीत्र गाने लगे । बस, गुरुजी जम गये और ऋदि-सिद्धिका जरा-सा चमत्कार . देखकर उसीमें अटक गये, जिस रास्तेसे ऊपर चढे थे वह रास्ता भी भूल गये, होते-होते जितना अपर चढं थे उससे दुना नीचे जा गिरे। ऐसी विद्यम्बनाएँ अनेक हुआ करती हैं। जिसका परमार्थ-शाधन दम्भसे ही आरम्भ होता है उनकी बात छोड दीजिये, पर जो श्रद्ध अन्तःकरणसे परमार्थ साधनेकी चेहा करते हैं उनमेंसे भी कितने ही इसी तरह घहराकर नीचे जा गिरते हैं। ऐसे लोगोंके लिये एकनाथ महाराजने 'चिरजीव पद'के नामसे ४२ ओवियोंका एक फडकता हुआ प्रकरण लिखा है। साधकोंके सावधान रहनेके लिये वह वहा ही उपकारक है। इसमें एकनाय महाराजने यह बतलाया है कि विषय केवल सांसारिकोंका ही नाहा नहीं करते. प्रत्यत साधकको भी अनेक प्रकारते घोला देते हैं। साधकके लिये सबसे पहले यह आवश्यक है कि उसे अनुताप और वैराग्य हुआ हो। वह देहस्खरे यदि लक्ष्मायेगा तो उसके परमार्थकी जह ही कट जायगी।

त्याग केता पूज्यते कारणें । सत्संग सोड्ड्नि पूजा वेणें । शिष्यममता धरोनि राहणें । हें वैराग्य राजस ॥

अर्थात पूज्य होनेके लिये जो त्याग किया जाता है, सत्संग छोड़कर जो पूजा ली जाती है और शिष्योंकी ममता जो नहीं छुटती। वह राजन वैराग्य है । यह वैराग्य परमार्थको हुनानेवाला होता है। घर छोडा और मठ बनवाया, स्त्री-पत्र छोडे और शिप्य बटोरे तो इससे क्या बना १ विषय-भोगंच्छा जिम वैराग्यसे निर्मूल हो और प्रारब्धकी गतिसे जो भोग प्राप्त हों उनमेंसे भी मनको निःसंग अलग निकाल लेते बने, वैसा सास्विक वैराग्य ही साधकके लिये आवश्यक है। विषय-भोग और लौकिक प्रतिश्राको साधक सर्वया त्याग दे। शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गन्ध-ये पाँचों विषय किम प्रकार माधकको ठगते हैं यह देखिये। जब लोग किसीमें जग-सा भी वैराग्य देख पाते हैं तब वे उसकी स्तुति करने और उसे पूजने लगते हैं। कभी-कभी तो यहाँतक कहने लगते हैं कि यह भगवान्के अवतार हमें तारनेके लिये आये हैं। 'महाराज' कहकर उसे मम्बोधन करते हैं । अपने ये गीत साधकको प्यारे लगते हैं, दूमरी बातें अब उमे अच्छी नहीं लगतीं। पर बढे मजेकी बात यह है कि ये ही लोग पीछे उसकी निन्दा भी करने लगते हैं। पर यह स्तुतिके ही श्चन्दोंमें भूला रहता है और स्वहितसे हाथ भी बैठता है। शब्द इस प्रकार साधकको नष्ट करता है। इसके आसपास इकट्ठे होनेवाले भक्त? इसे बैठनेके लिये उत्तम आसन देते हैं, सोनेके लिये पलंग ला देते हैं, पहननेके लिये उत्तम-से-उत्तम वस्त्र अर्पण करते हैं, देवी-देवताओंके बोग्य इन्हें भोग हमाते हैं। नर-नारी सेवा-गुअषा करते हैं। हाथ, पैर, सिर दवाते हैं। उस मृदस्पर्शमें यह अटक जाता है, फिर उसे देहकष्ट कठिन जान पहले हैं। इस प्रकार स्पर्शविषय सामककी साधनामें बाधक होता है। इसी प्रकार

लोग साधकको मेवा, मिठाई, उत्तमोत्तम पक्काल खिलाते हैं, उसकी जिस चीजपर इच्छा चलती है वही वे ला देते हैं, गलेमें फूलोंके हार पहनाते हैं, भालमें केसर-कस्त्रीकी लौर और चन्दनका लेप लगाते हैं, मधुर गायन सुनाते हैं इत्यादि प्रकारसे रूप, रस, गन्म भी उसे बोला देते हैं। और साधक सावधान न होनेसे इन 'भक्तों की ममतामें फँसता है। कोमल कॉटेके समान इसका कोमल वैराग्य ऐसी संगतसे टूटकर नष्ट हो जाता है। यह लोक-प्रतिष्ठाके पीछे पड़ता है। इस प्रकारसे सहस्तों साधक अपनी द्दानिकर बैठते हैं। इस प्रकार गिरे हुए साधक फिर ऊपर नहीं उठ मकते। हाँ, 'जरी कृपा उपजेल भगवंतों। तरीच मागुता होय विरक्त ॥' 'यदि भगवानको दय। आ जाय तो ही वह फिरसे विरक्त हो सकता है।' सन्ना विरक्त कैसा होता है ? एक नाथ महाराज उसके लक्षण बतलाते हैं—

 सङ्ग करना चाहिये। परिवारके भरण-योषणके किये और कुछ न मिले तो न सही, सूखा अन्न ही सही; ऐसी स्थितिमें जो रहना है, वही शुद्ध वैराग्य है।

एसी स्थित नाहीं ज्यासी। तेन कृष्णाप्राप्ति केंची त्यासी।
यात्रामी कृष्णमकासी। एसी स्थिति असावी॥ ३८ म

ऐसी स्थिति जिसकी न हो उसे कृष्ण-प्राप्ति कैसी १ इसलिये कृष्णप्रक जो हो उसकी ऐसी स्थिति होनी चाहिये। ?

एकनाथ महाराजने यह कैसा अच्छा रास्ता दिखा दिया है ! सच्चे विरक्तमें ये सब लक्षण स्वभावतः ही होते हैं। जिनका दैराग्य स्क्रमार हो वे इस आदर्शको सदा अपने सामने रखें । चाल-चलनमें दीले-दाले रहनेवाल अन्तमें फँसते ही हैं और ऐसे लोगोंकी संख्या सदा-सर्वत्र ही बहत काफी होती है । तुकोबाराय-जैसे सच्चे आदर्श विरक्त अत्यन्त दर्लभ होते हैं और उन्होंको कृष्ण-मिल्हनका आनन्द और चिरङ्गीव पद प्राप्त होता है। तकारामका वैराग्य अत्यन्त ज्वलन्त था। आत्म-संशोधन-सम्बन्धी उनकी सावधानता अखण्ड थी। अन्तरङ्गमें कीन-कीन चोर वस बैटे हैं उन्हें दूँद-दूँदकर पकड़ना और कान पकड़-पकड़कर निकाल बाहर करनेके काममें उनकी तत्परता असामान्य थी। आत्म-परीक्षणका ऐसा अभ्यास ही वह चीज है जिससे चित्तशृद्धि होती है। मिलन संस्कार धल जाते हैं। और नये जमने नहीं पाते । साधकको हाथ घोकर इसके पीछे पड़ना पड़ता है । अब इमें यह देखना है कि तुकारामजीने यह अभ्यास कैसे किया ! प्रन्याध्ययन हुआ, गुरूपदेश हुआ, तथापि आत्म-शोधनका कार्य अपने-आप ही करना पहता है । इसके लिये सदा चौकन्ना रहना पडता है । मन सरपट भागनेवाला घोडा है । वैराम्यके लगामसे उसकी चाल कानूमें करके उसे वहामें करना होगा । मनोनिमहके बिना सब साधन व्यर्थ होते हैं। मनोजय न होनेसे बढे-बढे उग्र तप भक्त हो

गये हैं, बढ़े-बड़े वीर चारों कोने चित गिरे हैं और बढ़े-बड़े पण्डित ज्ञानके शिक्तरों गिरकर रसातल पहुँचे हैं। मन बड़ा बली है, दुर्जय है, दुर्जय है, दुर्जय है। तुकारामजी कहते हैं कि 'बढ़े-बड़े बुढिमानोंको इसने चौपट किया है।' इसलिये विषयोंकी ओर सतत दौड़नेवाले इस मनोव्याप्तपर आसन जमाकर जो इसे पीछे लींचिया वही पुरुष सबसे बड़ा करामाती है। 'बात कुछ भी नहीं है पर मन अपने हाथमें नहीं है, यही तो सबका रोना है, इसलिये—

मार्गे परतवी तो बळी। शूर एक मूमंडळीं॥ 'इसे जो पीछे फिरा लेगा वही बली है, वही एक इस भूमण्डलमें सुरमा है।'

'अस्तु, तुकारामजीन मनसे कैसे-कैसे युद्ध किया, भगवान्की कृपा और सहायतासे उसे राह्पर ले आनेके लिये क्या-क्या उपाय किये, आशा, ममता, तृष्णा, प्रतिष्ठा, गर्व, लोम इत्यादि वृत्तियोंको सावधानतासे कैसे बीता और इस प्रकार चित्तज्ञुद्धिका मार्ग धैर्य और निम्रहसे कैसे तय किया यही अब देखना है।

### ३ सिद्धको साधनसे क्या काम ? लोकप्रियताका रहस्य

भावुकोंके चित्तमें यह शङ्का उठ सकती है कि तुकारामजी तो सिद्ध पुरुष थे, उनका तो संसार-कस्याणके किये वैकुण्डषामसे अवतार हुआ था, उन्हें चित्तशुद्धिके साधनोंकी क्या आवश्यकता पड़ी ? तुकारामजी जब स्वयं हो यह बतला रहे हैं कि संसारको वेदनीतिका मार्ग दिखाने, मगबद्धिकता डंका बजाने और संतोंका मार्ग परिष्कृत करनेके लिये हम वैकुण्डषामसे मगबान्का सन्देशा लेकर आये हैं तब सामान्य जनोंके समान उन्होंने चित्तशुद्धिके उपाय हुँदे और उन उपायोंद्वारा साधना करके वे

लोक-कल्याण-कार्य करनेमें समर्थ हुए इत्यादि बार्तोमें क्या रखा है ! संसारका उद्धार करनेके लिये जिनका आगमन हुआ उनका चित्त अशुद्ध ही कब या जो उन्हें उसे श्रद्ध करनेकी आवश्यकता पड़ी ! वह तो मलतः ही मनके म्वामी थे, उन्हें मनोजय करने या मलिन वृत्तिको शुद्ध करनेके लिये कुछ माधना करनी पड़ी, यह कहना ही विपरीत जान पड़ता है ! इस प्रकरणको पढते हए भावक पाठकाँके चित्तमे ऐसी शक्का उठ सकती है, इसलिये उसका ममाधान पहले ही करना उचित है। भगवान् और भगवद-बतारस्वरूप महात्माओंके जो चरित्र हैं वे उनकी मनुष्यरूपमे अवतीर्ण होकर की हुई लीलाएँ हैं । उनके चरित्रभरमें शाताओंको विभृतिमत्त्व स्पष्ट ही दिलायी देता है। विभृतिमत्त्वके बिना उनके चरित्र इतने पावन-उज्ज्वल और स्रोक-कल्याणकारक हो ही नहीं सकते थे । विभूतिमस्व-के बिना ऐसी निर्विष्न कार्यसिद्धिः इतनी तेजस्विताः इतना यश उन्हें प्राप्त हो ही नहीं सकता था। मनने जो चाहा, कर दिखाया, यह सामान्य बात नहीं है । यह सब सच है, तथापि विभृतियोंको भी मनुष्यदेह धारण करनेपर मनुष्योचित लोकव्यवहार करना ही पड़ता है । ऐसा बदि न हो तो मामान्य जीवांको उनके चरित्रसे कोई लाम न होता—कोई बोध प्रहण करनेका अवनर ही न मिलता । महात्माओंके चरित्रोंके दो अक होते हैं---एक देवी और दुनरा मानवी । देवी अङ्ग देखकर इमलोग साक्षर्य कीतक अनुभव करते हैं और उससे उनका विभृतिमत्त्व पहचानते हैं; और मानवी चरित्र हमारे अनुकरण करनेके लिये उदाहरणस्वरूप होता है। श्रीमद्भगव-द्वीतामें भगवान् श्रीकृष्णने विश्वरूप दिखाकर अपने ईश्वरत्वकी प्रतीति करादी और-

#### मम वरमानुवर्तन्ते मनुष्याः पार्थ सर्वशः ॥

—यह बतलाकर वर्णाश्रमादि बर्मसे लोक-संग्रहार्थ नियम भी बॉष दिये । भैसेसे वेद कहलवाना, भीतको चलाना इत्यादि चमन्कारोंके द्वारा

शानेश्वर महाराजने अपना ऐश्वर्य दिखा दिया और पैठणके ब्राह्मणींसे ग्रहिएत्र प्राप्त करनेके उद्योगके द्वारा मन्ष्योचित व्यवहारका दृष्टान्त भी सामने रखा । तकोबारायने इहस्रोकसे चस्ते-चस्राते अन्तमें सदेह वैकुण्ठ-गमन करके अपना विभित्तमस्य संसारको दिखा दिया और जीवनभर साधककी अवस्थामें रहकर संसारको भगवद्गक्तिका सीचा मार्ग भी बतला दिया । 'भूत-दया ही संतोंकी पूँजी है' इस अपनी कहनीको उन्होंने अपनी रइनीसे ही चरितार्थ कर दिखाया है। इस बातको तकोबारायके चित्तग्रुद्धिके उपायोंका विवरण पढते हुए ही नहीं, उनके सम्पूर्ण चरित्रको अवलोकन करते हुए पाठक ध्यानमें रखें । तुकोबाराय जितना अपना हृदय खोलकर बोले हैं उतना और कोई नहीं बोस्ता है। सबको एक ही जगह जाना होता है। कोई कदता-फाँदता जाता है, कोई भीरे-भीरे चलता है। शेर एक ही छछाँगमें बारह हाथ पार करता है। कोई पिपीलिका-मार्गसे जाते हैं। कोई विडक्कम-मार्गसे जाते हैं। कोई गणितज्ञ चार ही कडियोंमें हिसाब कगाकर सवालका जवाब निकाल लेता है, किसीको बारह कडियाँ हिसाब लगाना पड़ता है। पहलेकी बुद्धिमत्ताकी प्रशंसा की जाती है, पर हिसाब फैलाकर सम्पूर्ण कर्म दिखानेकी रीति सभी विद्यार्थियोंकी समझमें आती है। चार ही कड़ीमें सवालका जवाब ले आनेकी रीति जानते हुए भी जो शिक्षक बीचकी कोई कड़ी न छोड़कर सम्पूर्ण क्रम समझाकर दिला देता है वह अत्यन्त लोकप्रिय होता है। उसकी बतायी रीति सबकी समझमें आती है, उसीके बताये मार्गसे सब चलते हैं, और जो कोई उसके पाँव-पर-पाँच रखकर चलता है वह भी गन्तव्य स्थानको पहुँचता है। तुकारामजीका यही मार्ग या और ऐसे मार्गदर्शक होनेके कारण ही वह अत्यन्त कोकप्रिय हए।

संसारतार्पे तापलों भी देवा ।

'हे भगवन् ! संसारके तापसे मैं दन्ध हो चुका ।' यहाँसे लेकर— पांडरंग ! झाला

'तुका पाण्डरङ्ग हो गया।'—तक बीचमें जो-जो पहाव हैं उन सबको तुकोबारायने अपने अभंगोंमें स्पष्ट दिखाया है।

पतित मी पापी ऋग आलों तजा

<sup>4</sup>में पतित पापी तेरी श्वरणमे आया हूँ ।' यहाँ पहळा पत्थर गडाः और---

> माजनी कैली लाही। बीज नाडीं ॥ जन्ममरण

'बीज भूँजकर लाई बना डाला। अब हमें जन्म-मरण नहीं रहा।'— यहाँ आकर यात्रा समाप्त हुई, आखिरी पत्थर गढा । इसके बीचमें मीळ-मीलपर पत्थर गाइकर उन्होंने भक्तिमार्गके इस रास्तेमें ऐसी सुविधा कर दी है कि तुकारामजीकी अभंगवाणी हृदयमें धारणकर कोई भी इस पन्यका पिक मील-मीलपर गहे हए पत्यरोंको देखते हुए चलता चले। आजतक बहुतोंने बहुत रास्ते बनाये होंगे; पर छोटे-बहे, सजान-अजान, ब्राह्मण-चाण्डालः सबल-दुर्बलः पृण्यवान-पापी सबके लिये निघडक जानेयोग्य ऐसा सुगम, प्रशस्त और आनन्द देनेवाला रास्ता जैसा तकारामजीने बना दिया वैमा और किसीने कहीं न बनाया । भूमि तो वेदोनारायणकी ही है, पर तुकारामजीने कुछ पुराने और कुछ नये स्वयं फोडकर तैयार किये हुए पत्थर देकर यह राजमार्ग-राजमार्ग नहीं, संतमार्ग-तैयार किया है। इस मार्गपर जिसे जो अभीष्ट हो वह मिलता है। मार्ग भी परिचित जान पुरता है । तकारामजीकी सोहबतसे मनका उत्साह बढता है । मार्ग लंबा होनेपर भी सुगम जान पहला है। यहाँ अपने मनका सक्करप पूरा होता है। जो चाहिये वही मिलता है। अनायास ही रास्ता तय हो जाता है। रास्तेमें

सुरम्य उपवन हैं, चाह जितना रिमये और त्रिविध तापसे मुक्त होहये। स्थान-स्थानमें अमंग-दर्गण लगे हुए हैं, उनमें निश्चित्त होकर अपना रूप निहारिये और उसकी मैळ निकालकर उसे स्वच्छ की बिये। चळता रास्ता होनेसे संग-साथकी कमी नहीं। निर्मय और सुरम्य मार्ग है। तुकारामजीने जी-जान ळहाकर, बढ़े कष्ट उठाकर यह दिव्य मार्ग निर्माण किया है। उनके साथ हमलें को यहाँतक चले आये हैं, आगे भी उन्हींका संग पकड़े चलते चलें। उन्होंने कैसे-कैसे कष्ट सहं इसकी कथा उन्हींके मुखसे सुनें। वह स्वयं अनेक कष्टोंको पार कर गये हैं पर इस मार्गपर उनकी दृष्टि है। चोर-डाक् इस मार्गपर बहुत कम आते हैं। चलिये तो अब तुकारामजीने कैसे मनोजय किया, लोक-लाज कैसे लोड़ी, जन-सम्बन्ध तोड़कर वह एकान्तवानमें कैसे रोग, चरमें घुसे हुए आहड़ारादि चोरोंको उन्होंने कैसे लदेहा, भगवान्ते कैसे सहायता माँगी और पायी, एकान्तवास और सत्संगर्में कितने प्रेमके साथ उन्होंने नाम-सङ्कीतेन किया जो सब साधनोंका सार है, यह सब उनके चरित्रका मनोरम माग उन्होंके मुखसे निश्चिन्त होकर अवण करें और उन्होंकी कुपासे इमलोग भी उनके पीछे-पीछे चलें।

#### ४ मनोजयका उपाय

तुकारामजीने अपने मनको कितना मनाया है ! मनोजयके विना परमार्थ मिथ्या है । संतारका साम्राज्य मिल सकता है, पर मनोजय करना बढ़ा ही किन्न है । हतिबिये सार्वमीम राज्य प्राप्त करनेवाले चकवर्ती राजाकी अपेक्षा मनको अपने वद्यामें रखनेवाले साधुकी योग्यता समी देशों में बहुत बढ़ी मानी जाती है । यूरोपमें ईसा और सुकरातको जो प्रतिष्ठा हुई वह किसी राजाकी कमी न हुई । हमारे इस पुण्य-मारतवर्ष देशमें भी 'असंख्य जीव पैदा हुए, पैदा होकर मर मिटे; राव भी हुए, रंक भी हुए और सब आये और चले गये । पर गुकावार्य, भीमम, हरिश्वन्द्र, इनुमान, भरत,

शक्कराचार्य, तुल्लीदास, मीरावार्ड, रामदास, एकनाय, तुकाराम, ज्ञानदेव, छत्रपति शिवाजी, अहस्यावार्ड इत्यादि मनोजयी पुरुषोंका जो मान है वह रूसरोंका नहीं है। इसका कारण यही है कि मनपर जीन कसकर अन्तःश्रञ्जांको पछाइनेवाले वीरकी योग्यता घोड़ेपर सवार होकर युद्धमें श्रञ्जुन्तंहार करनेवाले योदाकी अपेक्षा कहीं अधिक है। प्रह्वादने अपने पिताले कहा— पंपताजी पहले अपने चित्तमें बैठे हुए आसुरमावको निकालिये, क्योंकि वहीं आपका यथार्थ श्रञ्जु है। 'समं मनो क्यत्व न सन्ति विद्विपः' मनको ममत्वमं रिलये, उच्छुङ्कल और कुमार्गकी ओर सहज ही भागे जानेवाले मनसे प्रवल और कोई श्रञ्जु नहीं है, मनकी समता बनाये रहना ही अनन्त्वकी पृजा है।' (भागवत ७। ८। १०) योगवासिष्ठ और भागवतमें मनोन्त्रहके उत्तम साधन बताये हैं। भागवतके (स्कन्ध ११। २३) भिक्रुगीतको फैठक अवस्य पढ़ें। इसारे सुल-दुःलके कारण दूसरे लोग नहीं, देवता नहीं, पह-कर्म-काल भी नहीं, प्रस्थुत हमारा ही मन है। संसार मनःकर्सित है। त्रिगुणात्मक अनन्त हित्वा मनसे उठती हैं। दान, धर्म, यम-नियम,कर्म, ज्ञान, वत, तप—इन सवका उद्देश मनको ही नियत करना है।

#### परो हि योगो मनसः समाधिः।

अर्थात् मनकी समाधि-समता ही परम योग है। जिसका मन
गमाहित है-धान्त, रियर है उसे दानादि करनेकी कोई आवश्यकता नहीं
और जिसका मन समाहित नहीं है उसके लिये ये साधन अनुपयुक्त हैं।
इन्द्र-चन्द्रादि देव मनके अङ्कित हुए, पर मन किसीके वद्यमें नहीं रहता।
ऐसे दुर्जय मनपर जो सवार होगा, वह बल्खानोंसे भी बल्बान् है। मन
कालमे नहीं समाता, मनको रोग नहीं होता, मन कुद्य नहीं होता, मनको
पकड़ना चाहें तो उसका ठौर-ठिकाना नहीं मिलता। ऐसे मनको कोई वद्यमें
भी कैसे करे १ एकनाथ महाराजने कहा है-

जेविं हिरेनि हिरा चिरिजे। तेवीं मर्नेचि मन धरिजे॥

'जैसे हिरेसे हीरा चीरा जाता है बैसे ही मनको मनसे ही धरना होता है।' मनोजयका यह सर्वोत्कृष्ट उपाय है। हीरेसे हीरा चीरा जाता है, बैसे ही मन मनसे ही जीता जाता है। मनको पुचकारकर हरि-गुक-मजनमें जोतना, उसीमें रमाना, स्वरूपमें लगाये रहना यहो एकमात्र मनोजयका उपाय है।

मना सञ्जना भक्तिपंथोंचि जावें।

पे सकन मन ! भक्तिके ही रास्तेपर चला कर' समर्थ रामदास स्वामीका उपदेश है। इस मनोबोधके २०५ श्लोकोंद्वारा उन्होंने मनको मना-मनाकर हरिमजनका चसका लगाया है। मन चञ्चल और दुर्निग्रह है, यह अर्जुनने जब कहा तब भगवान्ने—

> अम्यासेन तु कौन्तेय वैशय्येण च गृह्यते ॥ (गीता ६ । ३५ )

यही मनोजयका उपाय बताया है। इसपर शानेश्वर महाराज कहते हैं---

वैराम्याचीन आधारें । जरी क्राविकें अभ्यासाचिय मोहरे ॥ तरी केतुकेनि पर्के अवसरे । स्थिरावेक ॥ ४९० ॥ यया मनार्चे एक निकें । जे देखिलें गोडीचिया क्रया सोके ॥ महणोनि अनुमवसुखचि कवतिकें । दावीत जाइजे ॥४२० ॥

'वैराग्यके सहारे यदि इस मनको अभ्यासमें खगाया जाय तो कुछ काल बाद वह अवस्य स्थिर होगा। (४१९) मनकी एक बात वड़ी अच्छी है, जिस चीजका इसे चसका खगता है उसमें वह खग ही जाता है। इसकिये इसे आत्मानुभवका सुख बराबर देते रहना चाहिये। ' (४२०) एक ओरसे वैराग्यकी धूनी रमाकर चित्तसे विषयोंका त्याग करना और दूसरी ओरसे इरि-चिन्तनका आनन्द लेना, इस प्रकार वैराग्य और अम्यास दोनों अल-शक्कोंकी मारसे मनोतुर्ग दखल करना होता है। गुक्मक गुक्मिकका अम्यास करें, प्रेमी सगुण-मिकका अम्यास करें और शानी स्वरूपानुसन्धानका अम्यास करें । सबका तात्यर्थ और फल एक ही है। गुक, सगुण और निर्गुण तीनों तत्वतः एक ही हैं। यथाविच कोई भी अम्यास हद हो जाना चाहिये। इस मनमें एक बढ़ा भारी गुण यह है कि यह जहाँ लग जाता है वहाँ लग ही जाता है, किर वहाँसे हटना चाहिये उसे यद यह प्रयक्ष ही ध्यारा है तो उसे बराबर यह समझाते रहना चाहिये कि यह विश्व-त्वना दम्बपटवत् है और ऐसा वैराग्य हद करना चाहिये कि मन विषयोंसे जब जाय और दूसरी ओरसे उसे परमार्थका चसका कगाते हुए हरि-मजनमें समाधि देनी चाहिये । मनसे ही मनको मारना, हरि-मजनमें लगाकर उन्मन करना, हरिस्वरूपमें मिलाकर मनको मनकी तरह रहने ही न देना, यही तो मनोजय है। एकनाय महाराज कहते हैं—

या मनाची एक उत्तम गती । जरी स्वयें कागर्ज परमार्थी । तरी दासी करी चारी मुकी । दे बांघोनी हार्ती परमुख्य ॥

'इस मनकी एक उत्तम गति है। यदि यह कहीं परमायों अग गया तो चारों मुक्तियोंको दासियाँ बना छोड़ता है और परब्रह्मको बाँचकर हायमें छ। देता है।' ऐसे परब्रह्म इस्तगत हो जाता है। इतना बढ़ा काम मनके वद्य करनेसे होता है।

गति अवोगति मनाची हे युक्ति । मन लावी एकांतीं साधुसंगें ॥

'मनकी नदी अघोगति है, पर इस युक्तिसे उस मनको सत्सङ्करे एकान्समें लगाओ ।'

#### ५ मनपर विजय

सनोजयका यह रहस्य और यह महत्त्व ध्यानमें रलकर अब यह देखेँ कि तुकारामजीने सनको कैसे जीता।

> मन करा रे प्रसन्न । सर्वसिद्धींचें साधन ॥ मोक्ष अथवा बंधन । सुख समाधान इच्छा ते ॥

'अरे ! मनकौ प्रसन्न करो जो सब सिद्धियोंका साधन है, जो ही मोख अथवा बन्धनका कारण है। ( उसे प्रसन्न कर ) उस युख-समाधानकी इच्छा करो ।?

उत्तम गति अथवा अघोगति देनेवाला मन है। मन ही सबकी माता है। साथक, पाठक, पण्डित, श्रोता, बक्ता सबसे तुकाराम हाथ उठाकर यह कह रहे हैं कि 'मनको छोड़ और कोई देवता नहीं, पहले हसे प्रसन्न कर को।' मनको प्रसन्न करना उसे विषय-प्रवाहसे खींचकर हरि-मजनके कन्नरमें बाँचना है, मनकी बड़ी रखवाली करनी पड़ती है, यह बहाँ-जहाँ जाय वहाँ-वहाँसे इसे बड़ी सावधानीके साथ खींच लेना पड़ता है!

**तुका म्हणे** मना पा**हिजे अंकु**श । नित्य नवादीस जागृतीचा ॥

भ्युका कहता है कि मनपर अङ्कुश चाहिये, जिसमें जायतिका नित्य नवीन दिवस उदय हो।'

नित्य जागकर इस मनको सँभावना पड़ता है, मदोन्मत हायी जैसे अंकुछके बिना नहीं सँभवता नैसे ही यह चल्लव मन अखण्ड सावधान रहे बिना ठिकाने नहीं रहता। तुकारामजीने मनको कभी देव कहा, कभी चल्लक कहा, कभी दुर्जन कहा पर हर बार मगवान्को यादकर उसे सँभावनेका भार उन्हींपर रक्खा। मनुष्य अपनी बुद्धिसे इस चल्लक मनको कहाँतक रोक सकता है! कितना सावधान रह सकता है! एक खलमें पचारों जगह चक्कर लगा आनेवाले हर्स्ममनको, भगवान् दया करें तो ही रोक सकते हैं।

आवरितां मन नावरं दुर्जन । घात करी मन मार्झे मज ॥ अंतरों संसार भक्ति बाह्यात्कार । म्हणोनि अंतर तुक्यापार्यो ॥

'मनको रोकना चाहें तो यह दुर्जन नहीं रुकता। मेरा मन मुझे ही हानि पहुँचाता है। इसके अन्तरमें संसार भरा हुआ है, भक्ति केवल बाहर है। इसलिये यह अन्तर आपके चरणोंमें रखता हूँ।'

यह मन संसारकी बातें ही मोचता रहता है। हे भगवन् ! मेरे-तेरे बीच यही एक बड़ी भारी बाधा है। मैं तो भजन-पूजन करता हूँ पर अंदर मन संसारका ही ध्यान करता रहता है, वह ध्यान नहीं खूटता; यह तो मुझे भक्तिका ढोंग ही लगता है। हे नारायण ! आओ, दौड़ आओ, तुम्हीं इस अन्तरमें आकर भरे रहो।

काम क्रोघ आड पडले पर्वत । राहिला अनंत पैलीकडे ॥ १ ॥ नुरूरंघवे मज न सांपडे बाट । दुस्तर हा घाट बैरियांचा ॥ २ ॥

'काम-कोधके पर्वत आदे आ पदे हैं और भगवान अनन्त परखी तरफ रह गये। मैं इन पहाड़ोंको नहीं छाँघ सकता, और कोई रास्ता नहीं मिलता। नैरियोंका यह घाट तो बड़ा ही दुस्तर है।'

इस मनके कारण, हे भगवन् ! मैं बहुत ही दुखी हूँ । क्या मनके इन विकारोंको तुम भी नहीं रोक सकते ।

आवरितां तुझे तुंज नावरती । थोर वाटे चित्तीं आश्चर्यं हैं ॥२॥ तुका म्हणे माह्या कपाळाचा गुण । तुका हांसे कोण समर्थासी॥४॥

'तेरे ( ये विकार ) तेरे रोके भी नहीं बकते, यह तो चित्तको वड़ा

अचरन लगता है, तुका कहता है, यह मेरे ललाटकी कर्म रेखा है, तुझे कोई क्या हॅंसेगा !'

मनकी अनन्त ऊर्मियोंको देखकर कमी-कमी तुकारामजी अत्यन्त निराध हो जाते ये 'तुका म्हणे माझा न चले सायास' (अब मेरा बस नहीं चकता।) यह भगवानसे दिल खोलकर कह देते थे।

आतां कैंचा मज सखा नारायण । गेला अंतरोन पांडुरंग ॥

ध्अव नारायण मेरे सखा कहाँ रहे ! वह तो मुझे छोड़कर चले गये ! भगवन् ! में तो दुखी हुआ हूँ, पर आप दुखी मत होहये । भोरा मन ऐसा चक्कल है कि एक घड़ी, एक पल भी स्थिर नहीं

भीरा मन ऐसा चञ्चल है कि एक घड़ी, एक पल भा स्थार नहां रहता । अब हे नारायण ! तुम्हीं मेरी सुध को, मुझ दीनके पास दीड़े आओ।

इस मनको जितना ही बंद रखो उतना वह बेकाबू हो जाता है— 'हसे बहुत रोको, बंद कर रखो तो यह खीज उठता है, फिर चाहे जिचर भागता है; इसे भजन प्रिय नहीं, श्रवण प्रिय नहीं, विषय देखकर उसी ओर भागता है।'

सोते-जागते इसे कब-कहाँतक रोका जाय ?

मज राखे आतां । तुका म्हणे पंढरिनाथ॥ ७॥ •हे पण्डरीनाथ ! अव तुम्हीं मेरी रक्षा करो। १

नित्य इस मनका विचार करता हूँ तो देखता यह हूँ कि ध्यह तो बेबस विषय-छोमी है। अपने बळले इसे रोक रखना चाहता हूँ पर 'इस उळक्सनको सुळझानेका कोई उपाय न देख' निराद्य होता हूँ । 'अनंत उठती चित्ताचे तरंग' ( अनन्त उठती चित्तको तरंगें ) यह हे भगवन्! क्या आप नहीं जानते !

कोण तुम्हांतीण मनाचा चालक । हुनें सांगा एक नारायणा ॥

'आपके बिना इस मनका दूसरा कौन चालक है, हे नारायण ! यह
तो बताहये ।'

आपके सिवा और कोई यदि मनका चालक हो तो कुपाकर उसका पता-ठिकाना बता दीजिये। तो आपको क्यों कष्ट दें। उसीको जाकर पक**हें !** 

'मनका निरोध करता हूँ पर विकार नष्ट नहीं होता। ये विषय-हार बढ़े ही दुस्तर हैं। यदि आप अन्तरमें भरे रहते तो मैं निर्विषय होकर तदाकार हो जाता।'

मनका निरोध करनेका बढ़ा यल किया पर मनके दुष्ट विकार नष्ट नहीं होते । विषयोंके द्वाररूप ये इन्द्रियाँ बढ़ी कठिन हैं, ये चदा ही बाहरसे विषयोंको अंदर ले आया करती हैं । मन और इन्द्रियोंका सख्य बढ़ा पुराना होनेसे ज्यों ही ये इन्द्रियाँ विषयोंको ले आती हैं त्यों ही यह मन श्रवण, मननादि साधनोंके जमा किये दुए विचार क्षणार्थमें अलाकर विषयाकार बन जाता है। अतएब हे नारायण ! आप ही अन्तःकरणको ज्यापे रहें तो ही निस्तार है। अन्तरमें आपको आसन जमाये देखकर ये विषय बाहर-के-बाहर ही रहेंगे । हे भगवन् ! हे करणाकर नारायण ! अब बेगसे आओ । मेरे अन्तरमें भरकर आप ही यहाँ सदा विराजें। आप कहेंगे कि ध्तुम इन इन्द्रियोंको सम्हालो, इम मनको देख लेंगे।' देखिये, भगवन् ! ऐसा न कहिये।

'एकका भी दमन मुझले नहीं होता, सबका नियमन कैसे करूँ !' इन्द्रियोंका दमन करते बनता नहीं, मन बर्धमें आता नहीं ! सारा अन्यकार-ही-अन्यकार है !

तुका म्हणे झाली अंघलयाची परी । आतां मज हरी बाट दावी ॥

'तुका कहता है कि अन्येकी-सी हालत मेरी हो गयी है, हे हरे ! अब मुझे ( हाथ पकड़कर ) रास्ता बताओ ।'

बीचमें ही कभी वह मनको मीठे शब्दोंद्वारा मनाते भी थे। कहते। रे मन ! तु अब पण्टरीकी को कगा, फिर तु जो कहेगा, मैं मानूँगा।

> मना एक करों । म्हणे मी जाईन पंढरी। उमा विटेवरी । तो पाहेन सांवळा ॥१॥

ंरे मन ! एक काम कर--यह कह दे कि में पण्डरी जाऊँगा और वहाँ ईटपर खड़े श्यामको देखूँगा ।'

रे मन ! यह कह कि मैं 'राम कृष्ण हरी' कहूँगा, उल्लासके साथ हरि-कथा सुनूँगा, संतोंके पैर पकहूँगा । तृ इतना जरूर कर कि--

भी रंगशिलापर ( हरि-प्रेमसे ) नाचूँगा तब तू भी अंदरकी मेल छोड़कर तैयार रह और तालपर ताली बजाता चल ।

रे मन ! इन इन्द्रियोंके पीछे भटकते-भटकते अब तू यक गवा होगा। तुझे अखण्ड विश्रान्तिका स्थान दिखाता हूँ, इस-तुम वहाँ चलकर अखण्ड सुख-सम्मोग करें।

ंदे मन ! अब भगवान्के चरणोंमें ठीन हो जा, इन्द्रियोंके पीछे मत दौड़ । वहाँ सब ग्रुल एक साथ हैं और वे कभी कल्यान्तमें भी नष्ट होनेवाले नहीं । जाना-आना दौड़ना-भटकना, चक्करमें पड़ना—यह सब वहाँ छूट जाता है, वहाँ पर्वेतोंपर चढ़नेका कोई परिश्रम नहीं करना पड़ता । अब मुझे तुझसे इतना ही कहना है कि तू कनक और कान्ताको विषतुहब मान जुका कहता है, उपकार करना तेर हाथमें है, तू चाहे तो हम-तुम भव-सिन्धुके पार ठतर सकते हैं। मनको इस तरह समझाकर तुकाराम फिर उसकी फरियाद भगवान्के पास छे जाते, भगवान्पर ही सारा भार छोड़ते, धरणागत हो जाते, प्रेमवद्य मगवान्पर कोघ मी करते, कहते—

तुम्ही देवा माझा करा अंगीकार।

'भगवन् ! आप मुझे अङ्गीकार कीकिये ।' ऐसा अव मैं नहीं कहूँगा। जो होना याः वह तो हो चुका। आपकी और मेरी भी पत तो जाती रही—

आतां दोहीं पक्षीं कागलें कांछन । देवमकपण व्याजवीरों ॥

'अब तो दोनोंको लाञ्छन लग ही गया । आपका देवपना और मेरा भक्तपना दोनों ही लाञ्छित हुए ।'

आपके लिये सब ठीक ही है, क्योंकि आप विश्वनाथ हैं, बड़े हैं। कोग यह कैसे कहें कि आपकी पत जाती रही ! पर मेरी हालत जो हुई— आखिर क्या हुई ! बताऊँ ! चुनो—

्एकान्तमं अकेला यह मन एक पल भी एक खानमं खिर नहीं रहता। पैरोमं महस्वकी बेडियाँ पड़ गर्या, गलेमं स्नेहकी फाँची लगी। देहको तो ऐसी आदत पड़ गयी है कि जो सुख देखा वही उसे चाहिये। और मुँह ऐसा हो गया है कि कदन्न उसे स्वीकार नहीं। तुका कहता है कि भी अवगुणोंकी खानि बना हूँ, निद्रा और आलस्यका तो पृक्षना ही क्या है।

में आखिर किल काम आया है लोग मुझे साधु मानने ब्यो, महात्मा कहने लगे, यह महत्त्व मुझे क्या मिला, मेरे पैरोंमें बेढ़ियाँ पढ़ गर्या ! कारण, हाजत तो मेरी यह है कि ब्यी-पुत्र घर-द्वारके ममत्व-स्नेहकी फॉली मेरे गलेमें लगी हुई है। यह मनका हाल हुआ, और तनका यह हाल है कि जो सुख सामने आता है वहीं यह माँग बैठता है। जीम मी ऐसी चटोरी हो गयी है कि वह कदल ला ही नहीं सकती, इसे उत्तम मिशल और अब्दर्स मोजन चाहिये। निद्रा और आख्स्य दिन-दिन बढ़ते ही जा रहे हैं। इस प्रकार सब दोगोंका घर बन बैठा हूँ। योड़ी देर एकान्तमें बैठकर स्थिर होकर तेरा ध्यान करना चाहूँ तो यह मन एक पल मी स्थिर नहीं रहता! भगवन्! बताओ, मेरा भक्तपना अब कहाँ रहा और आपका भगवान्पना भी कहाँ रहा—दोनोंहीपर तो स्थाही पुत गयी!

न संडवे अन्न । मत्र न सेववे वन ॥ १ ॥
म्हणउनी नारायणा । कींव माकितों करुणा ॥ २ ॥
'अन्न छोड़ा नहीं जाता, मुझसे वन सेया नहीं जाता । इसिक्रये हे
नारायण ! यही कहता हूँ कि कहणा करो ।'

मेरे अंदर स्थान्या दोष हैं, उन सबको मैं जानता हूँ, पर स्था करूँ ! मनपर बस नहीं चलता, इन्द्रियोंको खींचते नहीं बनता, वाणीसे कहता तो बहुत-कुछ हूँ पर कथनी-जैसी करनी नहीं वन पहती। ऐसी विषम अवस्थामें जब मन और इन्द्रियाँ एक तरक हो गयी हैं और दूसरी तरफ मैं हूँ—मेरी-उनकी ऐसी तनातनी है तब आप ही मध्यस्थ होकर इस कलड़को मिटाइये, इसके सिवा और कोई उपाय नहीं है।

माझे मज कर्को येती अवगुण । काय कर्के मन अनावर ॥ १ ॥ आतां आढ उमा राहे नारायणा । दयासिंघुपणा साच करीं ॥ धु० ॥ बाचा बदे परा करणें कठीण । इंद्रियां आधीन झालों देवा ॥ २ ॥ तुका महणे जैसा तैसा तुझा दास । न धरी उदास मायवाणा ॥ ३ ॥

भेरे दुर्गुण मुझे जान पहते हैं, पर क्या करूँ ! मनपर वस नहीं चल्रता । अब आप ही हे नारायण ! बीचमें आ जाह्ये, और अपने द्यासिन्यु होनेको सत्य कर दिखाह्ये । वाणी तो कहती है पर करना कठिन है। मैं इन्द्रियोंके इतना अधीन हो गया हूँ। तुका कहता है, मैं जैसा भी हूँ, तुम्हारा दास हूँ ! भेरे माँ-बाप ! सुक्षे उदास मत करो ।'

में जैसा हूँ ऐसा ही तुम मुझे अपना को और अपने द्यासिन्धु होनेको सत्य कर दिखाओ । 'मनको रोको, मनको रोको' कहकर मगवान्से कितनी विनती की, पर मन नहीं हकता, नहीं खाधीन होता; और द्यासिन्धु चुपचाप बैठे हैं, कुछ बोळतेतक नहीं ! इस मावनासे खड़बड़ा कर तुकाराम कहते हैं—

काय कहँ आतां या मना न संडी विषयाची वासना ।
प्रार्थिताही राहे ना । आदरें पतना नेकं घाली ॥ १ ॥
आतां चित्र पति गा श्रीहरी । बायां गेलों नाहीं तरी ।
न दिसे कोणी आबरी । आणिक दुना तयासी ॥ छु॰ ॥
न राहे एके ठायीं एक घडी । चित्त तडतडां तोडी ।
भरते विषय मोनडी ! चार्चू पाहे उडी मनडोहीं ॥ २ ॥
आशा तृष्णा करपना पापिणी । चात मोडका माहायांणीं ।
तुका महणे चक्रपाणी । काय आजूनी पाहसी ॥ ३ ॥

'क्या करूँ अब इस मनको ? यह विषयकी वासना तो नहीं छोड़ता, मनानेसे भी नहीं मानता, ठीक पतनकी ओर छिये जा रहा है । हे श्रीहरि ! अब दौड़ो, दौड़ो, नहीं तो मैं अब गया ! और कोई नहीं दिखायी देता जो इस मनको रोक रखे । एक घड़ी भी एक स्थानमें नहीं रहता, बन्धन तड़ातड़ तोड़कर भागता है । विषयोंके मैंबरभरे भव-सागरमें कूदा चाहता है । आधात्मणा-कस्थना-पापिनी मेरा नाश करनेपर तुळी हुई हैं और तुका कहता है हे चक्षपाणि ! तुम अभी देख ही रहे हो ।'

पत्यरका भी कलेजा निकल पढ़े ऐसे करणा खरसे मनको संयत करनेके लिये तुकाराम नारायणसे इतना गिड़गिड़ाये, पर नारायण सुप ! तुकाराम इतने विकक, इतना यक करनेवाले, फिर मी मगबान् मौन लाये बैठे हैं! क्यों ! क्या इसका यह मतलब है कि मगबान् यह चाइते थे कि तुकाराम ऐसे ही विकल होकर प्रयत्न करते रहें ! क्या इसी विकल प्रयत्नमें मनोजयका बीज है ! द्यायद भगवान् बाह्यतः इसीलिये तटस्य थे । भगवान् यह देख रहे थे कि तुकारामजीकी लगन इतनी जबरदस्त है कि उसपर मगबत्क्रपा करनी ही होगी, यही निश्चय करके भगवान् तुकारामजीके मनोजयके उद्योगको कौतुकके साथ देख रहे थे !

> तुका म्हणे नाहीं चालत तांतडी। प्राप्तकाळघडी आल्याबीण॥

'तुका कहता है, अधीरतासे कुछ नहीं होगा जबतक उसका समय न आ जाय।'

अत्यन्त कोमल्हृद्वय भक्त-बत्सल भगवान् पाण्डुरङ्ग इसीलिये मौन साधे तुकारामजीकी ओर अत्यन्त प्रेमसे देख रहे थे, बीच-बीचमें प्रसादकी सलक दिखा देते थे, पर जनतक इष्टकाल उपस्थित नहीं हुआ है तनतक तुकारामको चिच-शुद्धिके उद्योगमें ऐसे ही लगे रहने दो, इसी विचारसे भगवान् तटस्य बने हुए थे। चिच-शुद्धिके पूर्ण होते ही, आस्थाकी भूमिके तपकर तैयार होते ही वह कक्षणा-धनस्थाम बरसे, पर उस मधुर मङ्गलमय प्रसङ्गकी ओर चलनेके पूर्व अभी इमलोग यह देख लें और समझ लें कि तुकाराम अपने चिचके सन विकारोंको दूर करके चिचको पूर्ण शुद्ध करनेके कैसे-कैसे उपाय कर रहे थे।

# ६ धन, स्त्री और मान

परमार्थ-पथमें धन, स्त्री और मान-तीन बड़ी खाइयाँ हैं। पहले तो इस पथपर चळनेवाले पथिक ही बहुत योड़े होते हैं फिर सो होते हैं उनमें चे कुछ तो पहकी पैचेकी लाईमें ही खो जाते हैं। इससे जो बचते हैं वे आगे बढ़ते हैं। इनमें चे कुछको दूसरी लाई (क्रीकी) ला जाती है। इससे बचकर जो आगे बढ़े वे तीसरी लाई (मानकी) में खपते हैं! इन तीनों लाइयोंको जो पार कर जाते हैं वे ही मगवत्कृपाके पात्र होते हैं पर ऐसा पुरुष विरक्षा ही होता है।

विरळा ऐसा कोणी । तुका त्याचे कोटांगणीं । 'ऐसा बिरका जो कोई हो, तुका उसके चरणोंमें कोटता है ।'

तकारामजीका मनःसंयम बड़ा ही प्रचण्ड था, इससे पहली दो खाइयोंको तो वह अनायास पार कर गये। तीसरी खाईको पार करनेमें उन्हें भी कुछ कठिनाई पड़ी, ऐसा जान पहता है। तुकाराम रणधीर महावैष्णव वीर थे, उनका वीरताका धाना ऐसा कसा हुआ था कि कहींसे उसमें कोई दिलाई नहीं, पहलेसे ही वह कसौटीपर कसा हुआ या इसलिये बह तीनों खाइयोंको पार कर गये। पहले धनकी खाई आती है। पर तुकारामजीने वैराग्यकी प्रथम अवस्थामें ही घनको पत्थरके समान तुच्छ माननेका निश्चय किया, अपना सब बड्डी-खाता इन्द्रायणीके दहमें इवाकर लेन-देनके झगडेरे मक्त हो गये। स्त्रपति श्रीशिवाजी महाराजने उनके पास हीरे-मोती भेजे थे, तुकारामजीने उन्हें देखातक नहीं और छौटा दिया। वैराग्य-स्त्रभके पश्चात अन्ततक उन्होंने धनको स्पर्शतक नहीं किया: इससे यह जान पहता है कि उन्हें धनका मोह कभी हुआ ही नहीं। दूसरा मोह श्चियोंका होता है। इस विषयमें भी उनका चरित्र आरम्भरे ही अत्यन्त उज्ज्वल या। अपनी स्त्रीका भी जहाँ स्मरण नहीं वहाँ पर-स्त्रीकी बात ही क्या ! उनकी दिनचर्या ही ऐसी यी कि रातको श्रीविद्रत्त-मन्दिरमें कीर्तन समाम होनेपर घंटे-दो-घंटे वह यदि सो ही गये हो मन्दिरमें या अपने घरमें तो लेते थे। उषाकालमें उठकर स्नान करके श्रीविद्वल-पूजा करके

स्वांदयके समय इन्द्रावणीके पार हो बाते थे, सो रातको फिर गाँवमें आते और आते ही कीर्तन करने छग बाते। दिनमर मण्डारा-पर्वतपर प्रन्याध्ययन और नाम-स्मरणमें रमे रहते थे। इस दिनचर्यामें दिनको मी, ब्लीसे मिळने-का अक्सर नहीं मिळता था। इस कारण जिजाबाईको बढ़ा कष्ट था और वह धाटपर या अडोस-पड़ोसमें अन्य ब्लियोंके पास अपना रोना रोती हुई प्रायः दिलायी देती थीं! जिस पुरुषमें ऐसा प्रवर वैराग्य हो उसे ब्लीका मोह क्या ? पर-पुरुषको मोहनेवाळी ब्लियों तो उन्हें रीछनी-सी जान पड़ती थीं।

तुका म्हणे तैशा दिसतील नारी । रिसाचिया परी आम्हा पुढें ॥

'तुका कहता है, वैसी नारियाँ हमारे सामने आती हैं तो रीछनी-सी लगती हैं।' रीछनी गुदगुदी करके प्राण हरण करती हैं। वैसें ही परमार्थी पुरुष यह जाने कि ज़ियोंका सङ्ग नाश करनेवाला है और उनसे दूर रहे। यही तुकारामजीके मनका निश्चय था। स्त्रैण पुरुषोंकी दो-चार अभङ्गोंमें उन्होंने खूब खबर ली है। साधक कैसा होना चाहिये, यह बतलाते हुए वह कहते हैं—

पकांतीं लोकांतीं ख्रियांसी भाषण । शाण गेला जाण करूँ नये ॥

'पकान्तमें या लोकान्तमें (भीड़-भड़क्केमें) भी क्षियोंसे भाषण,
प्राण जाय तो भी, न करे।

साथकमें इतनी इदता होनी चाहिये, तभी तो उसका बैराग्य टिक सकता है। इस इदताके न होनेसे नये-पुराने सैकड़ों गुरु, वावाजी, महाराज, परम्परामिमानी और सुचारक दयादाक्षिण्य और वनितोद्धारकी बार्ते करते-करते कहाँ-से-कहाँ जाकर गिरते हैं यह तो इमखेग नित्य ही देखा करते हैं! तुकाराम या समर्थ रामदास-जैसे वैराग्यशिखामणि सत्पुरुषोंका ही यह काम है कि खी-जातिकी उजातिका उपाय करें, यह अधकचरोंका काम नहीं है। किन्होंने अपना उद्धार नहीं किया या नहीं जाना वे दूसरोंका उद्धार क्या करेंगे ! उद्घार और उन्नतिक नामपर केवल अपनी अधोगति कर लेंगे । इसलिये इन वार्तोमें साधकोंको साधन-अवस्थामें अस्यन्त साधधान रहना चाहिये । इसीमें उनका कस्याण है । अस्तु ! तुकारामजी वैरायके मेकमणि थे । एक वारकी कथा है कि वह भण्डारा-पर्वतपर हरि-चिन्तनमें निमग्न थे । जब एक जी अपने मनते हो या किसीके उमारनेते हो, तुकाराम-जीकी परीक्षा करने उनके पास एकान्तमें गयी । उस अवसरपर तुकाराम-जीके मुखले दो अमङ्ग निकले हैं । एक उस जीका माव जाननेपर भगवान्ते निवेदन किया है और दूसरेमें उस जीसे उन्होंने अपना निश्चय बताया है । वे दोनों अमङ्ग प्रसिद्ध हैं—

क्षियांचा तो संग, न को नारायणा । काष्ठा या पायाणा मृत्तिकेच्या नाठने हा देंब, न घडे मजन । कांचाबर्ले मन, आबरेना ॥धु०॥ इटिमुखें मरण, इंद्रियांच्या द्वारें। कावष्य तें खरें, दुःखमूठ ॥२॥ तुका म्हणे जरि, अग्निजाका साधु । तरी पावे बार्चू संघडणे ॥२॥

ंहे नारायण ! क्रियोंका सङ्ग न हो, काठ, पत्यर और मिट्टीकी भी क्रीकी मूर्तियाँ सामने न हों । उनकी माया ऐसी है कि भगवान्का स्मरण नहीं होता, भगवान्का भजन नहीं होता । उनके परचा हुआ मन बसमें नहीं आता । उनके नेत्रोंके कटाक्ष और मुलके हाब-भाव इन्द्रियोंके रास्ते मरणके कारण होते हैं । उनका लावण्य केवल दुःलका मूल} है । तुका कहता है, अग्नि यदि साधु भी हो जाय तो भी उसका संसर्ग वाषक (जलानेका कारण) ही होता है । इसल्विये इनसे बचाओ, इनका सङ्ग क्रिसमें न हो ।

तुकारामजी फिर उस स्त्रीको सम्बोधन कर कहते हैं—

पराविया नारी, रखुमाईसमान । हें गेर्जे नेमून, ठायींचेंचि ॥१॥ जहाँ वो तुं माते ! न करी सावास । आमहीं विष्णुदास, तैसे नव्हों न साहावे मज, तुझें हें पतन । नको हें बचन, दुष्ट बदों ॥२॥ तुकां म्हणे तुज, पाहिजे श्रतार । तरी काम नर, थोडे झाळें॥३॥

प्पर-मी इनिमणीमाताके समान है, यह तो पहलेसे ही निश्चित है ! इसिक्षिये माँ ! तुम जाओ, मेरे लिये कोई चेष्टा न करो । इसकोग विष्णु-दास हैं—वह नहीं हैं । तुम्हारा यह पतन मुझसे नहीं सहा जाता, फिर ऐसी दुरी बात मत कहो । तुका तो यही कहता है कि यदि तुम पति चाहती हो तो संसारमें नर क्या कम हैं ?'

तुकारामजीने उसे भी रखुमाई कहा, माता कहा, अपना निश्चय बताया और विदा किया । तात्पर्यः परमार्थमें कनक और कान्ताकी जो दो बड़ी भारी बाधाएँ हैं वे तुकारामजीके चित्तमें कभी बिंध नहीं सकीं; इससे इस विषयमें उन्हें मनोनिग्रहका कोई विशेष प्रयत्न करनेका कारण ही नहीं था। जन्मते ही वे शीखवान और विरक्त थे। पर-धन और परदाराकी इच्छा पामरोंके ही चित्तमें उठा करती है। तुकारामजीने उनके सम्बन्धमें कहा है कि 'परस्त्रीको माता कहते हए उनका चित्त आप ही अपनेको काजित करता है।' जो लोग ऐसी अग्रभ वृत्तियोंसे पीडित हैं पर जो विवेक और वैराग्यसे उनका निरोध करते हैं उनकी वीरता भी प्रशंसनीय है। परन्तु जिनके हृदयाकाश्चमें ऐसी हीनवृत्तियोंके बादल उठते ही नहीं वे ही सच्चे सदाचारी हैं । जिस सदाचारमें फिसकनेका भय या संशय रहता है वह सन्ना सदाचार ही नहीं है। पापकल्पनाकी हवा भी पुण्यपुरुषोंके चित्तको स्वाने नहीं पाती। ऐसे परुष ही शचि और पवित्र होते हैं। तुकाराम ऐसे ही पुरुष ये यह कहनेकी आवश्यकता नहीं । जिनकी निष्कलक ग्रचितारे देह-सा गाँव पुष्य-क्षेत्र हो गया और इन्द्रायणी पतित-पावनी हुई। जिनके दर्शनसे हुजारों जीव तर गये। जिनके नाम-संकीर्तनसे प्रसिद्ध पापी पछताकर पुण्यातमा हो गये। वह तकोबाराय विश्रद्ध श्रभ

पुण्यराशि ये यह कहनेकी कोई आवश्यकता नहीं । तात्पर्यः कनक और कान्ता, जिसके चक्करमें सारा संसार पड़ा हुआ है, तुकाराम उनसे सदा ही विभक्त रहे। उनका वैराग्य अचल था।

मनुष्यमात्र मानकी इच्छा करता है। कौन नहीं चाहता कि लोग हमें अच्छा कहें। लोगोंमें हमारी बात और इजत रहे ! केवल दो ही ऐसे हैं जिन्हें मानकी परवा नहीं होती, एक वह जो किसी व्यसनमें फँसा, दुराचारमें घँमा रहता है और दूसरा वह जो सत्यासत्यमें मनको साक्षी रखकर नारियलके बुक्षके ममान मीचा ही बढा जाता है! ये दोनों ही नि:मञ्ज और निर्लज बने रहते हैं । पहला रहता तो है सञ्जमें ही, पर व्यसन-दुराचारसे वह इतना पाषाणहृदय हो जाता है कि उसे लोक-निन्दा या लोक-स्तुतिकी कुछ भी परवा नहीं रहती। दूसरा चित्त-शुद्धिके लिये तथा अपने उद्योगकी सिद्धिके लिये जान-बुझकर जनसमुदायसे अलग ही रहता है और आत्मविश्वास होनेसे निन्दा-स्तुतिकी परवा नहीं करता । दोनों ही प्रकारोंके मनुष्य संसारमें बहुत ही कम हैं, बाकी सब लोग लौकिक मानके ही पीछे लगे हए हैं। आचार-विचार, लोक-लाज या वैदिक कर्मानप्रानमें सबका बस यही ध्यान रहता है कि लोग हमें अच्छा कहें। इसके परे वे और कुछ नहीं देख सकते। नहीं समझ सकते । गृहाचार और स्रोकाचारका पालन प्राय: इमीलिये किया जाता है कि यदि ऐसा नहीं करेंगे तो लोग बदनाम करेंगे । सबसे हिलं-मिले रहना, सबके यहाँ आना-जामाः वात-चीतः दावत-पार्टीः लाइब्रेरीः सभा-सोसायटीः व्याख्यान सर्वत्र नाम और मान लगा हुआ है, कहीं यह न हो ऐसा नहीं है। चन्दा भी लोग नाक-भौं सिकोडकर दे डालते हैं इसीलिये कि अपनी बात रहे, मेल-माफकत बनी रहे। सामान्य जनोंका यही स्त्रीकिक आचार है। जीवनका कोई महान् ध्येय नहीं, कोई बड़ा कर्मानुष्ठान नहीं, समयका कोई मुख्य नहीं, जन्मकी सार्थकताका कुछ ध्यान नहीं, जबतक जीवन है तबतक जी रहे हैं, न उस जीवनका कुछ मतख्य है, न उस जीनेका, खिवा इसके कि एक दिन पैदा हुए और एक दिन मर जायेंगे ! ऐसे ही जीव जीकिक मानके बढ़े भोक्ता होते हैं! जो कार्य-कर्ता पुरुष हैं इनका काम ऐसे जीकिक मानके पीछे पढ़े रहनेसे नहीं चल सकता । अस्तु, तुकोवाराय सत्यास्त्यमें मनको साक्षी रखकर अपने परमार्थ-मार्गपर चलते गये, लोग बात कहते हैं इसका विचार करनेकी उन्होंने आवस्यकता ही नहीं रखी—लोकिक मानका ही त्याग कर दिया। यह त्याग उन्होंने तीन प्रकारसे किया—(१) लोगोंका ही त्याग किया। (२) एकान्तमें रहने लगे और (३) निन्दा-स्तुतिकी कुछ परवा नहीं की। यह सब उन्होंने कैसे किया, यही आगे देखना है।

## ७ 'अरतिर्जनसंसदि'

परमार्थके साधकको चाहिये कि लोगोंके फेरमें कभी न पड़े । लोग दोगुँह होते हैं । ऐसा भी कहते हैं, वैसा भी कहते हैं । प्रपञ्चमें रहिये तो कहेंगे कि दोषी है और प्रपञ्च छोड़ दीजिये तो कहेंगे कि आलसी है । आचार-पालन कीजिये तो कहेंगे कि आहम्बर है और आचार छोड़ दीजिये तो कहेंगे महाभ्रष्ट है । सत्सङ्ग कीजिये तो ध्वहं भगत वने हैं? कहकर उपहास करेंगे और सत्सङ्ग न करें तो कहेंगे कि वड़ा अभागा है ! निर्धनको दरिद्र कहेंगे और सत्सङ्ग न करें तो कहेंगे । वोलिये तो बाचाल और न बोलिये तो अभिमानी ! मिलने जाहये तो खुसामदी और न बाह्ये तो अभिमानी ! विवाह करें तो लम्पट, न करें तो नपुंस्क ! निःसन्तानको कहेंगे चाण्डाल है; और जहाँ वाल-गोपाल दिखायी देंगे, वहाँ कहेंगे यह तो पापकी जड़ है । मुदङ्ग जैसे दोनों तरफसे वजता है बैसे हो लोग दोगुँहसे वाल करते हैं । तारपर्य, ध्वमनकी तरह जन भी प्रहण करते नहीं बनते?; इसलिये जो अपना हित चाहता हो वह ध्वनको त्याग कर' हरि-मजनका सरळ मार्ग आदर और प्रेमसे खीकार करे । संसारमें तो घनवानका ही मान होता है।' अपने माता-पिता, माई-बहिनक की-पुत्रतक भी द्रव्य होनेसे ही अधिक मानते हैं, यह अनुभव तो सभीको है। इसके अपवाद भी हैं पर उनसे सिद्धान्त ही पुष्ट होता है। पर प्रश्न यह है कि घनके पीछे पड़कर उसीमें सारा जीवन ख्या देनेका अन्तिम फळ क्या है! 'सायमें तो लँगोटी भी नहीं जाती'। मृत्यु-समयमें अपने प्यारे भी तो किसी काम नहीं आते। तुकारामजी कहते हैं, 'धनको अशाश्वत भाग्य समझो।' अशाश्वतमात्रसे तुकारामजीका जी जैसे उचाट हुआ और शाश्वत परमात्म-सुख प्राप्त करनेका निश्चय हुआ, वैसे ही जन और जनाचारमें समय और बुद्धि खगाना उनके किये भार हो गया, सङ्गसे जी ऊवा और निःसङ्ग प्रिय होने लगा।

नको नको मना गुंतूं मायाजाळीं। काळ आला जवळी प्रासावया।।

ंहे मन ! मायाजालमें मत फँवो, काल अब मतना चाहता है। '
इस प्रकार मनको उपदेश देते हुए तुकाराम श्रीपाण्ड्रस्क्की धरणमें गये।
एकान्तमें हरि-नाम-संकीर्तनका सुख यथेष्ट लूटते बनता है और लोग भी
बहाँ तंग करने नहीं आते, इसलिये तुकाराम एकान्तमें ही रमने लगे।
तुकारामजीका एक अभंग है—-देवाचा मक्त तो देवासीच गोड'
(भगवान्का भक्त भगवान्को ही प्यारा होता है)। इस अभंगमें तुकारामजी वतलाते हैं कि भगवान्का प्यारा भक्त औरोंका प्यारा नहीं होता,
लोग उसे पागल समझते हैं, कोई भी उसे अपना नहीं कहता, वह निजंन
बनमें या ऐसे ही स्थानोंमें रहता है जहाँ लोग नहीं रहते, वह प्रातःकान
कर भूत रमाता और कण्डमें तुकसी-माला बारण करता है, उसका यह भेष
देखकर अपने-पराये सभी उसकी निन्दा करते हैं। यह सब तुकारामजीने

मानो अपना ही चरित्र संक्षेपये कहा है, और फिर कहाते हैं—'कम्मकर वह सबसे अलग हुआ, इसीलिये वह दुर्लंभ होकर मगवान्को प्रिय हुआ। दुका कहता है, इस संसारसे जो रूठा उसीने सिद्ध-पन्थपर पैर रखा।' तुकाराम गाँवमें केवल कीर्तनके लिये आते थे, पर इतनेसे भी उपाधि हुई। तुकाराम यह सोचते थे कि सब लोग कीर्तन-अवण करें, नाम-खुख मोगें और आत्मीदार कर लें। पर कितने ही लोग ऐसे थे कि घर ही सो रहते 'और कितने ऐसे भी थे कि कीर्तन सुनने आते थे पर मन लगाकर कभी सुनते नहीं थे! इसलिये तुकारामजी कहते हैं—

भी अपना ही विचार कहँ तो अच्छा है, इनके उद्धारका विचार कहँ तो इससे इन्हें क्या ? मेरी भी इन्हें क्या परवा ? अपना-अपना हित तो सभी जानते हैं, इनकी इच्छाके विरुद्ध इन्हें भगवलाम-कीर्तनमें क्याते दुःख होता है। इरि-कीर्तन कोई सुनें, न सुनें, या अपने घर सुखसे सो रहें, जो इच्छा हो करें। तुका कहता है, में अपने खिये करणा-प्रार्थना करता हूँ। जिसकी जो बासना होगी वही उसे फलेगी।

# ८ इतर्कियोंके कारण मनक्षोभ

इस प्रकार भगवान्को प्रसन्न करनेके लिये ही वह अब कीर्तन करने ढमें । पर इस अवस्थामें भी अनेक प्रकारके तर्क-कुतर्क लेकर लोग उनके पास आते, कोई बाद उपस्थित करते या कोई शङ्का उठाते और उन्हें तंग करते । तुकारामजीको यह भी बड़ी उपाधि जान पड़ी ।

> कोणाच्या आधारें, करूं मी विचार । कोण देईल बीर, मास्या जीवा॥

'किसके आधारपर में विचार करूँ ! मेरे जीको धीरज कौन देगा !' संतोंकी आजारे में भगवानके गुण गाता हूँ ! में शास्त्री नहीं, वेदवेचा नहीं, सामान्य शुद्र हूँ ! ये लोग आकर मुझे तंग करते हैं, मेरा बुद्धिमेद किया चाहते हैं, बतलाते हैं कि भगवान् निर्गुण-निपकार हैं, इसकिये हैं मगबन् ! अब तुम्हीं बताओ तुम्हारा भजन करूँ या न करूँ—

कित्युगीं बहु कुशल हे जन । छिक्रितील गुण तुझे गातां ॥ २ ॥ मज हा संदेह झाला दोहोंसवा । मजन कर्ल देवा किंवा नको ॥ ४ ॥

'किल्युगर्में लोग बड़े कुशल हैं। तुम्हारे गुण जो गायेगा उसे ये . सतावेंगे। इसिल्ये भुझे यह सन्देह हो गया है कि अब तुम्हारा भजन करूँ यान करूँ !' हे नारायण ! अब यही बाकी रह गया है कि इन लोगोंको छोड़ दूँ या मर आऊँ!

्किसीके घर मैं तो भील माँगने नहीं जाता, फिर भी ये काँटे जबदर्रस्ती मुझे कष्ट देने आ ही जाते हैं। मैं न किसीका कुछ खाता हूँ न किसीका कुछ लगता हूँ! जैसा समझ पड़ता है, मगवन्! तुम्हारी संबा करता हूँ।

नाना प्रकारके ग्रुष्क वाद करनेवाले अहं मन्य विद्वान् और भगवत्-भजनका विरोध करनेवाले पालण्डी मानो हाथ घोकर तुकारामजीके पीछे पढ़े ये। तुकारामजीकी निष्ठाको कसीटीपर कसनेके लिये मानो उन्होंने रण-कंकण बाँचा हो। प्रायः प्रत्येक नाधकको उत्पीदन करनेके लिये ऐसे लोग सदा-सर्वत्र ही तैयार रहते हैं, पर इन शब्द-छळवादियों और पालण्डियोंका यही उपयोग होता है कि उनके द्वारा साधकको बेराग्य हद होता है। भक्तका मक्ति-प्रेम और मी बढ़ता है। साधकको अपने द्रोध हुँदनेमें भी इनसे बड़ी सहायता मिलती है। तुकारामजीने एक अभंगमें जो यह कहा है कि 'निन्दकका घर पड़ोसमें होना चाहिये' (निन्दकार्च घर असार्वे शेजारी) इसका भी यही मर्ग है। निन्दक, पीडक, वाचाल, कुतकीं, संश्वायी आदि जीवोंकी आगे जो भी गति होती हो, पर इसमें सन्देह नहीं कि सामकके आत्मोद्धार-साधनमें इनसे बढ़ा काम निकलता है। इसिलये उसके लिये ये एक प्रकारसे गुरु-स्थानीय ही हैं ! अस्तु !

प्पाखण्डी मेरे पीछे पड़े हैं ! हे विडळ ! मैं उनसे क्या कहूँ ! जो मैं नहीं जानता वही ये मुझसे छळपूर्वक पूछते हैं ! मैं इनके पाँच गिरता हूँ तो भी नहीं छोड़ते । तेरे चरणोंको छोड़ और कुछ मैं नहीं जानता । मेरे खिये सब जगह तृ ही तृ है ।?

> नको द्वष्ट संग । पडे भजनांमधी मंग॥९॥ तुज निषेधितां। मज न साहे सर्वथा॥२॥ पका माद्रमा जीवें। बाद करूँ कोणांसवें॥३॥ तुद्देश वर्णु गुण।कीं हे राखों द्वष्ट जन॥४॥ काय करूँ पका। मुखें सांग म्हणें तुका॥५॥

'दुष्ट-सङ्ग न हो, उससे भजन भङ्ग होता है। तुझे नीचा दिखाते हैं यह मुझसे जरा भी नहीं सहा जाता। अपने अकेले जीसे मैं किस-किससे बाद करूँ है तेरे गुण बखा गूँ या इन 'दुष्टजनोंको रखूँ है तुका कहता है बताओ, एक मुखसे क्या-स्या करूँ हैं?

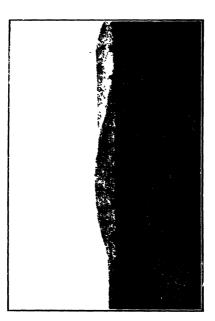
#### ९ एकान्तवासका परम सुख

एकान्तवायमें अनुपम लाम और अपार आनन्द है। केवल एकान्त ही आधी समाधि है। लोगोंकी मीड्से जब तुकारामजीका विच उचटा तब उन्हें एकान्त अधिक प्रिय हुआ। 'निरोधका बचन मुझसे नहीं सहा जाता' क्योंकि उससे जीको बढ़ा कह होता है। 'जन-सङ्ग छोड़कर एकान्तमें बैठ रहना मुझे अच्छा लगता है।' सङ्ग चिच-हृत्ति-निरोधमें बढ़ा बाधक है। संगे बाढे शीण न घडे मजन त्रिविघ हे जन बहु देवा॥

'अनस्कृषे आरुस्य ही बढ़ता है, भवन नहीं बनता । भगवन् ! ये शिषेष जन ही अधिक हैं ।' 'इनके अनेक छल-छन्द देखनेमें आते हैं ।' आनन्दकन्द भगवान् गोविन्दका ही छन्द जो चाहे वह इन नाना छन्देंकि फन्दोंमें न पहे । एकान्तमें एकिनष्ठभाव स्थिर रखते बनता है, हरि-प्रेय जमाते बनता है। द्यान्दिकोंको अपने हितका बोध नहीं होता, और तो क्या, हरि-प्रेमी उन्हें द्यु जान पड़ता है। इचिलये 'अब अकेले ही चुप-चाप बैठ रहना अच्छा है।' एकान्त-मुखकी माधुरी क्या चखानी जाय ! स्वयं चलकर देखनेसे ही उसका स्वाद मिल सकता है। एकान्तका प्रिय होना ही ज्ञान-भाग्यका महालक्षण है। ज्ञानेश्वर महाराज गीता ज्ञानेश्वरीके अच्याब १३ वेंमें ज्ञानीके छक्षण बतळाते हैं—

पवित्र तीर्य, शुद्ध चौत नदीतट, रमणीय उपयन और गुहा आदि स्थानोंमें रहना जिले अच्छा लगता है; (६१२) जो गिरिगुहाओंमें और सरोवरोंके किनारे ही आदरपूर्वक वस जाता है और नगरमें आकर रहना पसन्द नहीं करता; (६१३) जि∮से एकान्तवास अत्यन्त प्रिय होता है, जनसंसद्से जिसे अरित हो जाती है उसीको शानकी मनुष्याकार मूर्ति जानो।'

शानीका यह लक्षण तुकारामजीपर ठीक-ठीक घटता है । जनपदसे उनका चित्त हटा, नगरमें रहना उन्होंने छोड़ ही दिया। गोराडा, भामनाथ या भण्डारा, इन्होंमेंने किसी पर्वतपर वह सारा दिन रहते थे। भण्डारा पर्वतपर पश्चिम तरफ एक गुहा है और उसके पास ही एक झरना है। इसी स्थानमें वह रहते थे। पर्वतके शिखरपरसे चारों ओरका हस्य बढ़ा ही सुद्दावना है-दूर-दूरतक छोटे-बढ़े अनेक पर्वत हैं, चारों ओर हरियाळी



भण्डारा पहाड्

छायी हुई है, बीचमें इन्द्रायणी वह रही हैं और जहाँ-तहाँ छोटे-वड़े अनेफ बल-प्रवाह दिखायी देते हैं। ऐसे सुशोभित उस मण्डारा-पर्वतको तुकाराम-बीके समागमसे तपोवन होनेका सौभाग्य प्राप्त हुआ । उनके हरि-नाम-सङ्कीर्तनसे भण्डारा-पर्वत गुँजता था। वहाँकी तद-लताएँ और पशु-पक्षी तकारामकी पण्य-मर्तिके नित्य दर्शन कर आनन्दित होते थे और उनका आनन्द तकारामजीके इदयमें भी प्रतिष्वनित होता या । श्रीविहलरंगमें रॅंगे हुए मण्डारा-पर्वतके इन तपोनिधिकी दिव्य मूर्तिके जिन नेत्रोंने दर्शन किये डोंगे वे नेत्र बन्य हैं। और तो और वहाँके बक्ष, पौधे, लताएँ फरू-पूळ तथा उस पुण्य-भूमिमें विद्वार करनेवाले पशु-पक्षी और बहाँके चिरकालसे मौन साधे हुए पाषाण भी धन्य हैं ! तुकारामजीको एकान्तवास बहुत ही प्रिय और पथ्यकर हुआ । निर्मलीकी जह पानीमें हाल देनेसे पानी जैसे स्वच्छ हो जाता है, वैसे ही एकान्तवाससे उनके चित्तकी मिलन वृत्तियाँ खच्छ हो गर्यो। उनका अन्तःकरण रमणीय और प्रसन्न हो गया । गीताके छठे अध्यायमें 'शूची देशे प्रतिष्ठाप्य' आसन लगानेके लिये 'शूचि देश' का जो सक्केत किया है उसपर भाष्य करते हुए ज्ञानेश्वर महाराजने एकान्तवास-का बड़ा ही मनोरम वर्णन किया है। वह ग्रुचि अर्थात् पवित्र देश ऐसा सरम्य होता है कि 'वहाँ सुख-समाधानके लिये एक बार बैठनेसे फिर ( जस्दी ) उठनेकी इच्छा नहीं होती, वैराग्य दूना हो जाता है । संतोंने जो स्थान बसाया वह सन्तोषका सहायक, मनका उत्साहवर्धक और धैर्यका देनेवाला होता है। ऐसे स्थानमें जो अभ्यास करता है वह हृदयमें अनुभव वरण करता है । रम्यताकी यह महिमा वहाँ अखण्ड रहती है । १ ( १६४-१६६ ) तात्पर्यः एकन्तवासके ग्राचि प्रदेशमें शान-वैराग्यका बल दना होता है, इच्छा हो या न हो तो भी अभ्यास स्वयं ही हृदयमें प्रवेश करता है, चित्तके मलिन संस्कार नष्ट हो जाते हैं और चित्त प्रसन्न होता है, इतना सुख और समाधान होता है कि दिन-रात कैसे बीतते हैं सो भी नहीं जान

पहला, भगवत्प्रेमके तरहोंमें विहार करते-करते जीव-भाव ही विकीन हो बाता और अखण्ड अद्भानन्दका अनुभव प्राप्त होता है। हसीकिये तो साध-संत गिरि कन्दराओंमें, नगरसे दूर जलाधयके तीरपर सर्वसङ्ग परित्याग करके बैठ जाते हैं। नगरोंमें बैठे-बैठे चाहे जितने ग्रन्य पढ जाह्ये या लिख डालिये, व्याख्यान सुनिये या दीजिये, दिन-रात चर्चा कीजिये, तो भी श्चन्दोंके खिलवाडके सिवा और कुछ भी इनसे हाथ न आवेगा, अनुभव और उसका आनन्द इनसे बहुत दर है। नर-नारियोंमें भरे हुए नगरींमें अनेक प्रकारके संसर्ग होते हैं, उनसे गुण-दोष अपने अंदर भी आ ही बाते हैं: शब्दोंका कोलाहरू खब होता है, पर निःशब्दका आनन्द नहीं मिलता। एकान्तके बिना ज्ञान नहीं ठहरता। अनुभवका दिव्य सख नहीं प्राप्त होता । सभी सरपुरुष हसीकिये अपने जीवनके कुछ वर्ष एकान्तवासमें बिताते हैं। घर-गिरस्तीके सम्बन्धमें इस आज्ञयकी एक कहाबत भी है कि कमाना शहरका और खाना देशतकां इसी प्रकार परमार्थके विषयमें भी कह सकते हैं कि सत्सङ्क्षसे उपार्जन करे और एकान्तमें भोगे । एकान्त-के बिना परमार्थ अङ्गीभूत नहीं होता। मन निर्मेल नहीं होता। तकारामजी-ने जो कुछ अध्ययन किया, प्राय: एकान्तमें किया । देहू गाँवमें उनका आना-जाना लगा रहता था पर इतनेसे भी उनका चित्त दुखी हुआ, और इसका बदला उन्होंने एकान्तमें बैठकर ही चुकाया। एकान्तवासके अपने अनुभवके सम्बन्धमें उनके दो अमंग हैं---

> वृक्षवर्ती आम्हां सोहरी वनचरें। पद्मीये सुस्वरें आरुवीती॥१॥ येणें सुस्वें रुचे पकांताचा वास। नाहीं गुणदोष आंगा येत॥ धु०॥

# वित्तशुद्धिके उपाय

आकाशमंद्रप पृथिवी आसन ।

रमे तेर्घे मन कीटा कर्के ॥ २ ॥
कंधाकुमंद्रक देह उपचारा ।

जाणवीतो बारा अवसक्त ॥ ३ ॥
हिर्रेनामे भोजनप्रवद्धी विस्तार ।

करूनी प्रकार संत्रूं रुची ॥ ४ ॥
तुका म्हणे होंय भनासी संशद ।

आपकाची वाद आपन्यासी ॥ ५ ॥

इस एकान्त उपवनमें, 'वृक्षवछो और वनचर ही हमारे अपने कोग हैं। पक्षी भी सुस्वर गायन कर मनाते रहते हैं। इसी सुखंक कारण एकान्तवास अच्छा ख्याता है, किसीके गुण-दोष अपनेको नहीं ख्याते। कपर आकाशका मण्डप तना है, नीचे पृथ्वीका आसन है; जहाँ मन रमता है वहीं बैठकर आनन्द करता हूँ। हरि-नाम-रसके उत्तम भोजन तैयार कर यथाकि सेवन करता हूँ। तुका कहता है, मन-ही-मन संवाद-सुख भोगता हूँ, आप ही अपनेसे वाद-विवाद कर लेता हूँ। ये सब सुख एकान्तमें प्राप्त होते हैं, इसिलेथे एकान्त मुझे प्रिय है।

क्षेत्रों मनासर्वे जीवाच्या संवादें ।
कौतुकें विनोदें निरंजनीं ॥ १ ॥
पन्नीं पब्लिरें तें रुचे बेकोबळां ॥
होतसे डोहका आवडीसी ॥ छु॰ ॥
पकांताचें सूख बढतें जिक्हारों ।
वीट परिचारीं बरा आला ॥ २ ॥
जगापेसी बुद्धि नव्हें आतां कदा ।
रुपट गोसिंदा हार्लो पार्यों ॥ ३ ॥

आणिक ते चिंता नक्षमे करावी ।

नित्य नित्य नवी आवडी हे ॥४॥
तुका म्हणे घडा राहिला पडोन ।

पांडरंगी मन विसांवर्ले ॥५॥

ंनिरखन (मायातीत) के चरणोंमें बैठकर कीतुक और विनोदके साथ अपने जीकी बातें किया करता और मनके साथ खेळता रहता हूँ। जो पच जाता है वही बार-बार कचता है, वह किंच बरावर बदती ही जाती है। एकान्तका सुख ही अब हृदयमें बैठ गया है, जनसंग और बाह्य उपाधियोंसे चित्त उचट गया है। अब जग-जैसी बुद्धि ही नहीं रही, मगवानके चरणोंका छम्पट हो गया हूँ। अब और कोई चिन्ता नहीं करनी पड़ती, यह माधुर्य ऐसा है कि नित्य नया आनन्द मिळता है। तुका कहता है, अब यही अम्यास हो गया है। श्रीपाण्युरक्कमें मनको विश्राम मिळ गया है।

श्रीपाण्डुरङ्गके चरणों में आपको वह विश्राम-मुख मिला कि आपके मनकी सारी चिन्ता और व्याकुलता दूर हो गयी, और श्रीपाण्डुरङ्गके चरणों में आपको वह आनन्द मिलने लगा जिसके निरन्तर मोगते रहनेकी हच्छा ही बदती जाती है, और यही हच्छा, यही कचि नित्य-नये स्वाद ले रही है। यह नित्य-नया आनन्द मोगिये खूब मोगिये; काल आनेपर हसी आनन्दके गर्भते श्रीकृष्णका जन्म होनेवाला है, तब हमें भी उनके जन्मपर वधाईकी मिटाइयाँ मिलंगी। उनहींके लिये हम अधीर हो उठे हैं।

## १० अहंकार कैसे गला १

जीवमें अहंकार सहज ही होता है ! आत्मस्वरूपको वह दाँके रहता है, इसीलिये शास्त्र बतलाते हैं कि अहंकार तामस है। इस तमोमय अहंकार-के अनन्त प्रकार हैं! देह मैं हूँ, जीव मैं हूँ, ब्रह्म मैं हूँ, ये सब अहंकारके ही मेद हैं। देह मैं हूँ, इसे मिलन अहंकार कह सकते हैं और ब्रह्स मैं हूँ, इसे उज्ज्वक अहंकार कह सकते हैं । 'देह मैं हूं' कहनेके साथ ही अहंकार-की लाखों चिनगारियाँ निकलती हैं। इस, धन, विद्या, गुण, कीर्ति आदि जीवके अहंकारके विषय होते हैं। देहा, भाषा, धर्म, वर्ण, जाति, कुल आदि भी अहंकारके विषय बनते हैं। वेदान्त-शास्त्र यह बतलाता है कि गुण-दोष प्रकृति-स्वभाव हैं इसिलये जीवको उनसे कोई हर्ष-विषाद न होना चाडिये। एककी स्तति और दसरेकी निन्दा करनेका भी वस्ततः कोई कारण नहीं है: पर मजा यह है कि ज्ञानी-अज्ञानी सबके सिरपर यह अहंकार सवार रहता है। प्रकृतिके परे जो परमात्मा है उनकी ओर जबतक आँखें नहीं लग जातीं तबतक यह अहंकार किसीको भी नहीं छोडता। जीव और परमात्माके बीच यह परदा लटक रहा है, जबतक यह नहीं हटता तबतक परमात्माके दर्शन भी नहीं होते । ज्ञानेश्वर महाराज कहते हैं कि श्वह धन त्याग दो, अपना शब्दज्ञान भूळ जाओ, सबसे छोटे बन जाओ, ऐसा करनेसे मेरे समीप आओगे ।' (ज्ञानेश्वरी ९-३७८) यह सच है। पर भगवत्कृपाके बिना अहंकार सर्वया दूर नहीं होता । जैसे-जैसे अहंकारका एक-एक परदा फटता जायगा वैसे वैसे परमातमा सम्मल होते जायँगे, जब सब परदे फट जायँगे तब उनसे मिलन होगा । अहंकार विद्वानोंके पीछे तो सबसे अधिक लगता है। ज्यों ही कोई कला या विद्या प्राप्त हुई त्यों ही यह उसके आडमें अपना आसन जमाता है। कोई गुण या विद्या न होते भी अहंकारका उग्र हो उठना केवल अज्ञान और मूर्खत्वका लक्षण है। चित्तमें ऐसे अहंकारको पास्रते-पोसते हुए ऊपरी दिखावमें नम्रता भारण करना धूर्तोंकी एक धूर्तता है। उससे कल्याणका साधन कुछ भी नहीं होता । अहंकार मौजद है और इसे जानकर क्लेश भी होता है, यह साधकका लक्षण है। और अहंकार 'है तो कहाँ है, इसका कोई स्मरण ही नहीं' यह श्वानधान्का व्यक्षण है। अस्तु ! तुकारामजीको पहले-पहल जब कोग बानने और मानने लगे, उनका जहाँ-तहाँ सम्मान होने लगा, लोगोंपर उनकी बाणीका प्रभाव पहला दीलने लगा तब अहंकारकी कुछ उपाधि उन्हें भी होने लगी थी। पर तुकारामजी गाफिल नहीं थे, उन्होंने इस चोरको अंदर पुस्ते देख लिया और मगवानको पुकारा, ऐसा पुकारा कि अहंकारकी हृत्वि ही उनकी मिट गयी। मगवत्येम जैसे-जैसे बदला है कर्वा भगवान् हैं, में नहीं—यह जो कुछ है मगवान्का है मेरा नहीं, यह भाव जैसे-जैसे बलवान् हो उठता है तैसे-तैस अहंकारकी हवाका बहना भी बन्द होता जाता है—

पदोपदीं नारायणा । तुमची करीन भावना ॥

पद-पदपर हे नारायण ! तुम्हारा ही च्यान करूँगा'—हस अन्तरङ्ग अम्यासते यह सब नारायणरूप भारने लगता है और उसके साथ अहंकारं भी नष्ट होता जाता है । अहंकारादि सब जीव भावोंके नष्ट होनेका एक ही उपाय है और वह है चित्तको प्रेमानन्दके साथ नारायणके च्यानमें लगा देना । तुकारामजीने भक्तिके बक्तते ही इन सब दृष्तियोंको जीता । अहंकार, लोकप्रियता, मान—ये सब लोकैषणाओंके बादल उत्कट भक्तिके सूर्योदयके होते ही गल गये । इस उत्कट भक्तिका उन्हें जो अम्यास करना पड़ा वह उन्होंके मुखसे सुनें । एकान्तमें भगवान्को पुकारते हुए उनके मुखसे जो बचन निकले हैं उन्हें सावधान होकर अवण करें—

> हीन मासी याती। वरि स्तुति केठी संतीं॥ १ ॥ अंगी व स्नूंचारं हमनें। मासें हरावणा सवै॥ धु०॥ मी एक जाणता। पेसें बाटतसे चित्ता॥ २॥ रास रास मेठों वाणां। तुका महणे पंढरिराणा॥ २॥

·जाति मेरी हीन होनेपर भी संतोंने मेरी स्तुति की । इससे मेरे

अन्दर धर्ष घुत बैठना चाहता है इसकिये कि मेरा सर्वस्य हरण करे। द्विचको ऐसा जान पढ़ रहा है कि मैं ही एक शाता हूँ। तुका कहता है। हे पण्डरिनाय ! मेरा जीवन व्यर्थ नष्ट हो रहा है। अब रक्षा करे। प्रमु, रक्षा करे।

मजपुढं नाहीं आणीक बोलता । येसें काहीं चित्ता वाटतसे ॥१॥
याचा काहीं तुम्हीं देखावा परिहार । सर्वेज्ञ उदार पांदुरंगा ॥छु॰॥
कामकोर्थे नाहीं सांढिलें आसन । राहिले वसो न देहामच्यें ॥२॥
तुका म्हणे आतों जालों टतराई । कठों यावें पाई निरोपिलें ॥२॥
'चित्तको कुछ परेशा जान पढ़ रहा है मानो मेरे सामने और कोई
सक्ता ही नहीं है । हे सर्वंज्ञ उदार पाण्डुरङ्ग ! इसका कुछ परिहार तो
कीजिये । काम-कोधने अभी आसन नहीं छोड़ा, देहमें जमे ही हुए हैं ।
तुका कहता है, अब मेरे ऊपर कुछ भार न रहा । आप जानें, आपके
सरणोंमें सब निवेदन कर दिया ।'

इस प्रकार भगवान्के सामने अपना हृदय लोखकर रख देना और इरकाममें उनसे सहायता माँगना बड़ी उत्कट मिक्त है। चित्तमें अहङ्कारकी पेसी बृत्तियाँ उठती हैं जिनसे यह भागने लगता है कि मैं बड़ा पण्डित हूँ, मैंने बहुत पदा है, कितने मन्य देल डाले हैं, मैं उत्तम बक्ता हूँ, श्वाता हूँ, उत्तम कीर्तनकार हूँ इत्यादि। परन्तु भगवन् ! ये इत्तियाँ सर्वस्व छीननेवाली हैं, इसलिये आप ही दयाकर इनका परिहार कीजिये। हे नारायण ! आप सर्वश्च हैं, उदार हैं, समर्थ हैं। आप इस अहङ्कारको मेरे चित्तते निकाल बाहर कीजिये।

कथनीं पठणीं करनि काय । बांचुनि रहणी बायां जाय ॥९॥ 'कथनी-पठनी करके क्या होगा ! बिना रहनीके सब व्यर्थ ही कारता है।' प्रन्थावकोकन खुब किया और कोगोंको ज्ञान भी खुब बताबा, पर बह ज्ञान रहनीमें-आचरणमें यदि न आया तो उससे क्या काम ! मुखसे तो अमृतवाणी निकळ रही है पर ख्वयं भूखसे व्याकुळ हैं तो ऐसी वाणी हुई तो क्या और न हुई तो क्या ! चीनीकी चासनीमें यदि पत्यर डाळ दें तो उस पत्यरको उस चासनीसे क्या ! मधुमक्सी मधु जमा कर रखती है पर उसके छत्तेको कोई और ही मार ले जाता है । लोभी कोड़ी कोड़ी जोड़कर द्रव्य संग्रह करता है और उसे जमीनमें अपने हायसे गाड़ रखता है पर वह दूसरोंके हाय आता है, इसके हाय और मुँहमें मिडी ही कगती है । इस प्रकार अनेक मार्मिक दृष्टान्त देकर तकार्रामजी कहते हैं—

> आपुर्ते केर्ते आपण खाम । तुका बंदी त्याचे पाम ॥६॥ 'अपना किया जो आप खाता है तुका उसके चरण-बन्दन करता है।'

महाप्रयास करके गुब-बाक्य-युखरे ज्ञानार्वनकर जो उस ज्ञानाकको स्वयं मक्षण करता हो, अपने ज्ञानमोगाले जो आप ही तृत होता हो, जिसका ज्ञान आचरणमें उतर आया हो वही बक्ता चन्य है। स्वयं ज्ञान मोगकर जो दूसरोंको ज्ञान-मोज देता है वह ज्ञानदाता घन्य है! हरिकीर्तन करते हुए ज्ञानानन्दकी वर्षा करके श्रोताओंके अन्तःकरणोंको ज्ञान्त और निर्मेख करनेवाला जो हरिभक्त कीर्तनकार उस ज्ञानानन्दकी हृष्टिमें भींगकर चान्त हुआ हो, तुकारामजी कहते हैं कि उसके चरणोंका में दासानुदास हूँ, मुझमें यह सामर्च्य नहीं, लोग मेरी कथा सुनकर डोलने लगते हैं। पर मुझे अपनी वाणी नीरस ही जान पड़ती है, क्योंकि भगवन्! आपका उसमें प्रसाद नहीं, आपका उसमें आसन नहीं।

'अब हे पाण्डुरङ्ग ! और क्या कहूँ ! कोरी बार्तोंचे ही इस बैखरीकी खातिर मत कीजिये। वह प्रेमा भक्ति दीजिये जो सौभाग्यकी सीमा है। तुकाको अपना प्रसाद दीजिये।'

## ११ खदोष-निवेदन

भगवन् ! मैं नित्य आपके गुण बलानता हूँ, श्रोताओंपर भक्तिभाव छा देता हूँ, लोग मेरी प्रशंसा करते हैं, पर मेरे अन्दर वह रस नहीं, कहनी-जैसी करनी नहीं !

'तुम्हें देखनेकी इच्छा करता हूँ, पर इसके अनुकूछ आचरण नहीं बनता; जैसे कोई बाहरी वेष बना छे, सिर मुँड्रा छे, दण्ड घारण कर छे, पर मन न मुँड्रावे।'

'मैं अपने ही चतुर बन बैठा हूँ, पर हृदयमें कोई माव नहीं है, केवल यह अहङ्कार हो गया है कि मैं भक्त हूँ। अब यही बाकी रह गया है कि नह हो जाऊँ, क्योंकि काम-कोच अंदर आसन जमाये हुए बैठे ही हैं। कोगोंके गुण-दोष टूँदते-निकालते मेरे ही अंदर आकर बैठ गये, बुढिमें प्राणियोंके प्रति मात्सर्य आ गया। तुका कहता है, लोगोंको मैं उपदेश देता हूँ पर मैं तो एक दोषको भी पार नहीं कर पाया।

में कीर्तन करता हूँ, नाचता हूँ, गाता हूँ; पर अन्तःकरण मेरा अभी पत्यर-सा ही कठोर बना हुआ है, वह प्रेम ही अभी नहीं मिला जो उसे पिषळा दे। प्रेमकी बातें तो मैं बहुत कहता हूँ पर प्रेमसे चित्त अभी तृत्य नहीं करता, नेत्रोंसे प्रेमाशुभारा नहीं वह निकळती। चिन्तनसुखसे हृदय अभीतक प्रेममय नहीं हो उठता।

बोलविसी तैसे आणी अनुभवा । नाहीं तरी देवा विटंबना ॥

'जैसे तुम बुलवाते हो वैसा अनुभव बदि नहीं होता तो हे भगवन् ! बह विडम्बना ही नहीं तो और क्या है !'

मीठा हो पर उसमें मिठास न हो तो वह मीठा स्था ? शरीर-श्रङ्कार हो पर उसमें प्राण नहीं, स्वॉग हो पर उसमें तन्त्रयता नहीं, रूप हो पर उसमें ग्रुण नहीं, सम्पत्ति हो पर सन्तिति नहीं तो इनके होनेमें क्या रखा है ? तुकारामजी कहते हैं कि ऐसा ही मेरा हाक हो रहा है और अंदर प्रेमभावका पता ही नहीं कगता कि कहाँ है । इससे अच्छा तो तुकारामजी कहते हैं कि यहा है कि छोगोंमें मेरी बदनामी हो, साधु कहकर जो लोग मेरी सेवा करते हैं वे सब निन्दा करते हुए मेरा तिरस्कार करें, क्योंकि ऐसा होनेसे में तुम्हारी सेवा एकान्त मनसे कर सकूँगा।

'पापकी में गठरी हूँ। अपने पैरोमें मैंने अपनी चरणखेबारूप चौर बैठा रखा है। दण्ड दो मुझे हे नारायण ! और मेरा मान-अभिमान उतारो। हे भगवन् ! धूर्तता करके छोगोंसे मैं अपनी सेवा कराता हूँ। तुका तेरा हुआ न संसारका, दोनोंसे गया, केवल चौर बना रहा!'

सच्चे हरि-प्रेमसे अन्तरंग रँगने लगा, सारा खेल श्रीहरिका है, वहीं कर्ता, हतां, भतां है, जीवके अहंभावके लिये कहीं करा-सी भी क्याह नहीं। तरकका द्वार अभिमान भगवान्से अलग करनेका ही काम करता है, यह सत्य जैसे-जैसे तुकारामजीको प्रतीत होने लगा तैसे-तैसे जन-मान पानेकी इच्छा उनकी समूल नष्ट हो गयी। लोग साधु-महाला कहकर भजते हैं, देवता कहकर पूजते हैं, स्तुतिस्तोत्र गाते हैं, प्रेम और आग्रहसे उत्तय मिष्टान्न भोजन कराते हैं, हस समूचे लोकादरकाण्यसे तुकारामजीका जी ऊव गया, उनके ध्यानमें यह बात आ गयी कि यह जन-मान मुझे सरतीपर पटककर मेरे परमार्थका सत्यानाश करनेवाला है। जिस मान, सेवा, स्तुति और गौरवके लिये शानी भी तरसा करते हैं उसके तापसे तुकारामजीका चित्त दन्ध होने लगा, जन-मानका वह ताप उनके लिये तुस्सह हो उठा!

मका म्हणे जन । परी नाहीं समाधान ॥१॥ माहों तळमळी चित्त । अँतरलें दिसे हित ॥२॥ इपेचा आधार । नाहीं, दम्म जाहा फार ॥२॥ ्जन कहते हैं, तुम भक्त हो; पर इससे समाधान नहीं होता। चिच विकल रहता है, हित दूर ही रह जाता है। कुपाका आधार नहीं, केवख दम्म बढ़ गया है।?

नक्हें सुख मज न रूगे हा मान । न रहि हे जन काय करूं ॥ ९ ॥ देह उपचारें पोळतसे अंग । विष्तुत्य चांग मिण्टाल हैं ॥ छु०॥ नाहकने स्तुति बानितां थोरीत । होतो माझा जीव कासावीस ॥ २ ॥ तुज पाने ऐसी सांग कांहों कळां। नको मृगजला गोर्नूमज ॥ ३ ॥ तुका महणे आर्तो करों माझों हित । काहानें जळत आर्गीत्नी ॥ ४ ॥

'इसमें मुझे कोई मुख नहीं है, ऐसा मान मुझे नहीं चाहिये, पर ये कोग नहीं मानते, क्या करूँ ? देहके इन उपचारोंने दारीर झुळस रहा है, यह उत्तम मिष्टाज विष-सा लग रहा है। लोग बड़ी प्रशंसा करते हैं पर मुझले वह सुनी नहीं जाती, जी छटपटाया करता है। तुम जिसमें मिखों ऐसी कोई कला बताओ, मृग-जलके पीछे मत लगाओ। तुका कहता है, अब मेरा हित करो, इस जलती हुई आगले निकालो।'

> कोक महणती मज देव । हा तों अधर्म उपाव ॥ १ ॥ आतां कळेक तें करी । शीस तुझे हातों सुरी ॥ छु०॥ अधिकार नाहीं । पूजा करिती तैसा काहीं ॥ २ ॥ मन जाणे पापा । तुका स्ट्रणे मायवापा ॥ ३ ॥

फ्लोग मुझे (ईश्वर ) बतलाते हैं, यह तो अधर्म ही पल्ले बाँघ लेना है। अब जैसा समझ पड़े बैसा करो, यह बीधा तुम्हारे हाथमें और कुपाण भी तुम्हारे हाथमें है। लोग मुझे जैसा पूजते हैं बैसा तो मेरा कोई अधिकार नहीं है; क्योंकि मन तो पापोंको जानता है। तुका कहता है, तुम्हीं मेरे मा-बाप हो।' संभार तो बाहरी रंग देखता है, उत्तीपर मोहित होता है, पर मनका हाल तो मन ही जानता है। लोगोंसे अपनी एजा कराना तो अधर्म है, अधोगतिका मार्ग है और फिर मैं तो इसके योग्य नहीं। इसल्पिय कहते हैं कि मुझे दण्ड दीजिये, अपना सिर मैंने आपके हायोंमें दे दिया है, अधर्मका उच्छेद करनेके लिये ही तो आपका अवतार है।

प्तम्हारे गुण तो गाता हूँ, पर अन्तःकरणमें तुम्हारा भाव नहीं है, केवल मंनारमें शोभा पानेका यह एक ढंग हो रहा है। पर तुम पतितपावन हो, अपनी इन बातको सच करो। मुख्ते में दास कहाता हूँ पर चिचमें माया-लोभ-आस भरी हुई है। तुका कहता है, मैं जैसा वेष दिखाता हूँ वैसा अंदर लेखा भी नहीं है।

ंबिना सेवा किये ही दास कहाता हूँ और धूर्ततासे अपना पेट मरखा हूँ। तुम्हारे चरणोंमें झूठ भी कहीं चल सकता है है पाण्डुरङ्ग ! अंदरका हाल तो तुम जानते हो ।'

तुम्ही कृषा केली नाहीं। माझें चित्त मज खाही ॥ २ ॥ तुका मज देश । मज वायां कां चाळवा ॥ ४ ॥ 'तुमहारी कृषा मैंने नहीं प्राप्त की, मेरा चित्त ही इसमें मेरा साखी है। भूक तुकाको हे भगवन् ! क्यों नष्ट होने देते हो १ १

> कर्को आन्ता मान मान्ना मज देवा । पायांबीण जीवा आट केट्टी ॥९॥ जीड्नी अक्षरें केटी तोंडपिटी । न लगे शेवटीं हाती कांहीं ॥छु०॥ देव जोडे महणून सांगतसे लोकां ।

माझा मीच देखा दुःख पावे॥२॥ तुका म्हणे माझे गेले दीन्हीं ठाव। संसार न पाय तुझे देवा॥२॥

भिरा भाव क्या है सो मुझे अब मालूम हो गया । हे भगवन् ! मैंने बो कुछ किया वह तुम्हारे चरणोंके बिना जीवको केवल कष्ट दिया । अक्षर बोइकर गाल बजाया, उससे अन्तमें कुछ भी हाय न आया । लोगोंसे कहता फिरा कि मक्तको भगवान् मिलते हैं, पर मैं स्वयं ही दुःख मोग रहा हूँ । तुका कहता है, इस तरह मेरे दोनों ठाँव गये, संसारसे हाय बो बैठा और तुम्हारे चरण भी नसीव नहीं हुए ।'

काय आतां आसही पोटचि मरातें ।

जग चाळवार्ने मक म्हणू॥ १॥

ऐसा तरी एक सांगाजी विचार।

बहु होतों फार कासावीस ॥धु॰॥

काय कविस्ताची चार्लुनियां रूढी।

कर्ष जोडाजोडी अह्नरांची ॥ २॥

तुका म्हणे काय गुंपीनि दुकाना।

राहों नारायणा करूनि वाता॥ ३॥

'तो स्या अब पेट ही भरनेका पत्या करूँ ! भक्त कहलाऊँ और झाके पीछे चलूँ ! और कुछ नहीं तो यही एक बात बता दीजिये, जी बहुत ही छटपटा रहा है, उसे कुछ तो शान्ति मिले । स्या कविता बनाने-की रुढि चलाकर अक्षरोंको जोड़ा करूँ ! तुका कहता है, हे नारायण ! बताओ स्या करूँ ! स्या तृकानका जाल बुनकर आत्मपात करके रहूँ !' नामाचा महिमा बोल्लियें ्रक्यें। अंगा काहीं रस नयेचि तो ॥९॥ तुका महणे करा आपुला महिमा। नका आर्क प्रमाविशे माक्या॥२॥

'नामकी महिमा बड़े उत्कर्षके नाथ बखानी, पर उसका रस कुछ भी अपने अंदर नहीं पाया । तुका कहता है, भगवन् ! अब आप अपनी महिमा दिखाइ थे, मेरे घर्मका ख्याळ मत कीजिये ।'

प्रन्योंको देला और सुना, वे ही देली-सुनी बातें मैंने छोगोंसे कहीं। पर भेरे ही अन्तःकरणमें नहीं वैटी । जो बोल जैसे-सीले, वैसे गुँहसे निकाले, पर बैसा रस तो नहीं मिला ।' अनेक सङ्कल्य चित्तमें भरे हुए हैं, सङ्कल्यका नाध तो नहीं हुआ; यह करूँगा, वह करूँगा हत्यादि बातें मन अभी सोचता ही रहता है । बुद्धिमें स्थिरता नहीं । 'बुद्धि नाहीं स्थिर । तुका म्हणे धम्बा धीर ॥' तात्यर्थ, प्रन्योंका ज्ञान में कीर्तनमें लोगोंको बद्दे आवेशक साथ बसलाता हूँ सही, पर भेरा चित्त अभी हरिप्रेमसे नहीं मीगा, बुद्धि व्यवस्थायास्मिका नहीं हुई, नानाविच सङ्कल्योंसे प्रसी हुई है और मेरी यह हालत है कि कहता कुछ हूँ और करता कुछ और हूँ, नामकी महिमा कोगोंको बतलाता हूँ, पर वह नाम-रस भेरे अन्तःकरणमें नहीं उतरा ।

'तोतेको जो सिखा दीजिये वही वह पढ़ा करेगा, मेरी भी वैसी ही दशा है। स्वप्नके राज्य-भोगसे कोई राजा नहीं बनता, परमार्थविषयक मेरा अनुभव भी वैसा ही स्वप्न है। वाणी ही ऐसी अलङ्कृत क्यों हुई जिससे मगबान्के चरण तो दूर ही रह गये ? पढ़े हुए शब्दोंका ज्ञान बतलाता हूँ, पर उससे मुझे क्या छान ?'

संतोंसे भी तुकाराम विनय करते हैं-

ध्यह बहा अलङ्कार मुझे श्रोभा नहीं देता, मेरे क्रिये तो यह नक्की ही है। मैं तो आपकोगोंकी चरणरजका एक कण हूँ; आप संतोंके पैरोंकी ब्रुती हूँ । युझे निजस्वरूपकी कुछ भी पहचान नहीं, भजन कर लेता हूँ सो भी दूसरोंकी देखा-देखी । युझे धरकी पहचान नहीं। अक्षरकी पहचान नहीं; महाधून्यकी पहचान नहीं; आत्मानात्मिवेक नहीं । तुका क्या है, कुछ भी नहीं, आपके चरणोंमें वह अपना मस्तक रखता है । इतना ही उसका अधिकार जानिये ।' इमलिये 'मंत' नामसे मुझे अल्ड्रहुत मत कीजिये, में उसका पात्र नहीं । संत वही है जिसे आत्मसाक्षात्कार हुआ हो, जिसने क्षर, अक्षर और सबका अपने अंदर लय करनेवाले महाधून्य-को जाना हो, जिसकी बुद्धिमें आत्मानात्मिवेक सिद्ध हुआ हो । 'संत' नामका अल्ड्रहार उसीको शोभा देता है; मुझे नहीं ।

महात्मा तुकाराम संतींचे प्रार्थना करते हैं कि आप छोग कृपा कर मेरी स्तुति न करें। स्तुति अभिमानका विष पिलाकर मुझे मार डालेगी। भगवान् अभिमानको क्षमा नहीं करते! मुझे यदि अभिमान हुआ तो मेरे श्रीविद्दलनाय मुझे छोड़ देंगे और आप लोग भी छोड़ देंगे।

न करावी स्तुति माझी संतक्तीं । होईल यावचनीं अमिमान ॥ ९ ॥ मारें भवनदी नुतरवे पार । दूरावती दूर तुमचे पाय ॥श्रु०॥ तुका म्हणे गर्वे पुरवील पाठी । होईल माझ्या तुटी विठोबाची॥ ३॥

'संत-सजन मेरी स्तुति न करें, उनके स्तुति वचनोंचे मुझे ऑभमान ' होगा । उत भारते भव-नदीके पार उतरते नहीं बनेगा और आपके चरण दूरते और दूर हो जायँगे । तुका कहता है, गर्व हाय घोकर मेरे पीछे पड़ जायगा और मेरे विद्वलनाय मुझते विखड़ जायँगे ।'

#### १२ सत्सङ्ग

अब इसलोग सत्तव्रका विचार करें । तुकारामजीको कीर्तनके प्रशंकु-से सत्त्वक्क लाभ हुआ, भगवानके गुणानुवाद सुनने और गानेका अवसर मिला। कथा त्रिवेणी संगम । देव मक्त आणि नाम ॥

यह आनन्द अद्भुत है। वाद करूनेवाले, निन्दा करनेवाले, छलने वाले और पाखण्ड रचनेवाले-इन मक्की सङ्गतिने तुकारामजीको कष्ट ही हुआ; पर इसकी क्षतिपृति सज्जनोंके सङ्गते हो गयी। संसारमें प्रेमी भाषुक और श्रदाल्ज सभी स्थानोंमें सदा ही होते हैं। ऐसे छोग कीर्तन-प्रसङ्गते तुकारामजीकी ओर लिंचे चर्च आये। इनके सत्सङ्गमें तुकारामजीके आनन्दका क्या पृछना है!

तुका म्हणे येणे आनंदी आनंदा गोविंद्रे गोविंद्र पिकविला॥ 'तुका कहता है, इससे आनन्द-ही-आनन्द हो गया, गोविन्द (बीज)से गोविन्दकी फसल तैयार हो गया।'

तुकाराम सत्सङ्कके लाभ बतलाते हैं— हरिदास जब मिलते हैं तब सब पाप-ताप, दैन्य और जंबाल झूट बाता है। तुका कहता है, वैध्यवोंके चरण-दर्शन करनेसे मनको समाधान हुआ।

> वेराम्याचे भाग्य । संतसंग हाचि काभ ॥ १ ॥ संत कृषेचे हे दीप । करी साधका निष्पाप ॥धु०॥ तुका प्रेमें नाचे गाथे । गाणियांत विरोनि जाये ॥ ३ ॥

'सरसङ्ग लाम ही वैराग्यका सौभाग्य है। संत-कृपाके ये दीप साधक-को निष्पाप कर डालते हैं। इन संतींके बीचमें तुका प्रेमसे नाचता-गाता है और गानोंमें लीन हो जाता है।?

ं 'जिसके दृदय-सम्पुटमें नारायण भर गये अयवा जो भाषुक और विश्वासी हैं, तुका कहता है, मैं उन्हें बन्दन करता हूँ ।' 'संत-चरणोंकी रज जहाँ पड़ती है वहाँ बारनाका बीज सहज ही जरू जाता है। तब राम-नाममें रुचि होती है, और चड़ी-घड़ी सुख बढ़ने रूगता है। कण्ठ प्रेमसे गद्भर होता, नयनोंसे नीर बहता और हृदयमें नामरूप प्रकट होता है। तुका कहता है, यह बड़ा ही सुलम सुन्दर साधन है, पर पूर्क-पुष्पसे ही यह प्राप्त होता है।?

'संत-चरणोंकी रजका अनुभव मुझे अपने अंदर प्राप्त हुआ, इसके सेवनसे वह सुख मिळा जिसमें कोई दुःख नहीं होता।'

'काया, वाचा, मनसा में हरिदासोंका दास हुआ। कारण, हरि-दासोंके हरि-कीर्तनमें प्रेम-ही-प्रेम भरा है, करताल और मृदङ्गका कछोळ है। दुष्टबुद्धि सब नष्ट हो जाती है और हरि-कीर्तनमें समाधि लग जाती है।'

'संत-मिलनकी बड़ी इच्छा थी, बड़े भाग्यसे वह मिलन हुआ । तुका कहता है, इससे सब परिश्रम सफल हो गया।'

यहाँ 'संत' शब्दका अर्थ अच्छी तरहले समझ लेना चाहिये।
तुकारामजीन इन अभंगोंमें हरिदास (हरि-कीर्तन करनेवाले), भावुक,
प्रेमी वारकरी इन सबको ही संत कहा है। 'संत' शब्दका इतना व्यापक
प्रयोग जो तुकारामजीने किया, इससे क्या समझा जाय ? क्या उस समय
संतोंकी इतनी भरमार हो गयी थी या तुकाराम अपनी क्षिषाईसे सबको ही
संत समझते और कहते थे ? नहीं, ये दोनों कस्पनाएँ गलत हैं। सच्चे
संत तो सदा ही दुर्लम होते हैं। ऐसे संत तुकारामजीक समयम थे और
तुकारामजीका उनसे समागम मी हुआ या। चिन्तामणि देव, पूनेके
अनगदशाह, नगरके शेख महम्मद, बोषले बाबा और देउणकर बोबाके
साथ उनकी मेंट-मुखाकात यी और बृद्धावस्थामें समर्थ रामदाससे भी उनकी

भेंट हुई थी। पर ऐमे संत तो विरले ही होते हैं। सच्चे संतींके लक्षण तकारामजीने अपने अमंगोंमें दिये हैं। तकाराम संत किसको मानते थे। . संतोंकी उनकी कसौटी क्या थी इसका वर्णन पहले आ चुका है। संतोंके सम्बन्धमें उनकी कसौटी सामान्य नहीं थी। फिर यह बात भी नहीं है कि तकाराम किसीको अञ्चानसे या भोलेपनसे संत कहते । उन्होंने बने हुए भेषधारी साधुओं, पाखिण्डयों और दाम्भिकोंकी खुब खबर छी है। तुकारामजीकी सत्यनिष्ठा इतनी ज्वलन्तः भक्ति इतनी आन्तरिक और वाणी न्यायमें ऐसी निट्र थी कि इद्ध उन्हें जरा भी सहा नहीं था । उनके समय-में न तो संतोंकी ही रेख-पेख थी, और न तुकाराम ही मोले-भाले थे। तब उन्होंने 'संत' शब्दका प्रयोग इतना दीला-दाला क्यों किया है ! इसका समाधान यह है कि कई स्थानोंमें तो उन्होंने इस शब्दका प्रयोग गौरवार्थ किया है। सब बारकरी तकाराम नहीं थे। किसी भी सम्प्रदायमें सामान्य जन-समूह जैसा होता है वैसे ही वारकरी भी थे। पर सम्प्रदाय-प्रवर्तकोंको अपना सम्प्रदाय बढानेके लिये सामान्योंमें भी जो कुछ विशेष हुए, जिनमें उत्साह, दक्षता आदि गुण कुछ अधिक मात्रामें दील पढ़े उन्हें गौरवान्वित कर और अधिक कार्यक्षम बनानेके हेत उन्हें सम्मान देकर उत्साहित करना होता है । इसमें कोई धूर्तता या झूठ हो ऐसी बात नहीं है। जो लोग यह समझते हैं कि हमारा सम्प्रदाय जनसमाज और राष्ट्रके लिये कल्याणकारक है। इसका प्रचार होना आवश्यक है, इससे लोगोंका उद्धार होना चाहिये, वे हर तरहसे उस सम्प्रदायको बढानेका उद्योग करते हैं। \* इसके छिये उन्हें

इस समय भी येसा ही होता है। देशका काम करनेवालोंको व्हेशु-भक्त कहकर गौरवान्वित किया जाता है। शिवाजा महाराजकी-सी देशु-भक्ति विक्रमें हो वही सबा देश-भक्त है, पर देशकी किश्विय-सी सेवा करनेवालोंको भी देश-भक्त कहकर गौरवान्वित करना अञ्चलित नहीं कहा जा सकता।

उत्तम, मध्यम, कनिष्ठ सब प्रकारके लोगोंको सम्बाले रहना पहता है। इस न्यायसे नामदेव-एकनायके समयसे यह रिवाज-सा चला आया या कि गलेमें माला डाले नियमपूर्वक पण्डरीकी वारी करनेवालोंको, कथा-कीर्तन-भजनमें रमनेवालींको, श्रीविद्वलनाथकी प्रेमसे उपासना करनेवाले बारकरिबोंको, विशेषकर कीर्तनकारोंको तथा भजनमण्डलियोंके नेताओंको 'संत' ही कहकर गौरवान्वित किया जाता था । तुकारामजीने भी इसी प्रकारसे अनेक स्थानोंमें 'संत' शब्दका प्रयोग गौरवार्थ ही किया है । जो श्रीविदलके दास हैं, भजन करनेवाले वारकरी भक्त हैं, भजन-कीर्तनमें जिनका साथ होनेसे कीर्तनका आनन्द सबको प्राप्त होता है, लोक-कल्याण-साधक कीर्तन-सम्प्रदायकी वृद्धिमें जिनसे सहायता मिलती है, उन्हें कृतशताके साथ गौरवान्वित करना सौजन्यका ही लक्षण है। तुकारामजीके सङ्ग करताल बजाते हुए भजन करनेवाले भक्त या उनका कीर्तन सुननेवाले श्रोता सभी तो तकाराम नहीं थे। देश-भक्तोंमें शिवाजी-जैसा कोई बिरला ही होता है वैसे ही वारकरियोंमें भी तुकाराम कोई विरखा ही हो सकता है ! इसके अतिरिक्त अपना भक्ति-प्रेमानन्द जिनका सङ्ग होनेसे बढता है। श्रान-वैराग्य प्रज्वलित हो उठता है। जिनके मिलनेसे हृदयमें भक्ति-रसकी बाद आती है। उनमें कोई दोष भी हो तो भी उन दोषोंकी उपेक्षा करना या काल पाकर ये दोष नष्ट होनेवाले हैं यह जानकर उनका प्रेम बनाये रहना मजनोंका तो स्वभाव ही है । समुदायमें सब प्रकारके लोग होते ही हैं । तकारामजी कहते हैं---

'हरि-मक्त मेरे प्यारे स्वजन हैं। उनके चरण मैं अपने हृदयपर धरूँगा। कण्ठमें जिनके तुलसीकी माला है। जो नामके चारक हैं ने मेरे भव-नदीमें तारक हैं। आलस्यके साथ हो। दम्भवे हो अथवा मक्तिले हो। जो हरिका नाम गाते हैं ने मेरे परलोकके साथी हैं। तुका कहता है। मैं उनके उपकारींसे बँचा हूँ। इसिंख्ये संतोंकी धरणमें आया हूँ। हां कां हुराचारी। बाचे नाम उचारी॥ १॥ स्याचा दास भी अंकित। कामाबाचामनेसिहत॥ घु०॥ नसां भाव चित्तां। हरिचे गुण गातां गीतां॥ २॥ करां अनाचार। वाचे हरिनाम उचार॥ ३॥ हां कां भरुतें कुळ। शुचि अथवा चांडाळ॥ ४॥ म्हणवी हरिचा दास। तका म्हणे वन्य त्यास॥ ५॥

्चाहं वह दुराचारी ही क्यों न हो, पर यदि वाणीं हरि-नाम लेता है, तो में काया-वाचा-मनसा उसका दास हूँ । सर्वया उसके अधीन हूँ । उसके चित्तमें भांकका कोई भाव न हो, विना भावके हरि-गुण गाता हो; अनाचार करता हो पर हरिनाम उच्चारता हो; चाहे जिस कुलमें उत्सब हुआ हो- गुचि हो या चाण्डाल हो, पर अपनेको हरिका दास कहता हो तो तुका कहता है, वह धन्य है।

कोई कैसा भी हो—दुराचारी, अनाचारी, अभक्त, अकुलीन जैसा भी हो वह यदि हरिनाम लेनेवाला है तो तुकारामजी उसे धन्य कहते हैं; कहते हैं, मैं उसका दास हूँ । इसमें तत्त्वकी तीन वार्ते हैं । एक तो यह कि हरिनाममें इतनी सामध्ये है कि कोई कितना भी पतित क्यों न हो वह इसके द्वारा उद्धार पाता है—

> अपि चेस्बुदुराचारो भजते मामनन्यभाक्। साधुरेव स मन्तन्यः सम्यव्यवसितो हि सः॥ ( गीता ९ । ३० )

कोई मनुष्य पहले दुराचारी रहा हो, पर पीछे जब वह हरिमजनके मार्गपर आ जाय तब उसे साधु ही समझना चाहिये; कारण, उसका निश्चय पांचत्र है, वह सन्मार्गपर आरूद है, अर्थात् ययाकाल उसका उद्धार होगा ही। 'इसल्विये यदि वह दुराचारी भी रहा तो भी वह अब अनुताप-तीर्थमें नहा चुकाः नहाकर वह सर्वभावसे मेरे अंदर आ गया ।' ( शानेश्वरी ९-४२०) दुराचारीके लिये दुराचारीके नाते यह बात रही। तुकारामजी कहते हैं कि हरिका नाम छेने और गानेवाला मुझे अपनी ही जातिका प्रतीत होता है। इरि-भक्त ही क्यों, इरिके मार्गपर जो आ गया वह भी, तुकारामजी कहते हैं कि मेरा सखा है। तीसरी बात यह है कि दूसरोंके दोष देखनेमें मेरा कोई लाभ नहीं। बनियेकी दुकानसे गुड़ लेना है तो गुड़ ले लो, उसकी जात-पाँत पूछनेसे क्या मतस्व ? 'दूसरोंके गुण-दोष में क्यों कहता फिरूँ?, 'उनमें कोई दोष भी हो तो मुझे उससे क्या ?' दसरोंके दोष देखेँ भी तो 'वे दोष मेरे अंदर उनसे भी अधिक हैं।' मुझसे अधिक दुष्ट और लबार और कौन है ? मैं दोषांकी राध्य हैं; अपने ही घरमें जब इतना कड़ा भरा हुआ है तब उसे साफ न कर दसरेके घर शाइ देने जाना कौन-सी बुद्धिमानी है ! अपने भी और दूसरोंके भी गुण-दोष देखनेसे तुकारामजीका जी ऊब गया था। 'अब मेरे गुणन्दोष मत बखानियें यह वह दसरोंसे भी कहा करते थे। कीर्तनके प्रसङ्क्रसे यदि कोई गुण-दोष-चर्चा निकल ही पड़ी तो वह किसी व्यक्तिकी निन्दाके रूपमें नहीं। ईर्ध्या-द्रेष नहीं, बल्कि इसी आन्तरिक प्रेमसे होती थी कि वे दोष निकल जायँ। भानके लिये या दम्भके लिये मैं किसीकी छलना नहीं करता। यह श्रीविद्वलके इन चरणोंकी शपथ करके कहता हूँ।

अस्तु, तुकारामजीने अपनी अन्ताःगुद्धिके द्वारा अपने भजन-कीर्तन-प्रेमी सिक्कयोंको पूज्य मानकर उनके सक्कसे अपना मगवत्-प्रेम बदानेका काम लिया । इनमें कोई साधारण भक्त रहे होंगे तो कोई बढ़े अधिकारी पुरुष भी रहे होंगे । तुकारामजीको अनेक ऐसे सजन मिले जिनसे उन्होंने कोई-न-कोई गुण सीखा । उनसे हरि-चर्चा और सस्सङ्कका उन्हें बढ़ा लाम हुआ । विश्रामके स्थान, प्रेम-मूर्ति, सत्-बील, ब्रह्मनिष्ठ हरि-मक्तोंके साथ उनका समागम उनके घरपर, भण्डारा-पर्वतपर, कीर्तनके अवस्परद तथा मन्दिरोंमें ममय-समयपर होता ही रहा । जो संत नहीं ये उनहें भी संत मानकर तथा उनमें जो कोई गुण होता उसे प्रहणकर वह अपना भगवत्येम बदानेका अम्यान अन्तःकरणपूर्वक बरावर करते ही रहते थे। स्तंतोंके यहाँ प्रेम ही-प्रेम रहता है', दुःखका नाम भी नहीं रहता; क्योंकि उनका धन स्वयं श्रीविडल है। संत प्रेम-सुख ही लेते-देते रहते हैं। स्तंतोंका मोजन क्या है अमृत-पान है, मदा कीर्तन ही करते रहते हैं', तुकारामजी कहते हैं, ऐसे दयालु मंत मुझे 'निरन्तर सावधान रखते हैं उनके उपकार' कहाँतक बलानूँ। इस प्रकार संतोंकी महमा तुकारामजीन बार-बार गायी है। हिर-कया-माताका अमृत-धीर जिनके मस्तङ्गसे, तुकाराम कहते हैं कि मैं सेवन कर पाता हूँ उन मेरे दयालु हरि-मक्तोंके दासोंका मैं दास हूँ। दीन और दुर्वलके लिये सुख-राधिस्वरूप हरि-कया, माता संतोंके समागममें ही पन्हाती हैं। अस्तु, इस प्रकार संतोंके सङ्गसे तुकारामजीन अपने अन्तरङ्गमें संत होकर लाम उठाया।

#### १३ नाम-सरणानन्द

यहाँतक इमलोगोंने यह देखा कि तुकारामजीने अखण्ड सावधान रहकर किस प्रकार मनोजयका अभ्यास किया, मनसे कैसे-कैसे झगड़े किये और निपटे, कनक-कान्ताके विषयमें उनका कैसा ज्वलन्त वैराग्य या, वाद और छलना करनेवालोंकी उपाधिसे तथा जनसंसद्से उकताकर उन्होंने एकान्त-वास कैसे स्वीकार किया, एकान्त-सुखसे उनका चित्त कैसे झान्त हुआ, अहङ्कार कैसे नष्ट हुआ, अपने दोष वह कैसे भगवान्के चरणोंमें निवेदन करते ये और उनका कैसा सस्सङ्का या। अब आत्म-शुद्धिक प्रयल्गों-का जो शिरोरल है उस नाम-सङ्कीर्तनके विषयमें कुछ लिखकर यह प्रकरण समाप्त करेंगे।

एकान्तचे उन्हें जो आनन्द मिला वह एकान्तका फल तो या ही पर इसमें साक्षात् सुलका जो अंदा या वह नाम-स्मरणके अम्यासका ही फल या । केवल एकान्तरे जन-संसर्ग या नाह्योपाधियोंसे होनेवाले दुःखका नाह्य हो सकता है और उससे शान्तिका सुख मिल सकता है। पर यह सुख अप्रत्यक्ष है। प्रत्यक्ष सुखका जो झरना तुकारामजीके हृदयमें झरने छगा वह नाम-सङ्कीर्तनके अभ्यासका ही फल हो सकता है । कीर्तन-भजनादिमें समशील साधु-संतों और भावुक भक्तोंके सत्सङ्गसे तो वह नाम-स्मरणका ह्माभ उठाते ही थे, पर जब एकान्त मिला तब उससे मारा समय नाम-स्मरणके लिथे ही खाली मिला। हरि-कीर्तनमें संत-समागमका तथा करतालः वीणाः मृदङ्गादिकी सहायतासे होनेवाले नाद-ब्रह्मका आनन्द तो अपूर्व है ही, पर उतनेसे काम नहीं चलता । अखण्ड नाम-स्मरणका आनन्द अहर्निद्य प्राप्त हुए बिना चित्त शुद्धिका साक्षात्कार नहीं हो सकता । एक पहर कीर्तन हुआ, उतने कालतक तन्मयता हो गयी, पर बाकी समयमें भी मनको कहीं-न-कहीं समाधि दिये बिना उसके छल-छन्दसे खुटकारा नहीं मिल सकता । तुकाराम विष्णुसङ्खनामके पाठ तो किया ही करते थे, पर इससे भी अधिक उन्होंने यह किया कि अखण्ड नाम-स्मरणका चसका लगा लिया । यही उनका साधनसर्वस्व है । नाम-स्सरणका चसका लगना बड़ा ही कठिन है, पर जहाँ एक बार यह चमका लगा वहाँ फिर एक पल भी नामसे खाळी नहीं जाता । नाम-स्मरण यह है कि चित्तमें रूपका ध्यान हो और मुखमें नामका जप हो। अन्तःकरणमें ध्यान जमता जाय, ध्यानमें चित्त रँगता जाय, चित्तकी तन्मयता हो जाय, यही वाणीमें नामके बैठ **बानेका** लक्षण है। 'चित्तमें (ध्यान) न हो तो न सद्दी, पर वाणीमें तो हों यह नाम-स्मरणकी पहली सीदी है। तुकारामजीका नामाभ्यास यहींसे आरम्म हुआ और जिस अवस्थामें उसकी पूर्णता हुई उस अवस्थामें तकारामज । कहते हैं कि 'वाणीने इस नामका ऐसा चसका लगा लिया है मेरी वाणी अब नामोच्चारसे मेरे रोके भी नहीं रुकती। इस बीचके अम्यासका जो आनन्द है वह अनुभवसे ही जाना जा सकता है। उसे कहकर बतळाना असम्भव है। कुळाचार, सम्प्रदाय-परम्परा, पुराण और साधु-संतोंके प्रन्य, गुरूपदेश सबने तुकारामजीको यही बतळाया कि नाम-स्मरण ही श्रेष्ठ साधन है, यह इमळोग पहले देख ही चुके हैं। केवळ कहनेते क्या होगा, उसे करके दिखाना होगा। तुकारामजीने नामका अभ्यास किया और वह बन्य हुए। श्रीपाण्डुरङ्गका रूप देखने या ध्यानमें लानेते तुकारामजीके चित्तमें प्रेमानन्द हिलोरें मारने लगता या और वह स्वयं उस आनन्दमें नाचते-गाते हुए तस्ळीन हो जाते थे।

'कटियर कर घरे तुम्हारी मूर्तिको देखकर मेरा जी ठण्डा होता है। ऐसी इच्छा होती है कि इन चरणोंको पकड़े रहूँ। मुखसे गीत गाता हूँ, हायसे ताळी वजाता हूँ, प्रेमानन्दसे तुम्हारे मन्दिरमें नाचता हूँ । तुका कहता है, तुम्हारे नामके सामने ये सब बेचारे मुझे तुच्छ जान पहते हैं।

'वह मूर्ति देखी जो मेरे हृदयकी विश्रान्ति है।'

'तुम्हारे प्रेम-**सु**लके मामने वैकुण्ठ वेचारा **क्या है** ?'

'धन्य है यह काल जो गोविन्दके सङ्कल्प वहन करता हुआ आनन्द-रूप होकर वहा जा रहा है।'

'गुण गाते हुए, नेत्रोंसे रूप देखते हुए तृप्ति नहीं होती। पाण्डुरङ्ग मेरे कितने मुन्दर हैं, युवर्णश्यामकान्ति कैसी शोमा देती है। सब मङ्गलीका यह सार है, मुख सिद्धियोंका भण्डार है। तुका कहता है, यहाँ सुखका कोई ओर-छोर नहीं।'

श्रीविद्वलरूपमें चित्त-वृत्ति जब इतनी तन्मय हुई हो, पाण्डुरङ्गको इदय-मम्पुटमें स्थिर करनेका जब ऐसा हद अभ्यास हो रहा हो तब इस अम्यासके लिये अखण्ड नाम-स्मरण और ध्यानसे बढ़कर और भी कोई उपाय कभी किसीने वतलाया है ! नाम-स्मरण सबके लिये सब समय अस्यन्त सुक्रम है ।

नाम घेतां न लगे मोल । नाममंत्र नाहीं खोल ॥

'नाम लेते कुछ मृत्य नहीं देना पडता और नाम-मन्त्रमें कोई गृ**ढ** बात भी नहीं हैं और यह साधन भी ऐसा है कि तुरंत फल देनेवाला है, नकद व्यवहार है । 'मुखीं नाम हातीं मोक्ष । ऐसी साक्ष बहुतांसी' ( मुखमें नाम हो तो हाथमें मुक्ति रखी हुई है) बहुतोंको इसकी प्रतीति मिल चुकी है।) पर दूसरोंका इवाला क्यों ? जुकारामजी कहते हैं, राम-नामसे इम कृतकृत्य हए ।' यह तुकाराम अपना अनुभव बतलाते हैं। बीभको एक बार नामकी चाट लग जानी चाहिये। फिर ध्याण जाने रर भी नामको वह नहीं छोडती ।' नाम-चिन्तनमें ऐसा विलक्षण माधुर्य है । चीनी और मिठास जैसे एक हैं वैसे ही नाम और नामी भी एक ही हैं। पर यह अनुभव नाम-स्मरणानन्द भोगनेवालोंकों ही प्राप्त होता है। नाम केवल साधन नहीं है। नाम-छन्द से साध्य-साधनकी एकता प्रत्यक्ष होती है। तुकारामजीने अपार नाम-सुख लूटा, बल्कि यह कहिये कि अखण्ड नाम-सुल भोगनेके लिये और यह सुख दूसरोंको दिलानेके लिये ही उनका अवतार हुआ था। उठते-बैठते, खाते-पीते, सोते-जागते चलते-फिरत उनका नाम-चिन्तन चला ही करता या और 'चिन्तनसे तद्वपता' का अनुभव भी उन्हें होता था। नाम-चिन्तनसे जन्म-जरा-भय-व्याधि सब छट जाते हैं। 'भव-रोग-जैसा रोग भी जाता है, फिर और चीज ही क्या है !' तकारामजीने नामका आनन्द कैसे लिया. उससे उनके संसार-पाद्य कैसे कट गये। हरि-प्रेमका चसका बढनेसे रसना कैसी रसीली हो गयी, इन्द्रियोंकी दौड़ कैसे थमी, अनुपम सख स्वयं हैसे घर देंद्रता हुआ चला आया। इस विषयमें सहस्तों अवसरोंपर उन्होंने अपने मधुर अनुमव अनुपम माधुरीके साथ वर्णन किये हैं। भगवान्की छविको देखते, चित्तमें उसका घ्यान करते हुए नाम-रङ्ग निचपर आ जाते थे और नाम-रङ्गमें चित्तके रेंगते-रेंगते औरङ्ग अन्ता-करणमें आकर प्रकट होते और नाम-नामीकी एकरूपतामें तुकाराम घुड़ जाते थे। एक विद्वलके सिवा तव और कुछ नहीं रह जाता था। तुका-रामजीके यहाँका यह परमामृत भोजन देखकर जिसके लार न टपके ऐसा मी कोई अभागा हो सकता है ? अब तुकारामजीके श्रीमुखसे नामामृत-माधुरीका किञ्चित् आस्वादन इमलोग भी कर लें—

नाम घेतां मन निवं । जिन्हें अमृतीच हवे । होताती बरवे । ऐसे शकुन लामाचे ॥१॥ मन रंगरें रंगरें । तुस्या चरणों स्थिरावरें । केलियां बिदुरें । इषा ऐसी जाणावी ॥२॥

'नाम लेते मन शान्त होता है, जिह्नाचे अमृत झरने लगता है और लामके बड़े अच्छे शकुन होते हैं । मन तुम्हारे रंगमें रॅंग गया, तुम्हारे चरणोंमें स्थिर हो गया। श्रीविद्दलनायने ऐसी कुमा की, इसलिये ऐसा हुआ।

बैसूं खेरूं जेवूं । तेयें नाम तुझें गावृं ॥ ९ ॥ रामकृष्णनाममाळा । घातुं ओवृनियां गळा ॥ २ ॥ 'जहाँ भी वैठें, खेलें, भोजन करें वहाँ तुम्हारा नाम गायेंगे । राम-कृष्णके नामकी माला गूँथकर गलेमें डालेंगे ।'

> संग आसनीं शयनीं ! घंडे मोजनीं गमनीं ॥ २ ॥ तुका महणे काळ । अवधा गोबिन्दें सुकाळ॥ ४ ॥

'आसन, श्रयन, भोजन, ग्रसन सर्वत्र सब कासमें औषिहलका सङ्क रहे । तुका कहता है, गोविन्दसे यह अखिल काल सुकाल है ।'

इन्द्रियांची हांव पुरे । परि हैं उरे चिंतन ॥ 'इन्द्रियोंकी हवस मिट जाती है । पर यह चिन्तन सदा बना रहता है ।'

कळ ब्रह्मानन्दें सरे । उस्तें उंद चिंतन ॥ 'ब्रह्मानन्दसे काल समाप्त हो जाता है। जो कुछ रहता है वह चिन्तन ही रहता है।'

> समर्पिती वाणी । पांडुरंगी घेते घणी ॥ १ ॥ घार अखंडित । ओघ चार्तियेला नित्य ॥ २ ॥

भारा अलग्ब है, इसका प्रवाह नित्य है।

बोलर्णेचि नाहीं। आतां देवाविणें कांहीं॥१॥ एकसरें केला नेम। देवा दिले क्रोध काम॥२॥

'अब भगवान्को छोड़ और कुछ बोलना ही नहीं है। बस, यही एक नियम बना लिया है। काम-कोष भी भगवान्को दे चुका।'

> पबित्र तें अन्न । हरिचिंतनीं भोजन ॥ १ ॥ तुकाम्हणे चवी आर्ने । जेंकां मिश्रित श्रीविदुर्ले ॥ २ ॥

'बड़ी अन्न पवित्र है जिसका भोग हरिनचिन्तनमें है। तुका कहता है। बड़ी भोजन स्वादिष्ट है जिसमें श्रीविडल मिश्रित हैं।'

कागर्ले भरते । ब्रह्मानन्दाचे दस्ते ॥ १॥

तुका म्हटे बाट । बरवी सांपडली नींट ॥ ४ ॥ 'ब्रह्मानन्दकी बाद आ गयी । तुका कहता है, यह अच्छा रास्ता मिळा।'

'मुझमें इतनी बुद्धि नहीं जो मैं तुम्हारे उस ध्यानका वर्णन करूँ जिसका वर्णन करते-करते वेद भी भौन हो गये। अपनी मतिके अनुसार गढ़कर तुम्हारे सुन्दर चरणकमल चिचमें घारण कर खिये हैं। तुम्हारा यह श्रीमुख ऐसा दीखता है जैसे सुखका ही ढला हुआ हो, इसे देख मेरी भूख-प्यास हर जाती है। तुम्हारे गीत गाते-गाते रसना मीठी हो गयी, चिचको समाधान मिला। तुका कहता है, मेरी दृष्टि इन चरणींपर, कुङ्कुमके इन सुकुमार पदांपर गड़ी है।

'इसके समान सुख त्रिभुवनमें नहीं है, इसके मन यहीं स्थिर हो गया। तुम्हारे कोमल चरण चित्तमें चारण कर लिये, कण्डमें एकाविक नाम-माला डाल ली। काया शीतल हुई, चित्त पीले फिरकर विभानित-स्थानमें पहुँच गया, अब वह आगे (संसारकी ओर) नहीं आता है। तुका कहता है, मेरे सब होसिले पूरे हुए। सब कामनाएँ श्रीपाण्डुरक्कने पूरी कीं।

'नाम केनेसे कण्ठ आई और धरीर बीतल होता है, इन्द्रियाँ अपना न्यापार भूल जाती हैं। यह मधुर सुन्दर नाम अमृतको भी मात करता है, इसने मेरे चित्तपर अधिकार कर लिया है। प्रेम-रससे धरीरकी कान्तिको प्रसन्नता और पुष्टि मिली। यह नाम ऐसा है कि इससे क्षणमात्रमें त्रिविच ताप नष्ट होते हैं।

यह नाम-स्मरण ऐसा है कि इससे श्रीहरिके चरण चित्तमें। रूप नेत्रों में और नाम मुख्यें आ जाता है और यह जीवको इरि-ग्रेमका आनन्दामृत पान कराकर उसका जीवल हर लेता है, तब 'बिटुल ही रह बाते हैं' अह्रवानन्दका मोग ही रह जाता है। तुकाराम स्वानुभवधे बतलाते हैं कि नाम-स्मरणसे वह चीज जात होती है जो अज्ञात है, वह दिलायी देने लगता है जो पहले नहीं देल पड़ता, वह वाणी निकलती है जो पहले मीन रहती है, वह मिलन होता है जो पहले चिरविरहमें छिपा रहता है और बह सब आप-ही-आप होने लगता है।

> तुका महणे जों जों भजनासी वळे : अंग तों तों कळे संनिधता ॥

'तुका कहता है, भजनकी ओर चित्त ज्यों-ज्यों छुकता है त्यों-त्यों भगवत्यान्निष्यका पता लगता है।' पर यह अनुभव उत्तीको मिल सकता है जो इसे करके देखे। नामको छोड़ उद्धारका और कोई उपाय नहीं है, यह तुकारामजीने श्रीविद्वलनायकी छापय करके कहा है। कहनेकी इद हो गयी। अस्तु, तुकारामजीके तीन अभंग इस प्रसङ्गमें और देकर यह प्रकरण समाप्त करते हैं।

'विषयंका निःशेष विस्मरण हो गया, चित्तमें ब्रह्मरस भर गया। मेरी वाणी मेरे वशमें न रही, ऐसा चसका उसे नामका लग गया। लगकी अभिलाषा लिये वह मनके भी आगे चली, जैसे कृपण धनके लोमसे चलता है। तुका कहता है गङ्गासागर-संगममें मेरी सब उमझें एकामयी हो गयी।

भ्रेमामृतसे मेरी रसना सरस हो गयी, और मनकी वृत्ति चरणोंमें क्रियट गयी। सभी मङ्गल वहाँ आकर न्योछावर हो गये, आनन्द-जलकी वहाँ बृष्टि होने कमी। सब इन्द्रियाँ ब्रह्मरूप हो गयीं, उसीमें स्वरूप दला। तुका कहता है, जहाँ भक्त रहते हैं वहाँ भगवान् मी विराजते हैं, इसमें कोई सन्देह नहीं।

'अनन्त प्रकारके आनन्द हमारे अंदर समा गये। प्रेमका प्रवाह चला, नामनिर्झर झरने लगे! राम-कृष्ण नारायणरूप अलण्ड जीवनमें कोई लण्ड नहीं। तुका कहता है, इह-परलोक उसी जीवनके दो तीर हैं।

नामकी महिमा अनेकोंने अनेक स्थानोंमें गायी है। पर तुकारामजीने सबको मात कर दिया । तुकारामजीकी नी अमृतरस-तरिङ्गणी अन्यत्र कहीं नहीं मिलेगी । तुकारामजीके गोमुखसे सुमधुर गम्भीर नादके साथ बहनेवाली नाम-मन्दाकिनीमें सारा विश्व समा गया है। नामामृत-सेवनसे तुकारामजी-की रसना रसमयी हो गयी। वागी मनके आगे वट चली। सब इन्द्रियाँ ब्रह्मरूप हो गयीं। तुकाराम और नाम एक हो गये। इन नाम-भक्तोंको छोडकर भगवान अन्यत्र कहाँ रह सकते हैं ? भक्त, भगवान और नामका त्रिवेणी-संगम हुआ । तुकारामजीका असीम नाम-प्रेम देखकर भगवान मुग्ध हो गये और उन्हें तुकारामजीके सामने, तुकारामजीने जिस् रूपमें चाहा उसी रूपमें आकर प्रकट होना पड़ा ।' अन्युताचा योग नामछंदें। ( नाम-के छन्दसे अन्यतमे मिलन होता है।) यह उन्हींका वचन है और इसी बचनके अनुसार अच्युत भगवानुको नाम-रूप धारण करके तकारामजीसे मिलने आना पड़ा । तुकारामजीको श्रीपाण्डुरङ्गका साक्षात् दर्शन हुआ। सगुण-साक्षात्कारका महायोग प्राप्त हुआ । यह दिव्य चरित्र पाठक आगेके तीन प्रकरणोंमें देखेंगे । साधनोंकी इात होनेपर साध्य आप ही साधकके पास चला आता है। कैसे, सो पाठक चित्तको स्थिर करके देखें, भोग करें और स्वानन्दको प्राप्त हों ।

# नवाँ अध्याय

# सग्रण भक्ति और दर्शनोत्कण्ठा

#### १ तीन अध्यायोंका उपोद्धात

पिछले अध्यायमें यह देखा गया कि तुकारामजीने चित्त-शुद्धिके लिये कौन-कौन-से उपाय किये, किन पाधनोंसे जीवात्मा-परमात्माके बीचका परदा इटाया, और कैसे अखण्ड नाम-स्मरणके द्वारा साधनोंकी परमावधि की । पहले कहे अनुसार सत्सङ्गः सत्-शास्त्र और सद्गुह-कृपा ये तीन मंजिलें पार करके, अब साक्षात्कारकी चौथी मंजिलपर पहुँचना है। 'बही-खाता इवाकर, धरना देकर, तुकाराम बैठ गये, तब उस ध्यानावस्थामें 'नारायणने आकर समाधान किया' यह जो कुछ तुकारामजी कह गये हैं वडी प्रसङ्घ अब इमलोग देखें । इस प्रसङ्गम भक्तिमार्गकी श्रेष्ठता, सगुण-निर्गण-विवेक, तकारामजीकी सगुणोपामना, श्रीविद्वलके दर्शनींकी लालसा, इस लालसाके साथ भगवानसे प्रेम-कलड, भगवानसे मिलनेकी छटपटाइट इत्यादि बार्ते बतलानी हैं। भगवान्कं सगुण-दर्शन होनेके पूर्व भक्तके अन्तः करणकी क्या हालत होती है यह हम इन अध्यायमें देख सर्केंगे। इसके बादके प्रकरणमें तुकारामजीकं प्राणप्यारे पण्डारनाय श्रीविद्वलभगवान-के स्वरूपका पता लगानेका प्रयत्न करना होगा ! श्रीविद्वलम्बरूपका बोध होनेपर असके बादके प्रकरणमें वह दिव्य कथा-भाग हमलोग देखेंगे जिसमें रामेश्वर भट्टके कहनेसे तुकारामजीने वही-खाता हुवा दिया, तेरह दिन और तैरह रात श्रीविडलके चिन्तनमें निमग्न होकर एक शिलापर पड़े रहे और फिर उन्हें श्रीविद्वलके जगदुर्लम दर्शन हुए । यथार्थमें ये तीनों

प्रकरण एक 'सगुणसाक्षात्कार' प्रसंगके अंदर ही आ सकते थे। पर साक्षात्कारका वास्तविक स्वरूप पाठकोंके घ्यानमें अच्छी तरह आ आव इसके लिये एक प्रकरणके तीन प्रकरण करके इस विषयका साङ्गोपाङ्ग विचार करनेका संकर्स किया है। पहले दर्शनकी उत्कण्ठा, फिर जिनके दर्शनकी उत्कण्ठा है उन श्रीविद्धलनायके स्वरूपकी हुँद्-खोज, और इसके पक्षात् अत्युत्कट मक्तिकी अवस्थामें उसी स्वरूपमें मगवान्ते दर्शन, इस कमसे होनेवाली ये तीन वार्ते तीन प्रकरणोंमें क्रमसे ही ले आनी हैं। पाठक सावधान होकर घ्यान दें यह विनय करके अब इमलोग सगुण-साक्षात्कारके प्रसङ्गका पूर्व रंग देखना आरम्भ करें।

## २ मक्ति-मार्गकी श्रेष्ठता

नर-जन्मकी सार्यकता भगवान्के मिलनमें ही है। संतोंके युखरे तथा धाक्य-वचनेंसे यह जानकर मुमुश्च भगवदमासिका मार्ग हुँदता है। मार्ग तो अनेक हैं। मुमुश्च यह सोचता है कि अपनी मनःप्रवृत्तिके खिये कीन-सा मार्ग सहज, मुलम और अनुकूल है, और जो मार्ग ऐसा दिखाशी देता है उसीपर वह आरूद होता है। भगवत्मासिके चार मार्ग मुख्य हैं—योग-मार्ग, कर्म-मार्ग, जान-मार्ग और भक्ति-मार्ग। श्रुति काण्डत्रयरूपिणी है अर्यात् कर्म, उपासना और ज्ञान—ये तीन मार्ग वतानेवाली है और चौथा योग-मार्ग पत्मलि श्रुपिन स्पष्ट करके वताया है। आजतक सहस्तें मुमुश्च हन्हीं चार मार्गोमंसे अपनी युलभता और प्रियताके अनुसार कोई-न-कोई मार्ग चुनकर उसपर चले हैं और कृतार्थ हुए हैं। साच्य एक ही है और वह परमात्मपद है। नाष्ट्रमों सबने अपनी पसंदका उपयोग किया है। चार्रो मार्ग अच्छे हैं, तथापि इस कलियुगके लिये शास्त्रकारीने मिक-मार्गको ही श्रेष्ठ बताया है और महस्त्रों संत-महारमा भी यही कह गये हैं। भगवान् श्रीकृष्णने गीतामें और भागवतमें भी भक्ति-मार्गका उपदेश

सुस्मतः किया है। गीता और भागवत भक्ति-भवनके आधार-स्तम्भ हैं।
भगवान्ने गीतामें कर्म, ज्ञान और योग इन तीनों मार्गोको भक्ति-भागोंमें ही
स्वाकर मिस्रा दिया है। भगवान्ने अर्जुनको अपना जो विश्वरूप दिखाया
वह भन वेदयज्ञाच्ययनैने दानैने च कियाभिनं तगोभिक्षेः? (अ०११।४८)
चारों वेदोंके अध्ययनि, यथाविधि यज्ञोंके अध्ययनते, दानते, श्रीतादि
कर्मोंसे या घोर तपादि साधनोंसे कोई भी नहीं देख सका या, वह केवस्त अर्जुनकी भक्तिसे ही भगवान्ने प्रसन्न होकर दिखाया। भगवान्की भक्तिसे ही भगवान्का रूप दिखायी देता है। गीताके उपसंहारमें भी भगवान्ने जो भग्रह्माद्गुह्मतरं ज्ञानम्? बताया वह भी यही या कि—

#### तमेव शरणं गच्छ सर्वभावेन भारत।

स्वकं हृदयमें जो निराजते हैं उन ईश्वरकी द्यारणमें जानेका ही यह उपदेश है और सब कुछ कह चुकनेके पश्चात् 'सर्वगृह्यतमं भूयः' कहकर जो अन्तिम मधुर और अर्जुनके मुँहमें और अर्जुनके निमित्तसे सबके मुँहमें हाला है वह मधुरतम मक्ति-रसका ही है-

> 'मन्मना भव मद्भको मचाजी मां नमस्कुरु ।' 'सर्वेधर्मान्यरित्यज्य मामेकं शरणं द्यज्ञ ।' 'अनित्यमसुखं कोकमिमं प्राप्य भजस्व माम् ॥'

अर्थात् यह लोक अनित्य है, दुःखका देनेवाला है, यहाँ आकर भेरा भजन करो। यही गीताका उपदेश है। यही गीताका रहस्य है। सब संतोंने भगवद्वचनको सामने रखकर स्वानुभवसे भूताहतके लिये इसी मिक्त-मार्गका निर्देश किया है। तुकारामजीका हृदय भक्तिके अनुकूल या और भागवत-सम्प्रदायके सत्तक्क्षसे उनकी भक्ति-प्रवण चित्त-हृति और भी भक्तिमय हो गयी। उनका यह विश्वास अत्यन्त हृद हो गया कि भगवान् भक्तिसे ही मिल्मों और उससे हम इतक्कत्य होंगे। भगवान्से निष्काम निश्चल विश्वास हो, औरोंकी कोई आस न हो।' उन्हें यह निश्चय कैसे हुआ यह हम उन्हींकी वाणीसे सुनैं—

योगाम्यास करना अच्छा है पर योग-साधनकी किया मैं नहीं जानताः और उतनी सामर्थ्य भी मुझमें नहीं है। और फिर मुख्य बात यह है कि भगवानके सिवा मेरे चित्तमे और कुछ भी नहीं है।

थोगाभ्यान करनेकी सामर्थ्य नहीं, साधनकी किया मालूम नहीं ।
 अन्तरक्कमें केवल तुमले मिलनेका प्रेम हैं\*\*\*\*\*\*।

दूसरी बात यह कि 'भक्तिका भेद' जो जानता है 'उसके द्वारपर अष्ट महासिदियां लोटा करती हैं। जाओ कहनेसे भी नहीं जातीं।' योगकी विदियों भक्त न भी चाहे तो भी उसके अंदर आकर बैठ जाती हैं। जब यह बात है तब योगाभ्यास अल्प करनेकी आवश्यकता ही क्या रही ! 'योग-भाग्य अपनी सब शक्तियोंसमेत आप ही, घर बैठे, चला आता है।' अस्तु, योगकी केवल क्रिया करनेसे चित्त-शुद्धि नहीं होती। ऐसे किसी योगीके पान जाहये तो 'वह मारे क्रोधके गुरति ही' दिलायी देते हैं! सच्चा योग तो जीव-परमात्म-योग है—भक्त-भगवानका ऐक्य है जो भक्तियोगसे सिद्ध होता है।

अन्य मार्गे उन युगोंके लिये ठीक ये पर कल्युगमे तो भक्ति-मार्गे ही सबसे अधिक कत्याणकारक है। कर्म-मार्गके विधि-विधान ठीक समझमें नहीं आते और उनका आचरण तो और भी कठिन है।

'सव रास्ते सँकरे हो गये, किस्मिं कोई साधन नहीं बनता। उचित विध-विधान समझमें नहीं आता और हायसे तो होता ही नहीं।'

भक्ति-पन्थ सबसे सुलभ है। इस पन्थमें सब कर्म श्रीहरिके समर्पित

होते हैं, इक्ते पाप-पुण्यका दाग नहीं लगता न्त्रीर जन्म-मृत्युका बन्धन कट जाता है।

'भक्ति-पत्थ बड़ा सुरूभ है। यह पाप-पुण्योंका बल हर लेता है। इससे आने-जानेका चक्कर खूट जाता है।'

और फिर यह भी बात है कि योग या ज्ञान या कर्मके मार्गपर चळने-बालेको अपने ही बळपर चलना पड़ता है। भक्तिमार्गेमें यह बात नहीं । इस मार्गपर चलनेवालेके सहाय स्वयं भगवान् होते हैं।

> उभारोनि बाहं । विठो पालवीत आहं । दासां मीच साहं । मुखें बोंके आपुत्या ॥ ३ ॥

'दोनों हाथ उठाकर भगवान् पुकारकर कहते हैं कि मेरे जो मक्त हैं उनका में ही सहाय हूँ ।' 'न मे भक्तः प्रणस्यति' ( गीता ९ । ३१ ) 'तेषा-महं समुद्धर्तो मृत्युसंसारसागरात्' ( गीता १२ । ६ ) यह भगवान्ने स्वयं ही कहा है । तात्पर्यः भक्तिमार्ग सबसे श्रेष्ठ मार्ग है। अन्य उपाय हैं पर उनके अनुपान कठिन हैं । और भक्तिमार्ग ही ऐसा मार्ग है कि जीव अनन्यभावसे भगवान्की द्यरणमें जब जाता है तब भगवान् उसे ( गोदमे ) उठा छेते हैं । मन्त्र, तन्त्र, जप, तप, वत-ये सब विकट मार्ग है, इनमें सफल्यता अनिश्चित हैं ।

तर्पे हंद्रियां आघात । इष्णें पक बाताहात ॥ ३ ॥ मंत्र चळे थोडा । तरी घडिष होय वेडा ॥ ४ ॥ क्रतें करितां सांग । तरी पक चुकतां भंग ॥ ५ ॥

तंसी नव्हं मोळी सेवा । एक मावचि कारण देवा ॥ २ ॥
'तपसे इन्द्रियोंपर आघात होता है, एक क्षणमें न जाने क्या हो

जाय ! मन्त्रमें यदि जरा मी.इघर-उघर हो गया कि भला-चङ्का आदमी भी पागल हो जाय । साङ्क वत करो पर यदि एक भी भूल हुई तो सब गुड़ गोबर हो जाय ।' क क पर यह भोली-भाली सेवा ऐसी नहीं है, हवमे तो भगवानको बस, हृदयका भाव चाहिये ।'

इससे कोई यह न समझे कि तुकारामजी बत, जप, तपादिको झुरा बतलाते हैं। इनमें कुछ भी बुरा नहीं है। ये साधन भी भगवानमें चित्त स्माकर किये जायँ तो ये भक्तिरूप ही हैं। ओवी-सहश असझोंमें उन्होंने कहा है---

करा जप तप अनुष्ठान याग । संतीं जे मारग स्वापियेते ॥ सत्य मानृत्वियां संतो च्या वचना । जारे नारायणा शरण तुम्हीं ॥

(जप करो, तप करो, अनुष्ठान करो, यज्ञ-याग करो; संतोंने जो-जो मार्ग चलाये हैं उन सबको चलाओ । संतोंक वचनोंको सत्य मानकर तुम-लोग नारायणकी श्वरणमें जाओ ।?

श्चन-मार्ग देखिये तो 'दुर्लभ शनकी बार्ते करना चाहे सुलभ हो पर इससे अनुभव तो कुछ भी नहीं होता ।' शुद्ध शान तो अत्यन्त दुर्लभ है। किसी भी वासनाका छूत न लगा हो, ऐसा शुद्ध शान जब मैं टूँदने चलातव यह देखा कि शानकी पीठपर प्रायः अइङ्कारका भृत सवार रहता है। इसलिये आठों पहर चिन्तनमें ही मङ्गल जानकर मैंने भजनका मार्ग ही स्वीकार किया।

मनोवागतीत जो तुम्हारा स्वरूप है वह, जीवके ध्यानमें कैसे उतरे, इसका विचार करते हुए तुकाराम कहते हैं 'इस देहके द्वारा योग, न्याग, तप करनेसे या ज्ञानके पीछे पड़नेसे तुम नहीं मिलते, इसल्चिये मोली-माली भक्तिके द्वारा तुम्हारी सेवा करनेमें ही कल्याण हैं' यही मैंने निश्चय किया। भक्तिके मानसे में मगवान्को नापता हूँ, और किसी नापसे मगवान् नहीं नापे बा सकते।' भगवान् अनन्त हैं, उनका अन्त, उनका पार वेदोंखमेत कोई भी नहीं पा सका; योग, ज्ञान, कर्म उसे नहीं बान सके, इसिंखये मैंने भक्तिको ही पकड़ा है।

'शातापनसे मैं बहुत हरता हूँ'—शानसे शानका अभिमान कहीं सिर-पर न चढ़ बैठे, इस अबसे मैंने शानका मार्ग ही छोड़ दिया। मुझे प्रेम-निक्षर चाहिये, तुम्हारी मक्तिका रस चाहिये। इस प्रेमामृतकी-इस मक्ति-रसकी बराबरी और कौन कर सकता है!

यासी तुळे पेसे कांहीं। हुर्जे त्रिभुवनीं नाहीं। काला मात दही । ज्ञक्कादि कां हुर्लम॥२॥

पिश्रुवनमें कोई दूषरी चीज ऐसी नहीं जिसकी इसके साथ तुकना की जा सके । हरि-कीर्तनके इस दही और भातके काँदौका जो आनन्द है बह बहाादिके किये भी दुर्लभ है। 'फिर तुकारामजी कहते हैं, आजतक अद्देत-जानकी बातें मैंने बहुत कह डार्ला पर हे प्यारे पण्डरिनाय ! तुम भगवान् हो और मैं मक हूँ, यह जो नाता है यह कभी न टूटे और भक्तिका रंग कभी भीका न पड़े यही तुम्हारे चरणों में मेरी विनती है।

> तुका म्हणे हेंचि देई । मीतूंपणा खंड नाहीं॥ बोहितों त्या नाहीं । अभेदाची आवडी॥४॥

'तुका कहता है, मुझे बस यही दो कि तुम तुम बने रहो और मैं में बना रहूँ, इसमें खण्ड न पड़े । जिस अभेदको मैंने बखाना उसमें मेरी कचि नहीं है।'

#### ३ कर्म-ब्रान-योग भक्तिमें समाये

'अभेदकी बचि नहीं' यह बात तुकारामजीने अभेदको अनुभव किये बिना कदापि न कही होगी । भक्तिका आसन नीचा और ज्ञानका

आसन ऊँचा, शनमार्गी होग भले ही कहा करें, पर शनेश्वर, एकनाय, तकाराम-जैसे ज्ञानी भक्त 'मुक्तिके परेकी भक्ति' अर्थात परा-भक्तिका ही आजन्द केवल जाजानन्द्रसे अधिक मानते हैं । मोक्षकी हमें इच्छा नहीं। उसे इसने गठरीमें गठिया रखा है। भक्त मोक्ष नहीं चाहते। मोक्ष हमारे द्वारका खिलौना है, मोक्ष भक्तोंके द्वारपर भिक्षक बनकर भिक्षा पानेके लिये खड़ा है इत्यादि उद्वार तकारामजीके मुखसे अनेक बार निकले हैं। पर इसका यह मतलब नहीं है कि मोक्षसे उनका कुछ वैर था। मोक्ष तो सहज स्थिति है, इसका निश्चय होनेपर ही उन्होंने भक्तिके आनन्दकी इतनी महिमा बाबार्ता है । जानसम्मिश्र भक्ति या जानोत्तर-भक्ति-या कहिये परा-भक्ति-शानके द्वारा स्वरूपबोध होनेकं पश्चातकी ही स्थिति है । इस स्थितिको प्राप्त होनेपर ही तुकारामजीने भक्तिके परमानन्दका सुख-विलास-भोग करनेकी इच्छा की। तकारामजी-जैसे महाभागवत परम भक्तोंने योग, शान और कर्मके मार्गाको तिरस्कृत नहीं किया है । ये सब मार्ग उत्तम हैं पर भक्ति-मार्गपर चलनेसे इन सब मार्गापर चलनेका फल मिल जाता है और प्रेमका अलैकिक आनन्द भी प्राप्त होता है। योग कहते हैं चित्त-इति-निरोधको और इसका उपाय पातञ्जलयोगमें ही 'ईश्वरप्रणिधानादा'# भी कहा है। ईश्वरप्रणिधानके द्वारा तकारामजीकी चित्तवृत्तियोंका कितना निरोध हुआ था यह देखा जाय तो तुकारामजी योगी नहीं थे, यह कौन कह सकता है ! इसी प्रकारने तक्क और फलाशा छोड़कर कर्म करना

इस स्वरका अथं तुकारामजी यो क्तकाते हैं— योगार्चे तें आम्य क्षमा । आषी दमा इन्द्रियें ॥ १ ॥ अवधी आम्यें बेती घरा । देव सोयरा जाळिया ॥ २ ॥ ध्योगका आम्य है क्षमा । इसके लिये पहले इन्द्रियोंका दमन करों । भगवानको अपना को तो सब आम्य, घर बैठे, चक्रे आर्थेंगे।' ही यदि निष्काम कर्मयोगका सार है तो केवल भगवान्को प्रसन्न करनेके लिये कर्म करनेवाले तुकाराम कर्मयोगी नहीं थे, यह भी कोई कह सकता है ! जीव-परमात्मा-योग ही यदि ज्ञान-योगका अन्तिम साध्य है तो प्तुका विहल दुजा नाहीं? (तुका और विहल दो नहीं हैं।) यह अनुभव वतलानेवाले, ज्ञानके इस धिखरपर पहुँचे हुए तुकाराम ज्ञानी नहीं थे, यह भी कौन कह सकता हे ! तारपर्य, कर्म, ज्ञान और योगका मिक्तिरे कोई विरोध नहीं। ये शब्द अल्या-अल्या है और भगवान्ते इनका अल्याव हो तो ये मार्ग भी अल्या-अल्या हो जाते हैं, पर यथार्थमें ये सब मार्ग एक ही अनुभवके निदर्शक हैं। तुकाराम योगी ये, कर्मी ये और ज्ञानी ये और सबसे बड़ी बात यह कि यह सब होते हुए वह परम मक्त ये। इसी कारण उनके चिक्त और वाणीमें इतना गादा प्रेमरंग मरा हुआ है। इस मिक्तिका स्वरूपवर्णन शब्दोंद्वारा नहीं हो सकता। प्रेमका स्वरूप अनिवंचनीय है।

'प्रेम नये बोलतां सांगता दावितां । अनुभव चित्ता चित्त जाणे ॥

'प्रेम बोला नहीं जा सकता, बताया नहीं जा सकता, उठाकर हायपर रखा नहीं जा सकता । यह चित्तका अनुमब है, चित्त ही जान सकता है ।' कर्म-जान-योगको जिस मिक्तिने पूर्णता प्राप्त होती है, जिससे कर्म, ज्ञान, योग सार्थक होते हैं, वह भक्ति—वह प्रेम तुकारामजीके हृदयमें परिपूर्ण था। 'हेंचि मार्से तर' अभङ्कमें उन्होंने यह बताया है कि मगवानका चिन्तन करना, उनका नाम लेना, उनके रूपमें तन्मय हो जाना ही मेरा तप है, यही मेरा योग, यही मेरा यश, यही मेरा ज्ञान, यही मेरा ज्ञान, यही मेरा ज्ञान, यही मेरा ज्ञान, यही मेरा क्य-स्थान, यही मेरा कुलाचार और यही मेरा सर्वस्व है। कर्मके (आदि) सम्बन्ध, अन्तमें' भगवानका अखण्ड चिन्तन ही उन्होंने अपना खचर्म बताया है। कर्म-ज्ञान-योगमें जो-जो कर्मी हो उसकी पूर्ति हरि-प्रेमसे हो जाती

है इसिलये भिक्त-योग ही सबसे श्रेष्ठ योग है। तुकारामजीने यावच्जीवन भक्ति-सुख-भोग किया और भक्तिका डक्का बजाकर भक्तिकी महिमा गायी। भक्तिका ही प्रचार किया । नारायण भक्तिके वश होते हैं।

प्रेम सूत्र दोरी । नेतो तिकडे जातो हरी॥

प्रेम-सूत्रकी डोरसे जिबर ले जाते हैं उबर ही भगवान् जाते हैं। '
भक्ति-मार्गको श्रेष्ठ माननेके जो कारण तुकारामजीने बताये हैं, हो सकता
है कि किसी-किसीको ये न जँनों। ऐसे जो लोग हों उन्हें तुकारामजी यह
उत्तर देते हैं कि प्यह मार्ग मुझे क्चा इसिलये मैंने इसे स्वीकार किया।'
प्रमत तो जहाँ-तहाँ विलरे पड़े हैं, मेरे लिये जो उपयुक्त ये उन्होंको मैंने
उठा लिया।' भिन्न-भिन्न किनके' लोग हैं, उनके सङ्ग हम कहाँ-कहाँ नाचते किरें ! अच्छा तो यही है कि प्अपना जो विश्वास हो उसीका यल करें'---अपनी ईश्वर-निष्ठा बनाये रहे, दूसरोंके रास्ते न जाय। भक्ति-सुख कभी वासी होनेवाला नहीं, उसका सेवन नित्य-नया स्वाद और सुख देनेवाला है।

ध्मिक्त-प्रेम-मुख औरोंसे नहीं बाना बाता, चाहे वे पण्डित बहुपाठी या ज्ञानी हों। आत्मिनिष्ठ जीवन्युक्त भी हों तो भी उनके लिये भी भक्ति-मुख दुर्लभ है। तुका कहता है कि नारायण यदि कृपा करें तो ही यह रहस्य जाना जा सकता है।

# ४ सगुण-निर्गुण-विवेक

संतोंका सिदान्त यही है कि सगुण-निर्गुण एक है। तथापि उन्होंने भक्तिकी महिमा बहुत बलानी है। अद्वेतमें द्वेत और द्वेतमें अद्वेत है जो निर्गुण है वहां सगुण है और जो सगुण है वहीं निर्गुण है, यहीं निश्चय और खानुभव होनेसे उभयविध आनन्द उनकी बाणीमें भरा हुआ है। संत द्वैतवादी नहीं और अद्वैतवादी भी नहीं, वे द्वैताद्वैतद्यन्य ग्रद्ध ब्रह्मके साथ समरस बने रहते हैं। ज्ञानेश्वर महाराजने कहा है, तुम्हें मगुण कहें या निर्शुण ! सगुण-निर्गुण दोनों एक गोविन्द ही तो हैं। ' तुकारामजीने भी वहीं कहा है—

सगुण निर्मुण जयाचीं हों अंगें । तोचि आम्हांसंगें कीडा करी ॥

'सगुण और निर्गण दोनों जिसके अ**ङ्ग हैं वही हमारे** सङ्ग खेला करता है ।' जो निर्मण है वही भक्तजनोंके लिये अपना निर्मण-भाव छोड़े बिना सगुण बना है । परब्रह्म तो मन-वाणीके अतीत है, ऐसा नहीं है 'जो अक्षरोंमें दिखायी दे या कानोंसे सुन पड़े शनेश्वर महाराज कहते हैं। **'बहाँ** पहुँचनेसे पहले शब्द लीट आते हैं, संकल्पकी आयु समाप्त हो जाती है, विचारकी हवा भी वहाँ नहीं चलती। वह उन्मनावस्थाका लावण्य है, तुर्यांका तारुण्य है, वह अनादि अगण्य परमतत्त्व है। विश्वका वह मल है और योगद्रमका फल है, वह केवलानन्दका चैतन्य है। वहाँ आकारका प्रान्त और मोक्षका एकान्त, आदि और अन्त सबका लय हो जाता है। वह महाभतोंका बीज और महातेजका तेज है। वही हे अर्जन ! मेरा निजस्वरूप है। ( ज्ञानेश्वरी अ० ६। ३१९--३२३ ) ऐसा जो अचिन्त्य, अरूप, अनाम, अगुण, सर्वरूप सर्वगत परमात्मतन्त्व है वही निराकार, निर्विकार, निर्गुण परब्रह्मखरूप 'चतर्भुज होकर प्रकट हुआ जब नास्तिकोंने भक्तोंको सताना आरम्भ किया। उसोकी शोभा इस रूपको प्राप्त हुई है। ( ज्ञानेश्वरी अ॰ ६ । ३२४) 'हआ है' या 'हुई है' कहना भी कुछ खटकता ही है। 'हआ है' नहीं। बस्कि वह वही 'है'।

भ्योगी एकाप्र दृष्टि करके जिसकी झलक पाते हैं वह हमें अपनी दृष्टिके सामने दिखायी देता है। सुन्दर श्याम अङ्ग-कान्तिकी प्रभा छिटकाते हुए वहीं कटिपर कर घरे सामने खड़े हैं। तुका कहता है। वह अचेत ही भक्तिसे प्रसन्न होकर निज कौतुकसे चेत रहा है।'

भगवान् स्वयं कहते हैं, 'ब्रह्मणो हि प्रतिष्ठाहम् ( गीता १४ । २७ ) अर्थात भोरे अतिरिक्त ब्रह्म और कुछ नहीं है' (ज्ञानेश्वरी )। 'सगुण ही निर्जुण है, और गुण ही अगुण है' ऐसा विलक्षण श्रीहरिका खरूप है, इमलिये 'ध्यानमें मनमें 'राम-कृष्ण' की ही भक्तजन भक्ति किया करते हैं । स्वयं भगवानने ही गीताके बारहवें अध्यायमें बताया है कि अव्यक्तकी उपामना मोक्षकी देनेवाली है पर उसमें कष्ट बहुत है ( क्लेंग्रोऽधिकतरस्तेषाम् ) और व्यक्तकी उपासना सुलभ और श्रेष्ठ है। व्यक्त और अव्यक्त—हो तम्हीं एक निर्भान्त' अर्थात् एकके ही ये दो रूप हैं, दोनों मिलकर एक ही हैं। पर भक्त भक्ति-सखके लिये व्यक्तकी ही उपामना करते हैं। अव्यक्त अर्थात निर्गण-निराकार, निरुपाधिक, विश्वरूप ब्रह्म। व्यक्त अर्थात् सगुण-साकार सोपाधिक राम-कृष्णादि रूप । भगवान् शङ्कराचार्यने व्यक्ताव्यक्तका विवरण इस प्रकार किया है कि अव्यक्त वह जो किसी भी प्रमाणसे व्यक्त न किया जा सके ( न केनापि प्रमाणेन व्यज्यते ) और व्यक्त वह जो इन्द्रिय-गोचर हो । व्यक्तकी उपासना सुलभ, सुलकर और सुसाध्य होनेके साथ मोक्षरूप फल देनेके साथ साथ भक्ति-प्रेमानुभवका आनन्द भी देनेवाली है । आचार्य उपासनाका लक्षण बतलाते हैं, 'यथाशास-मपास्यस्य सामीच्यमपरास्य तैलधारावत्समानप्रत्ययप्रवाहेण दीर्घकालं यदासनं तदपासनम्' अर्थात् 'सतत समानरूपसे गिरनेवाळी तैळ-घाराके समान एकाप्र दृष्टिका उपास्पकी ओर दीर्घकालतक छगे रहना ही उपासना है। देहवान जीवोंके लिये व्यक्तकी उपासना ही सुलकर होती है। विश्वरूप देखकर भी अर्जुन चतुर्भुज सौम्य श्रीकृष्णरूप देखनेके क्रिये कालायित हो उठे-किरीटिनं गदिनं चक्रहस्तमिच्छामि त्वां द्रष्ट्रमहं तथैव। 'उपनिषदोंकी जिससे भेंट नहीं हुई' उस विश्वरूपको देखकर अर्जुन कहते हैं—

'विश्वरूपके ये बळते देखकर नेत्र तृप्त हो गये, अब ये कृष्णमूर्ति देखनेके किये अबीर हो उठे हैं। उस साकार कृष्णरूपको छोड़ इन्हें और कुछ देखनेकी कचि नहीं, उस रूपको देखे बिना इन्हें कुछ अच्छा नहीं रूगता । सुक्ति-सुक्ति सब कुछ हो पर श्रीमूर्तिके बिना उसमें कोई आनन्द नहीं । इर्गलिये इस सबको समेटकर अब तुम वैसे ही साकार बनो।' (ज्ञानेश्वरी ११—६०४—६०६)

सब भक्तोंकी चित्त-इत्ति ऐसी ही होती है। यदि कोई कहे कि अन्यक्त सर्वन्यापक है और न्यक्त तो एकदेशीय है तो शानेश्वर महाराज बतकाते हैं कि सोनेका छड हो या एक रत्ती ही सोना हो दोनोंमें सोनापन तो समान ही है अथवा अमृतका कुम्भ हो या एक घँट अमृत हो। दोनोंमें अमृतका गुण तो एक ही है; वैसे ही विश्वरूप और चतर्भज दोनों ही जीवको अमर करनेके लिये एक-से ही हैं। गीताके वारहवें अध्यायमें स्वयं निज-जनानन्द जगदादिकन्द भगवान् श्रीमुकन्दने ही कहा है कि व्यक्तकी उपासना डी श्रेयस्कर है। एकनाथ महाराजने भागवतमें (स्कन्ध ११ अध्याय ११ ख़ोक ४६ की टीकामें ) कहा है कि सगुण-निर्गुण दोनों समान हैं तो भी निर्गुणका बोध होना कठिन है; मन, बुद्धि और वाणीके लिये वह अगम्य है, वेद-शास्त्रोंको उसकी पहचान नहीं है; पर सगुणकी यह बात नहीं। सगुणका स्वरूप देखते ही भूख-प्यास भूछ जाती है और मन प्रेममय हो बाता है। सोना और सोनेके अलंकार एक ही चीज हैं, पर सोनेकी एक ईंट नवक्युके गलेमें लटका दी जाय तो क्या वह भली मालूम होगी ? या उसी सोनेके विविध अलंकार उसके अक-प्रत्यक्पर शोधा दे सकेंगे ! इनमेंसे बोमा किसमें है ! दूसरी बात यह कि वी पतला हो या जमा हुआ हो, है वह वी ही; पर पतले वीकी अपेक्षा जमा हुआ दानेदार वी ही जीमपर रखनेमे स्वादिष्ट माल्म होता है। इसी प्रकार धनिगुंणके समान ही सगुणको समझो और उसका स्वानन्द लाभ करो। भगवान् के सगुणध्यान-भजन-पूजनमें जो परम आनन्द है वह अन्य किसी साचनये मिकनेवाला नहीं। सगुण-भजनके द्वारा अदैत आप ही सिद्ध होता है। समर्थ रामदान न्वामीने कहा है, ध्युनायजीके मजनसे मुझे ज्ञान हुआ। ध्यनस्या मामभिजानाति यह भगवान्ते भी कहा है। इस सम्बन्धमें एकनाथ महाराजने वड़ा अच्छा सिद्धान्त बताया है जो सदा ध्यानमें रखना चाहिये—

दीपकळिका हातीं चढे। तें घरामीतरी प्रकाश सांपडे॥ माझी मृर्ति जें घ्यानीं जडे। तें चैंतन्य आंतुडे अवर्षेचि॥

्दीपक हायमं ले लेनेसे घरमें सब जगह उजाला हो जाता है। वैसे ही मरी मूर्ति जब ध्यानमें बैठ जाती है तब समग्र चैतन्य दृष्टिमें समा जाता है।

भगवानकी मूर्तिका दर्शन, स्पर्शन, मजन-पूजन, कथा-कीर्तन, ध्यान-चिन्तन करते रहनेसे जिस उपास्य देवकी वह मूर्ति है वह उपास्य देव ध्यानमें बैठकर चित्तपर खेलने लगते हैं, स्वप्न देकर आदेश सुनाते हैं, ऐसी प्रतीति हांती है कि वह पीठपर हैं और उनका प्रेम बदता जाता है, तब उनसे सिलनेके लिये जी छटपटाने लगता है, तब प्रत्यक्ष दर्शन मी होते हैं और यह अनुभूति होती है कि वह निरन्तर हमारे समीप हैं, और अन्तमे यह अवस्था आती है कि अंदर-बाहर वही हैं, और वही सब भूतोंके हृदयमें हैं, उन्हें छोड़ ब्रह्माण्डमें और कोई नहीं, मेरे अंदर वही हैं और में भी वही हूं; तब सगुण-निर्मुणका कोई भेद नहीं रहता, सगुण-मिक्तमें ही निर्मुणानुभव होता है और सब मेद-भाव मिट ब्यते हैं । ऐसे समरस हुए मक्त भक्तिका आनन्द खटनेके किये मगवान् और मक्तका देत केवल मनकी मौजसे बनाये रहते हैं। ऐसे मक्तको देखिये तो उसका कर्म भक्तका-सा होता है पर खयं परमात्मा ही होता है यह देखनेवाले देख लेते हैं। हसी अभिप्रायसे तुकारामजीने यह कहा है कि—

अमेवृनि मेद राखियेला अंगीं । वाढावया जगीं प्रेमसुख ॥

'अमेद करके मेदको बना रक्खा, इसिलये कि संसारमें प्रेमसुखकी हिद्ध हो।' महाराष्ट्रके सभी संत ऐसे ही हुए जिन्होंने सगुणमें निर्गुण और निर्गुणमें सगुण, दैतमें अद्देत और अदैतमें हैत देखा और देखकर तदाकार हुए। आप उन्हें दैती कहें तो कोई हर्ज नहीं। अदैती कहें तो भी कोई उच्चर नहीं। सगुणोपासक भी कह सकते हैं और निर्गुणानुभवी भी कह सकते हैं; क्योंकि वे हैं ऐसे ही जो अदैतानुभवमें दैत-सुखका भी आनन्द लिया करते हैं। अदैत और भिक्का समन्यय करनेवाला ही तो यह भागवत्त्वमं है। शानेश्वर, समर्थ और तुकाराम तीनोंका अनुभव एक-सा ही है।

(१) ज्ञानेश्वर महाराज कहते हैं-

हवाको हिलाकर देखनेचे वह आकाश्यसे अलग जान पड़ती है, पर आकाश्य तो क्यों-का-त्यों ही रहता है। वैसे ही भक्त श्वारिसे कर्म करता हुआ भक्त-सा जान पड़ता है पर अन्तःप्रतीतिसे वह मगवत्स्वरूप ही रहता है। (ज्ञानेश्वरी अ०७-११५, ११६)

(२) समर्थ रामदाम स्वामी कहते हैं-

देहको उपायना लगी रहती है पर विवेकतः उसका आपा नहीं रहता। संतोंके अन्तःकरणकी ऐसी स्थिति होती है। (दासबोध दशक ६ समास ७) (३) तुकाराम महाराज कहते हैं-

आधीं होता संतर्संग । तुका झाला पांडुरंग ॥ स्याचें भजन राहीना । मृळ खभाव जावना ॥

'पहले सत्सङ्ग था। पीछे तुका स्वयं ही पाण्डुरङ्ग हो गया। पर हस अवस्थामें भी उसका भजन नहीं खूटता; जिसका जो मूल स्वभाव है वह कहाँ जायगा !'

इन तीनों उद्वारोंसे यही स्पष्ट होता है कि ग्रुद्ध ब्रह्मशन और निष्ठायुक्त भजन दोनोंका पूर्ण ऐस्य भक्तमें होता है। भक्तिका अद्वैतले कोई क्षमड़ा नहीं, यही नहीं, यहिक उनकी एकरूपता है। द्वैताद्वैत, सगुण-निर्मुण, भगवान और भक्त, जीव और ब्रह्म ये सब भेद केवल समझके हैं, तत्त्वतः वे नहीं हैं। इसल्यि साधु-संतोंने जिस भावते सगुणोपातनाको मिहमा बखानी है उसी भावसे इमलोग भी सगुण-प्रेमकी कया अवण करनेके ल्यिय भस्तुत हों। तुकारामजीन भगवान् से विनोद किया है, कहीं स्तुतिके साथ-साथ वाह्मतः निन्दा भी की है, विलक्षण कस्पनाएँ की हैं, प्रेमसे गालियाँ भी सुनायों हैं, अवश्य ही मूलतः भगवान् से साथ अपना जो ऐस्य है उसे भूलकर ये गालियाँ न दी होंगी। महाराष्ट्रके सभी संतोंके समान तुकारामजीको अद्देत सिद्धान्त सर्वया स्तिकार या, यह बात जिनके ध्यानमें नहीं आती उन्हें इस बातका बड़ा आक्षर्य होता है कि तुकारामजीन भगवान्से इतनी धनिश्रता कैसे वरती। सिद्धान्त अद्दैतका और मजा भक्तिका, यही तो भागवतधर्मका रहस्य है। इसे ध्यानमें रखते हुए अब इमलोग सगुणभक्तिका आनन्द लेनेके लिये तुकारामजीका सङ्ग पकर्ड ।

#### ५ विद्वल-शब्दकी व्युत्पत्ति

विडल-शब्दकी व्युत्पत्ति 'विदा ज्ञानेन ठान् शून्यान् काति गृह्वाति

विहलः' अर्थात् ज्ञानग्रन्य याने भोले-भाले अज्ञजनींको जो अपनाते हैं वही विहल हैं। यह व्याख्या विहल शब्दकी 'धर्मसिन्धु' कार काशीनाय बाबा पाध्येने की है। तुकारामजीके अभंगका एक चरण है- वीचा केला ठोबा। म्हणोनि नांव विठोबा ॥१ ( 'वी' का ठोबा ( वाहन ) किया, इसलिये नाम विठोबा हुआ । ) 'वी' याने पक्षी---गरुड , गरुडको जिसने अपना बाहन बनाया उसका नाम विद्वल हुआ। कुछ लोग ऐसा भी अर्थ करते हैं कि बी (विद्) याने ज्ञान उसका 'ठोबा' याने आकार अर्थात् ज्ञानका आकार, ज्ञान-मूर्ति, परब्रह्मकी सगुण साकार मृति । व्युत्पत्ति-शास्त्रसे 'विष्णु' से 'बिद्र-विठोबा' होता है। प्राकृत भाषाके व्याकरणमें 'विष्ण' का 'बिट्ड' रूप होता है। जैसे मुष्टिसे मूठ ( मुडी ), पृष्ठसे पाठ ( पीठ )' वैसे ही 'विष्णु' से 'विठु' हुआ। 'ल' प्रत्यय प्रेमसूचक है और 'वा' आदरसूचक । कोई विट्ठलको 'विटस्थल' याने वीट ( ईंट ) जिसका स्थल है याने जो ईटपर खड़ा है ऐसा भी अर्थ लगाते हैं। सफेद मिड़ी होनेसे उस स्थानको पण्डरपुर कहते हैं, वहाँ ईटके भट्ठे रहे होंगे। पुण्डलीकने भगवान्के बैठनेके लिये उनके सामने जो ईट रख दी। इसका कारण भी यही हो सकता है कि चारों ओर ईटके भटते होनेसे जहाँ-तहाँ ईटें पड़ी रहती होंगी और लोग बैठनेके लिये भी उनका उपयोग करते होंगे । विठीवा शब्दका भात्वर्थ कुछ भी हो, पर विठीवा कहनेसे पण्डरीमें ईटपर खड़े भगवान श्रीकृष्णकी मृतिका ही ध्यान होता है। श्रुतिने परमात्माका 'ॐ' नाम रखा, उमी प्रकार भक्तोंने उन्हीं परमारमा-के व्यक्त रूपको-श्रीकृष्णको---(विद्वल) नाम प्रदान किया है। जानेश्वर महाराजने 'ॐ तत्सदिति निर्देशः' का व्याख्यान करते हुए प्रणवके सम्बन्धमें जो कुछ कहा है वही भगवानके विद्वल नामपर भी घट सकता है। 'उस ब्रह्मका कोई नाम नहीं, कोई जाति नहीं: पर अविद्यावर्गकी

रातमें उसे पहचाननेके किये वेदोंने एक संकेत बनाया है। जब बाकक पैदा होता है, तब उसका कोई नाम नहीं होता, पीछे उसका जो नाम रखा जाता है उसी नामपर वह 'हाँ' कहकर उठता है। संसार-दुःखसे दुखी जीव जो अपना दुखड़ा सुनानेके किये आते हैं वे जिस नामसे पुकारते हैं वह यह नाम—यह संकेत है। ब्रह्मका मौन मझ हो, अदौत-मावसे वह मिले, ऐसा मन्त्र वेदोंने करणा करके निकाल है। उस एक संकेतसे आनन्दके साय जिसने ब्रह्मको पुकारा, सदा उसके पीछे रहनेवाला वह ब्रह्म उसके सामने आजाता है।' (शानेश्वरी अ०१७। ३२९-३३३)

अनाम-अजात ब्रह्मकी पहचान संवार-दुःखसे दुखी जीवोंको हो। इसके किये अतिने जो नाम संकेत किया वह प्रणय-राज्यसे जाना जाता है। वेसे ही संतोंने जीवोंको श्रीकृष्णकी पहचान करानेके किये उसीका 'विद्रक्त' नामसे निदेश किया है और इस नामसे जो कोई पुकारता है। श्रीकृष्ण भी उसके सामने प्रकट होते हैं। श्रीहरिवंश या श्रीमद्रागवतमें श्रीकृष्णको इस नामसे न भी पुकारा हो और भक्तोंने चाहे उनका यह एक नया ही नाम रखा हो तो भी नामकी नवीनतासे अच्युत श्रीकृष्णका कृष्णपन तो च्युत नहीं होता। कई पुराणोंमें पण्डरपुरके श्रीविद्रलके उल्लेख हैं। पद्मपुराणमें (उत्तरखण्ड—गीतामाहात्म्यमें )—

द्विभुजं विट्रलं विष्णुं भुक्तिसुक्तिप्रदायकम्।

—यह उल्लेख है। गरुडपुराणमें 'विद्यलं पण्डुरङ्गे च व्यक्टग्रही रमासलम्' अर्थात् पण्डरपुरमें विष्णुको विद्यल कहते हैं, ऐसा कहा है। स्कन्दपुराणमें भीमामाहारम्यके अंदर 'पाण्डुरङ्ग इति ख्यातो विष्णुविपुल-भृतिदः' यह उल्लेख है और फिर उमी पुराणके चन्दला-माहारम्यमें श्रीविद्यलका 'कमलावल्लमो देवः करुणारमशेविधः' कहकर वर्णन किया है। इस प्रकार ब्रह्माण्डपुराण, मार्गवपुराण इत्यादि पुराणोंमें और श्रीमत् श्रद्धाःचार्यकृत

पाण्डुरङ्गस्तोत्रादिमें भी श्रीपण्डरपुरिनवासी पाण्डुरङ्ग भगवान्का वर्णन आया है। पण्डरी-क्षेत्र और श्रीविद्धल देवता अत्यन्त प्राचीन हैं। पुराणोंके को अवतरण ऊपर दिये उनसे यह स्पष्ट है कि विष्णु ही विद्वल हैं।

# ६ ज्ञानेश्वरीमें विद्वल-नाम क्यों नहीं ?

श्रीविद्रल-स्वरूपका विचार अगले अध्यायमें किया जायगा। यहाँ विद्वल अर्थात विष्णु और सो भी श्रीविष्णुके पूर्णावतार श्रीकृष्ण हैं इस बातको ध्यानमें रखते हए एक आक्षेपका विचार कर लें और आगे बढें। कुछ आधुनिक विद्वानोंका यह तर्क है कि ज्ञानेश्वरीमें कहीं भी विद्वल-नाम नहीं आया है, इससे यह जान पडता है कि ज्ञानेश्वर महाराज विद्वलके उपासक नहीं प्रत्युत निर्गुण ब्रह्मके ही उपासक थे। ज्ञानेश्वर और एकनाथ दोनों ही अत्यन्त गुरुभक्त थे और प्रन्थ-प्रणयनके समय उनके गुरु भी उनके सम्मुख उपस्थित थे। इसी कारण उनके प्रन्थोंके मङ्गळाचरण गुरू-स्तुतिसे ही भरे हुए हैं । तथापि उनके प्रन्योंमें श्रीकृष्ण-प्रेमके जो अनुपम निर्झर हैं उनकी ओर ध्यान देनेसे एक अन्धा भी यह जान सकेगा कि उनका सगुण-प्रेम कितना अलैकिक था। श्रीकृष्णार्जन-प्रेमका वर्णन करते हुए ज्ञानेश्वर महाराजने अपनी श्रीकृष्ण-भक्ति व्यक्त करनेकी लालसा पूरी कर ली है (ज्ञानेश्वर-चरित्र पाठक देखें)। और फिर जहाँ-जहाँ श्रीक्रध्यकी स्तित करनेका अवसर मिला है वहाँ-वहाँ ज्ञानेश्वर महाराजकी वाणी कितनी प्रेममयी हो गयी है यह ज्ञानेश्वरीके पाठक समझ सकते हैं। विस्तार यदनेके भयसे अवतरण यहाँ नहीं देते । जो छोग देखना चाहें वे ज्ञानेश्वरीम चौथे अध्यायकी १४ ओवियाँ और नवें अध्यायकी ४२५ से ४७५ तककी ओवियाँ अवस्य देखें । नवें अध्यायकी ५२१ वीं ओवीमें महाराज श्रीकृष्णका 'स्यामसन्दर परब्रह्म भक्तकाम कल्पद्रम श्रीआत्माराम' कहकर वर्णन करते हैं । ग्यारहवें अध्यायके उत्तरार्धमें और बारहवें अध्यायमें

उस 'चतुर्गुज-रूप' का मधुर वर्णन भी पढ़नेयोग्य है । बारहवेंके उपसंहारमें भगवानका यदा इस प्रकार गाते हैं—

ंऐसे वह निजजनानन्द, जगदादिकन्द श्रीमुकुन्द बोले ! सञ्जय धृतराष्ट्रसे कहते हैं, राजन् ! वह मुकुन्द कैसे हैं !— निर्मल हैं, निष्कल्क्ष्म हैं, लोककृपाल हैं, राजान् ! वह मुकुन्द कैसे हैं !— निर्मल हैं, निष्कल्क्ष्म हैं, लोककृपाल हैं, राजागतिक स्नेहाश्रय हैं, शरण्य हैं । सुरवृन्दसहायशील और लोकलालनलील हैं । प्रणतप्रतिपालन उनका लेल हैं । वह मक्तजनवस्त्रल, प्रेमिजनप्राञ्चल हैं । स्त्यसेतु और सकल कलानिष हैं । वैकुण्डके वह श्रीकृष्ण निज मक्तोंके चक्रवर्ती हैं । ( २३९-२४१, १४४)

ऐसी सुधा-रससानी प्रेम-मधुरवानी सगुण-प्रेमीके सिवा और किसकी हो सकती है ! निर्गण-बोध और सगुण-प्रेम दोनों एक साथ उसी पुरुषमें मिलते हैं जो पूर्ण भक्त हो। चन्दनकी द्रति या चन्द्रकी चाँदनी-जैसी अद्वेत-भक्ति है, पर 'यह अनुभव करनेकी चीज है, कहनेकी नहीं' ( ज्ञानेश्वरी १८-११५० ) । वसुदेवसुत देवकीनन्दन ( ज्ञाने • ४-८ ) ही सर्वरूपाकार, सर्वदृष्टिनेत्र और सर्वदेशनिवास ( श्राने॰ १८-१४१७ ) परमातमा हैं और भक्तोंकी प्रीतिके वश, अमूर्त होकर भी व्यक्त हए हैं।' भक्त-प्रीतिसे भगवान् व्यक्त हुए, इसीसे जगत्का कार्य बना; नहीं तो भस्न इन्हें कोई पकड सकता है ! जानेश्वर महाराज कहते हैं कि यदि भगवान प्रीत होकर व्यक्त न हों तो ध्योगी उन्हें पा नहीं सकते. वेटार्थ उन्हें जान नहीं सकते, ध्यानके नेत्र भी उन्हें देख नहीं सकते' ( ज्ञानेश्वरी ४-१३ ) परमात्मा सगुण-साकार प्रकट .हुए यह बहुत ही अच्छा हुआ । वही परमातमा पण्डलीककी भक्तिसे प्रसन्न होकर पण्डरीमें ईटपर कटिपर कर धरे खड़े हैं। भक्तोंने अपनी रुचिके अनुसार उनका नाम विद्वल रखा है। जैसा जिसका भाव हो। भगवान् वैसे ही हैं। भक्तोंका यह भाव रहता है कि वह समिद्धन परमात्मा हैं। उसी रूपमें उन्हें परमात्माकी प्रतीति होती

है। वह सर्वव्यापक हैं; आकाशने भी अधिक व्यापक और परमाणुने भी अधिक सुक्ष्म हैं। अखिल विश्वमें व्यापकर भक्तोंके हृदयमें विराज रहे हैं। समर्थ रामदास खामी कहते हैं—

> जगीं पाहतां सर्वही कोंदरुंसे । अभाग्या नरा दढ पाषाण भासे ॥

'संसारमें देखिये तो वह सर्वत्र समाये हुए हैं। पर अभागे मनुष्यको यह सब कहा पत्यर-सा कगता है।' नामदेवराय, जनावाई आदि सव संत श्रीविद्धल्के उपासक ये। नाय महाराज श्रीकृष्ण अर्थात् श्रीविद्धलके ही भक्त ये। ज्ञानेश्वरीमें जैसे श्रीविद्धलका नामोल्लेख नहीं है वैसे ही एकनायी भागवतमें भी एक ओवीको लोह और कहीं भी विद्धल-नामका उल्लेख नहीं है। जिस ओवीमें यह नामोल्लेख है वह ओवी इस प्रकार है—

> पाबन पांडुरंगश्चिती । जे कां दक्षिणद्वारावती । जेथ विराजे विदुलमूर्ति । नामें गर्जती पंडरी ॥ . (२९—-२४५)

'वह पाण्डुरङ्गपुरी पावन है, वह दक्षिणकी द्वारका है। वहाँ श्रीविद्वल-मूर्ति विराज रही है। पण्डरीमें उनका नाम गूँजता रहता है।' एकनायी भागवतमें वस यही एक बार श्रीविद्वलका नाम आया है तथापि क्या शानेश्वरी और क्या एकनायी भागवत दोनों ही ग्रन्य श्रीकृष्ण-प्रेमसे ओतप्रीत हैं और वो श्रीकृष्ण हैं वही श्रीविद्वल हैं, इस कारण ही वारकरी-मण्डलमें ये दोनों ग्रन्य वेद-तुस्य माने जाते हैं। एकनाय महाराजके परदादा मानुदास महाराज विख्यात विद्वल-भक्त हुए, पैठणमें उनका वनवाया विद्वलमन्दिर है। इसी मन्दिरमें एकनाय महाराज कया बाँचते ये, यहीं श्रीविद्वलमूर्तिके सामने उनके कीर्तन होते ये, श्रीविद्वलक्ष्मित्ते एकनाय महाराज परम

भागवत, श्रीकृष्ण-श्रीविद्वत्वके परम भक्त थे, फिर भी नाय-भागवतमें श्रीविद्रलका नाम एक ही ओवीमें आया है, और ज्ञानेश्वरीमें तो विद्रलका नाम ही नहीं है, इस बातको बड़ा तुल देकर अनेक आधुनिक पण्डित यह कहा करते हैं कि ज्ञानेश्वरी तो तत्त्व-ज्ञान और निर्गुणोपासनका प्रन्य है, वारकरी-सम्प्रदायसे उसका कुछ भी सम्बन्ध नहीं । यह बढ़े आश्चर्यकी बात है । जानेश्वरीको कोई केवल तस्त-ज्ञानका ग्रन्थ भले ही समझ ले, पर वारकरियोंके लिये तो जानेश्वरी और एकनाथी भागवत ये दोनों प्रन्य उपासना-प्रन्य हैं। वारकरी श्रीकृष्णके उपासक हैं और ये ग्रन्य श्रीकृष्णके परम भक्तोंके ग्रन्थ होनेसे उनके लिये प्रमाणस्वरूप हैं । ज्ञानेश्वर और एकनाथ श्रीकृष्ण-श्रीविद्रलंके पूर्णभक्त और उनके ग्रन्थ श्रीकृष्ण-श्रीविद्रलंकी भक्तिरे ओतप्रोत हैं, इसीसे वारकरियोंको अत्यन्त प्रिय और मान्य हैं। शानेश्वर-एकनायसे नामदेव-तकारामको अलग करनेकी इनकी चेष्टा व्यर्थ है, यह पहले सप्रमाण सिद्ध किया जा चुका है। इक्सिणी-रखमाई श्रीकृष्णकी पटरानी यीं। उनकी चित-शक्ति---उनकी आदिमाया थीं यह सर्वश्रत ही है। श्रीकृष्ण-रुक्सिणी ही श्रीविद्वल-रखुमाई हैं। 'विद्वल-रखुमाई' ही वारकरियोंका नाम-मन्त्र है। जानेश्वरी और नाथ-भागवत श्रीकृष्ण ( श्रीविद्वल )-भक्तिप्रधान ग्रन्थ हैं यह बात आधुनिक विद्वान ध्यानमें रखें तो ज्ञानेश्वर-एकनायसे पण्डरीके भक्ति-पन्यको अलग करना असम्भव है यह बात उन्हें भी स्वीकार करनी पहेगी । जानेश्वर, नामदेव, जनाबाई, एकनाय, तुकाराम-ये सभी विद्वल-भक्त हैं। श्रीविद्वलकी उपासना तुकाराम महाराज यावजीवन करते रहे।

### ७ मूर्ति-पूजा-रहस्य

श्रीविहल-मूर्ति भक्तोंके प्राणोंका प्राण है। पण्डित भगवानकालके मतसे पण्डरपुरकी यह मूर्ति छठी शताब्दीसे पहलेकी है। निर्मुण ब्रह्म और सगुण भगवान् दोनों इस श्रीविद्दल-मूर्तिमं हैं । यह मूर्ति भक्तोंको चैतन्यधन प्रतीत होती है। इस मूर्तिके भजन-पूजनसे तथा ध्यान-धारणासे मासुक मक्तोंको भगवान्के सगुणरूपके दर्शन होते और अद्यानन्दका अनुमन भी प्राप्त होता है। पहले हुआ है और अब भी होता है। श्रीविद्दल-मिक्त योग-जानकी विश्राम-भूमिका है। यह भी कोई पूछ सकते हैं कि अद्देतानन्दके लिये मूर्तिको स्या आवश्यकता ? पर मैं उनसे पूछता हूँ कि मूर्ति-पूजासे भक्तिरसास्वाद मिला और अद्यानन्दमें भी कुछ कभी न हुई तो इस मूर्ति-पूजासे स्या हानि हुई ? भगवान्, भक्त और अजनकी त्रिपुटी अद्यानन्दके खानुभवपर खड़ी की गयी तो इसमें स्या बिगड़ा ?

देव देउळ परिवारू। कीजे कोरूनी डॉगकः। तैसा भकीचा वेवहारू। कां न व्हावा॥ (व्यष्टतातमब प्र०९—४१)

'देव, देवल और देव-भक्त पहाड़ लोदकर एक ही शिलापर खुदबाये जा सकते हैं। वैसा व्यवहार भक्तिका क्यों नहीं हो सकता ?'

एक ही चित्र-शिकापर श्रीशङ्कर, मार्कण्डेय और शिव-मन्दिर या श्रीविण्यु, गरूड और विध्यु-मन्दिर यदि चित्रित हों तो क्या एकके अंदरकी इस त्रिविधतारे इस्टि-इर-मिक-स्वास्वादनमें कुछ बाधा पड़ती है ! सुवर्णके ही श्रीराम, सुवर्णके ही इनुमान और उनपर सुवर्णके ही फूळ बरसानेवाळा सुवर्ण-शरीर मक्त हो तो इस त्रिपुटीसे अदैत-सुखर्का क्या हानि होती है ! यह सब तो उपासकके अधिकारपर निर्मर करता है ! मूळका मूळ बना रहे और उपरसे ब्याज भी मिळे तो इसे कौन छोड़ दे ! बजन और कसमें कोई कसर न हो और अलङ्कारकी शोभा भी प्राप्त हो तो इस आनन्दको छोड़कर केवल सोनेका पासा छातीसे विपकाये रहनेमें कौन-सी बुद्धिमानी है ! मक्तके अदैतनोषमें कुछ कमी न हो और वह

भगवान्की प्रतिमाके सामने बैठकर भजन-पूजनादिके द्वारा भक्ति-सुलामृत भी पान करे तो इससे वह क्या कभी अद्रयानन्दसे विकास होगा ! मिक्स-सलके लिये भक्त हो भगवान और भक्त बनकर पुजनादि उपासना-कर्म करता है। परन्तु यह कौशल सत्सङ्गमें बिना हिलमिल गये नहीं समझ पडता और यह बोध न होनेसे सगुणोपासन और प्रतिमा-पूजनका रहस्य भी कभी ध्यानमें नहीं आता । मूर्ति-पूजाका यह रहस्य न जाननेके कारण ही बहुत-से लोग 'मूर्ति-पूजा' का नाम लेते ही चौंक उठते हैं और यह पूछ बैठते हैं कि क्या तकाराम-से ज्ञानी-महात्मा भी मूर्तिगुजक थे ? उनके इस प्रश्नका यही उत्तर है कि 'हाँ वह मुर्तिपुजक ये और यावजीवन मुर्तिपुजक ही ये ।' हमारा-आपका यह समाज मूर्तिपूजक ही है, यही क्यों, सारा मनुष्य-समाज ही यथार्थमें मुर्तिपुजक है । वेदोंमें वरुणः सूर्यः उषा आदि देवताओंकी मर्तियोंके स्तोत्र हैं। निराकारवादी जब ईश्वर-प्रार्थना करते हैं तब उनके चित्त-चित्रपटपर कोई-न-कोई रूप ही चित्रित होता होगा और यदि नहीं होता तो उनका प्रार्थना करना ही व्यर्थ है। भगवान् अमूर्त हैं और मूर्त भी, भक्त ही अपने अनुभवसे इस बातको जानते हैं। ईश्वर बदि नर्वत्र है तो मूर्तिमें क्यों नहीं ! तुकारामजी पूछते हैं---

अवधं बद्धा रूप रिता नाहीं ठाव । प्रतिमातो देव बसा नव्हे ॥ धमव कुछ बहारूप हैं। कोई स्थान उससे रिक्त नहीं, तब प्रतिमा ईश्वर नहीं यह कैसे हो सकता है !'

ईश्वर सर्वव्यापी है पर प्रतिमामें नहीं, यह कहना तो प्रतिमाको ईश्वरते भी वहा मानना है ! चाहे जिस पत्यरको तो भगवान् कहकर हम नहीं पूजते । ब्राह्मणोंहारा वेद-मन्त्रोंने जिसमें प्राण-प्रतिष्ठा की गयी हो उसी मूर्तिको भगवान् कहकर हम पूजते और भजते हैं । माव ही तो भगवान् हैं और भक्तका भाव जानकर भगवान भी पत्यरमें प्रकट होते हैं । उसका बस्बरपन नष्ट होता है और सिबदानन्दघन परमात्मा वहाँ प्रकट होते हैं । तुकारामबाबा कहते हैं—

> पाषाण देव पाषाण पायरी । पूजा पकावरी पाय ठेवो ॥१॥ सार तो नाव सार तो भाव । अनुभवी देवतेचि झाले ॥२॥

प्तरपरकी ही भगवन्मृति है और पत्यरकी ही पैडी है। पर एकको पूजते हैं और दूसरेपर पैर रखते हैं। सार वस्तु है भावः वही अनुभवमें भगवान् होकर प्रकट होता है।'

गङ्गाजल और अन्य सामान्य जलोंके बीच कौन-सा बड़ा भारी अन्तर है १ पर भावनासे ही तो गङ्गाका श्रेष्ठल है । तुकारामजी कहते हैं, भाडुकोंकी तो यहां वात है, क्यांक्मंके पचहेंमें और कोग पड़ा करें । जिसके निर्मित्त जो पूजनादि किया जाता है वह किसी भी मार्गरे, किसी भी रीतिसे किया जाय वह प्राप्त उसीको होता है । पत्र पुष्पं फलं तोयं कुछ भी, कोई भी, कहीं भी, कैसे भी—पर विमल अन्तःकरणसे—अपण करे तो वह प्रक्ते होता है—पत्रह भन्स्युम्हतमक्तामि प्रयतारमनः' (गीतार।२६) यह स्वयं मगवान्का ही वचन है । 'शिव-पूजा शिवासि पावे । माती मातीशीं सामावे ॥' (शिवकी पूजा शिवको प्राप्त होती है और मिट्टी मिट्टीमें समा जाती है ।) अथवा 'विष्णु-पूजा विष्णुति अपें । पाषाण राहे पाणकरें ॥' (विष्णुकी पूजा विष्णुक अपित होती है और पत्थर पत्थरके रूपमें रह जाता है ।) यह तुकारामजी कह गये हैं । मगवान्की सुलक्ष सुडोक सुन्दर सुमधुर मूर्ति देख सहसों भक्त आनन्दित हुए और मूर्ति नैतन्यसन होकर उन्हें प्राप्त हुई ।

धन्य भावशीळ । ज्याचें हृदय निर्मळ ॥ १ ॥ पूजी प्रतिमेचा देव । सन्त महणती तेर्ये भाव ॥प्रु०॥ तुका महणे तैसे देवा । होणें लागे स्थांच्या मावा ॥ ३ ॥ 'धन्य हैं भावशील जिनका हृदय निर्मल है। प्रतिमाके देवता बो पूजता है, संत कहते हैं कि उसीमें भाव है। तुका कहता है, भक्तोंका बो भाव है, भगवान्को ैमा ही होना पड़ता है।

श्रीविद्वल-मूर्तिमें तुकारामजीकी निष्ठा ऐसी अविचल थी कि वह कहते हैं---

म्हणे बिटुन पाषाण । त्याच्या तोंडावरी बहाण ॥

'जो विडकको पत्यर कहता है, उसके मुँहपर जूता ।'

म्हणे बिटुन महा नव्हे । त्याचे बोन नाहकावे ॥

'जो कहता है, विडल महा नहीं; उसकी बात कोई न सुने ।'

ये सब उत्कट प्रेमके उद्गार हैं। एकनाथी भागवत (अ०११

कोक ४६) में कहते हैं—

ंनिर्गुणका बोध कठिन है। मन-बुद्धि-बाणीके लिये अगम्य है। धाक्रोंके मंकेत नमझ नहीं पड़ते। वेद तो मौन साधे हैं। सगुण-मूर्तिकी यह बात नहीं। वह सुलम है, सुलक्षण है, उसके दर्शनसे भूख-प्यास भूक बाती है, मन प्रेमने भरकर शान्त हो जाता है। जो नित्यिदिद्ध मिन्चिदानन्द हैं, प्रकृति-परेके परमानन्द हैं, वहीं स्वानन्द-कन्द स्व-लीलासे सगुण-गोविन्द बने हैं। मेरी मूर्तिके दर्शनींसे नेत्र कृतार्थ होते हैं, जन्म-मरणका धरना उठ जाता है, विषयोंके पाश कट जाते हैं।

प्रेममय अन्तःकरणसे मूर्ति-पूजा करनेवाले भक्तोंके लिये भगवान् मूर्तिमें ही प्रकट होते हैं; इस बातके अनेक उदाहरण हैं। एकनाय महाराज कहते हैं---

'अब भी इस बातका प्रत्यक्ष प्रमाण है कि दासके बचनसे पाषाण-प्रतिमामे आनन्दघन भगवान् स्वयं प्रकट हुए।'

( नाथ-मागवत २० ७-४८२ )

एकनाथ महाराजने अपने अभंगोंमें भी कहा है--

भी तेषि माही प्रतिमा । तेथें नाहीं आन धर्मा ॥२॥ तेथें असे माहा बास । नको मेद आणि सायास ॥२॥ कर्लियुर्गा प्रतिमेपरतें । आन साधन नाहीं निक्तें ॥३॥ एका जनार्दनां शरण । दोनीं रूपें देव आपण ॥४॥

भीं जो हूँ वहीं मेरी प्रतिमा है, प्रतिमामें कोई अन्य धर्म नहीं। वहीं मेरा वास है। इसमें कोई मेद मत मानो और व्यर्थ कष्ट मत उठाओ। कलियुगमें प्रतिमासे बदकर और कोई साधन नहीं। एका (एकनाय) जनार्दनकी शरणमें है, ये दोनों रूप आप मगवान ही हैं।

> देव सर्वाठार्यो वसे । परि न दिसे अमाविकां ॥१॥ जर्लीस्पर्लीपाणीं मरलां । रिता ठाव कोठें उरला ॥२॥

'भगवान् सब ठौर हैं, पर अभक्तोंको वह नहीं देख पड़ते। जरूमे, यरूमें, पत्थरमें सर्वत्र वह भरे हुए हैं, उनसे रिक्त कोई स्थान नहीं बचा है।'

अस्तु, तुकारामजीके तथा उनके सदृष्ट अन्य संतोंके सगुणोपामन और मूर्तिपूजनके सम्बन्धमें जो विचार हैं उन्हें मंक्षेपमें यहाँतक सूचित किया। यह कहनेकी आवस्यकता नहीं कि उनके आचार भी हुन्हीं विचारोंके अनुसार थे। पण्डरीकी श्रीविडल्मूर्तिके उपासक विश्वम्मरवावाके समयसे कुल-देव श्रीविडल्की नित्य पूजा-अर्चा करनेवाले, विहल-मन्दिरका बीणोंद्वार करनेवाले और अन्ततक विडल-मन्दिरमें हरि-कीर्तन करनेवाले जीर अन्ततक विडल-मन्दिरमें हरि-कीर्तन करनेवाले तुकारामजी मूर्ति-पूजक नहीं थे, ऐसा कीन कह सकता है १ तुकारामजी पूजि नारायण बोवाकी देहुकी सनदमें भी थे स्पष्ट हान्द हैं— प्रकोषा गीसाई श्रीदेवकी मूर्तिकी पूजा अपने हार्यों करते थे।

# ८ तुकारामजीकी दर्शनोत्कण्ठा

श्रीविद्दल-मूर्तिकी पूजा-अर्जा, ध्यान-धारणा और अखण्ड नाम-स्मरण करते-करते तुकारामजीको भगवान्के साधात् दर्शनकी वदी तीन लालसा हुई । जिसकी मूर्तिकी नित्य पूजा करते हैं उसके दर्शन कब होंगे ? दर्शनोंके लिये उनका चित्त व्याकुल हो उठा । प्रह्वाद और प्रुव-जैसे बाल-मर्कोंको बचपनमें ही मगुण भगवान्के दर्शन हुए, नामदेवसे भगवान् प्रत्यक्षमें बातचीत करते थे, जनाबाईके साथ चक्की चलाते थे, ऐसे भक्तवस्वक मेरे प्यारे पण्डरिनाथ मुझे कब मिलेंगे ! प्रत्यक्ष दर्शनके जिना ब्रह्म-जान उन्हें गुफ्क-सा लगने लगा । ब्रह्म-जानकी बातें कहने और सुननेमें अब उन्हें जानन्द नहीं आता था । उनकी बाँहें भगवान्से मिल्कनेके लिये आगे बदना चाहती यीं, नेत्र उन्होंकी ओर टकटकी बाँधे रहना चाहते थे । नेत्रोंसे यदि भगवान् न दिलायी देते हों तो हनकी आवश्यकता ही स्व्या है ! नेत्र यदि भगवान्के चरणोंको न देल सकते हों तो ये पूट जायें । ऐसे-ऐसे भाव ही उनके चित्तमें उठा करते थे । दिन-दिन मिलनकी यह लगान, यह विकलता बढ़ती ही गयी । उस समयकी उनकी मनोऽवस्था बतानेवाले कुछ अभक्क हैं—

ंदे पण्डरिनाय ! तुमले मिलनेके लिये जी व्याकुल हो उठा है। इस दीनकी इस दौड़पर कव कृपा करोगे माल्स नहीं। मेरा मन तो थक गया, राह देलती-देलती ऑर्जें भी थक गयीं। तुका कहता है, मुझे तुम्हारा मुल देलनेकी ही भूल लगी है।

• • •

मार्गकी प्रतीक्षा करते-करते नेत्र थक गये ! इन नेत्रोंको अपने
 चरण कव दिलाओगे ! तुम माता मेरी मैया हो। दयामवी छाया हो ।
 हे विक्रल ! किलीको तुमने उनार लिया और किलीको किलीके सुपुर्द

कर दिया। ऐसा कठोर हृदय तुम्हारा क्यों हुआ ? तुका कहता है। मेरी वाहें हे पाण्डुरङ्ग ! तुमसे मिलनेको फड़क रही हैं। '

'तुम्हारे ब्रह्मज्ञानकी मुझे इच्छा नहीं, तुम्हारा यह सुन्दर सगुण रूप मेरे लिये बहुत है। पतितपादन! तुमने बड़ी बेर लगायी, नया अपना वचन भूल गये! संसार (घर-गिरस्ती) जलाकर तुम्हारे ऑगनमें आ वैटा हूँ, इसकी तुम्हें कुछ सुच ही नहीं है। तुका कहता है, मेरे विद्वल ! रिस मत करो, अब उठो और मुझे दर्शन दो।'

'जीकी बड़ी साथ यही है कि तुम्हारे चरणोंसे मेंट हो। इस निरन्तर वियोगसे चित्त अत्यन्त विकल है।'

'आत्मस्थितिका विचार क्या करूँ ! क्या उद्धार करूँ ! चतुर्धुं कको देखें बिना धीरज ही नहीं बँघ रहा है । तुम्हारे बिना कोई बात हो यह तो मेरा जी नहीं चाहता । तुका कहता है, अब चरणोंके दर्शन कराओ ।'

**'तुका कहता है, एक बार मिलो और** अपनी छातीते लगा लो ।'

ंये ऑस्ट्रें फूट जायें तो स्या हानि है जब ये पुरुषोत्तमको नहीं देख पार्ती ! तुका कहता है, अब पाण्डुरङ्गके बिना एक छण भी जीनेकी इच्छा नहीं।

'तुका कहता है, अब अपना श्रीगुख दिखाओ, इससे इन आँखोंकी भूख बुझेगी।' 'तुका कहता है कि अब आकर मिलो । पीठपर हाथ फेरकर अपनी छातीसे लगा लो ।'

'बिरहसे जलकर सूख गया हूँ; अस्थिपक्षर रह गया है। अब तो हे पण्डरिनाय ! अपने दर्शन दो।'

भृशमे आकर मिलोगे, दो-एक बार्ते करोगे तो इसमें तुम्हारा क्या खर्च हो जायगा ? तुका कहता है, तुम्हारी बढ़ाई मुझेन चािहये; पर दर्शनोंकी तो उत्कण्ठा है।?

'जो लोग अरूपकी इच्छा करते हीं उनके लिये आप अरूप बनिये। पर मैं तो मरूपका प्रेमी हूँ।'

भगवन ! आपके निराकार रूपसे जिन्हें प्रेम हो उनके लिये आप निराकार ही वने रिहये, पर में तो आपके सगुण साकार रूप-रसका प्यासा हूँ । 'आपके चग्णोंमे मेरा चित्त लगा है ।' मैं तो अज्ञानी ही हूँ । 'मला बचा भी कहीं आपसे दूर रहनेयोग्य बननेके लिये सथानोंको बरावरी कर सकता है ?' ज्ञानी पुरुषोंकी बरावरी में अज्ञान होकर कैसे कर सकता हूँ ? बचा जब सथाना हो जाता है तब माता उसे दूर रखती है, अयान शिशु तो माताकी गोर कभी नहीं छोड़ता । जो ब्रह्मज्ञानी हों उन्हें मोख ( खुटकाग ) दे दो, पर मुझे मत छोड़ो, मुझे मोख न चाहिये । तुम्हारे नामका जो नेह लगा है बह अब खूटनेवाला नहीं ।' रसना तुम्हारे ही नामकी रितक हो गयी है, ऑल तुम्हारे ही चरणोंके दर्शनकी प्यासी हैं । यह भाव अब मेरा बदलनेवाला नहीं । इसलिये तुम अब मेरे इस प्रेम-रसको स्खने मत दो ! अपनेसे मुझे अब दूर मत करो । मैं तुम्हारा मोख नहीं चाहता, तुम्हींको चाहता हूँ । मौन कां धरिलें विश्वाच्या जीवन । उत्तर वचना देहें माध्या ॥ १ ॥

'हे विश्वजीवन ! ऐसे मीन साधे क्यों बैठे हो ! मेरी बातका जवाब दो।'

मेरा पूर्वसञ्चित सारा पुण्य तुम हो---

तूं आहें सत्कर्म तूं माझा स्वधर्म । तूंचि नित्यनेम नारायणा ॥ ४ ॥

प्तुम्हीं मेरे सत्कर्म हो, तुम्हीं मेरे स्वचर्म हो, तुम्हीं नित्य-नियम हो,
हे नारायण !' मैं तुम्हारे कृपा-चचनोंकी प्रतीक्षा कर रहा हूँ ।

तका महणे प्रेमहाच्या प्रियोत्तमा । बोल सर्वोत्तमा मजसर्वे ॥ ५ ॥

'तुका कहता है, प्रेमियोंके हे प्रियोत्तम ! हं सर्वोत्तम ! मुझसे बोलो ।'
'शरणागतको, महाराज ! पीठ न दिलाओ, यही मेरी विनय है ।
जो तुम्हें पुकार रहे हैं, उन्हें चट उत्तर दो, जो दुली हैं उनकी टेर सनो—उनके पास दोड़े आओ, जो यके हैं उन्हें दिलासा दो और हमें न

भूखो, यही तो हे नारायण ! मेरी तुमते प्रार्थना है ।'

कम-से-कम एक बार यही न कह दो कि 'क्यों तंग कर रहे हो," यहाँसे चले जाओ ।' 'हे नारायण ! तुम ऐमे निद्ध क्यों हो गये ! 'साधु-संतोंसे तुम पहले मिले हो, उनसे बोले हो; वे भाग्यवान् थे, क्या भेरा हतना भाग्य नहीं !' आजतक किसीको तुमने निराश नहीं किया; और मेरे जीकी लगन तो यही है कि तुमसे मिलूँ, इसके बिना मेरे मनको कल न पहेगी।

भगवन ! 'इम यह क्या जानें कि तुम्हारा कहाँ क्या भेद है ?' वेद बतकाते हैं कि द्वम अनन्त हो, तुम्हारा कोई ओर-छोर नहीं, तब किस ठीर इम तुम्हें हुँदें ? राप्त पाताक के नीचे और स्वर्गते भी ऊपर तुम रहते हो, यह मच्छर तुम्हें इन ऑसॉसे कैसे देखे ? हे पण्डरिनाथ ! हे विद्वलनाथ ! तुम इतने बड़े हो, पर अपने प्यारे भक्तोंके लिये चाहे जितना छोटा रूप भारण कर लंते हो !

> होई मज तैसा मज तैसा। साना सुकुमार **द्यकिशा।** पुरवी माझी आज्ञा। भुजा चारी दाहवी॥ २॥

्हे हृषीकेश ! भेरे लिये भी वैसे ही बनो, वैसे ही छोटे सुकुमार, और भेरी आशा पूरी करो । चार भुजाओंवाली छवि दिखाओ ।

अब तुम्हारी ही शरण ली हैं क्योंकि तुम्हारा कोई भी दास विफलमनोरय नहीं हुआ। मैं भी तुम्हारा दास हूँ, मेरी इच्छा भी पूरी होगी ही। पर 'हे दयानिधे! मुझपर तुम्हारी हिष्ट पड़े।' और 'ईटपर खड़े हे पण्डरिनाथ! अब जस्दी दौड़े आओ।'

'अकालपीड़ित भूले' के मामने मिष्टान्न परोसा हुआ **याल आ जाय** अथवा घातमें देठी हुई 'विस्ली मन्खनका गोला देख ले' तो उसकी जो हालत होती है वही मेरी हालत हुई है—'तुम्हारे चरणोंमें मन लक्ष्याया है, मिलनके लिये प्राण सुख रहे हैं।'

'इम थके-माँदोंकी कौन खबर लेता है ?'—हे पाण्डुरङ्ग ! तुम्हारे बिना भुक्षपर ममत्व रखनेवाला इस विश्वमें और कौन है ? 'किससे हम अपना सुख-दु:ख कहें, कौन हमारी भूख-प्यास बुझावेगा !'

हमारे तापको हरनेवाला और कौन है ! हम अपना सवाल किससे लगावें ! कौन हमारी पीठपर प्यारसे हाथ फेरेगा ! इसलिये अब इसनी ही बिनती है कि—

भांत भारती आई । आतां पाहतेसी काई ॥ १ ॥ भीर नाहीं माझे पोटीं । झालों वियोगें हिंपुटीं ॥ पुण्णा कार्वे शीतळ । वह झाली हळहळ ॥ २ ॥ तुका महणे डोई । कर्षी ठेवीन हे पाई ॥ २ ॥
'दौड़ी आओ, मेरी मैया ! अब क्या देखती हो ? अब धीरज नहीं
रहा, वियोगचे ज्याकुल हो रहा हूँ । अब जीको ठण्डा करो, अवतक रोते ही बीता है । कब यह मस्तक तुम्हारे चरणोंमें रलूँगा, यही एक ध्यान है।'

# ९ भगवान्से प्रेम-कलह

भगवानके दर्शनींके लिये जी छटपटा रहा है। ऐसी अवस्थामें तुकारामजी भगवानुपर कभी गुस्ता होते, कभी प्रेम-भिक्षा माँगते, कभी बड़ा ही विचित्र युक्तिवाद करते, कभी उन्हें निदुर कहते, कभी कहते, मेरे स्वामी बड़े भोले, बड़े कोमल इदयवाले हैं। कइकर उसी प्रेम-ध्यानमें मम हो जाते, कभी कहते 'देखो, पाण्डरङ्ग कैसे खीज उठे हैं। पर नामकी चटिया हम पकड़े हुए हैं। और यह कहते हुए अपनी विजय मनाते और कभी अपनेको पतित समझकर लजासे सिर नीचा कर लेते। कभी भगवानको संतोंकी पञ्चायतमें खींच लाते और उन्हें छली कपटी। दरिटी, दिवालिया ठहराते और कभी ध्वयों मैंने घर-गिरस्तीपर लात मार दी ११ क्यों संसार-सखकी होली जला दी ११ इत्यादि कहकर दीन होकर बैठ जाते, कभी गालियोंकी सड़ी लगाते और कभी कहते 'तुम मातासे भी अधिक समता रखनेवाले हो। चन्द्रमें भी अधिक शीतल हो। प्रेसके कल्लोल हो? और इस प्रकार उनकी दयाछताका ध्यान करते-करते उसीमें लीत हो जाते, कभी अपनेको पांतत कहते, कभी भगवानसे बरावरी करंते, कभी भगवानको निर्मुण कहते। कभी मगुण कहते। कभी दैतकी भावना करते। कभी अद्वैतरंगमें रँग जाते । इस प्रकार तुकारामजी भगवान्का प्रेम-सुख अनन्त प्रकारसे भीग करते। उनके भगवरप्रेमके अनेक रंग थे। अनेक दंग थे। उनके हृदयके वे प्रेम-कल्लोल कुछ उन्हींके शब्दीमें देखें---(जिनसे हे भगवन । तम्हें नाम और रूप प्राप्त हुआ' वे **हम पतित**  ही तुम्हारे मच्चे भगवान् हैं ! इमलोग हैं इसीसे तो तुम्हारी महिमा है ! अँघेरेसे दीपकी शोभा है, रोगोंके होनेसे बन्वन्तरिकी ख्याति है, विषके होनेसे अमृतका महत्त्व है और पीतलके होनेसे ही सोनेका मूल्य है !

'इम तुम्हारे कहाते हैं'—'पर तुम हमारा यह उपकार नहीं मानते कि हमारी ही नदीलत तुन्हें नाम-रूपका ठिकाना है।' क्या कभी इस उपकारकी याद करते हो!

'सोलह इजार तुम बन सकते हो'---सोलह इजार नारियोंके लिये तुम सोलह इजार रूप भारण कर सकते हो, पर इस तुकाके लिये एक रूप धारण करना भी तुम्हारे लिये इतना कठिन हो रहा है!

भगवन् ! मेरी जागृति और खप्तका मेल नहीं है। हाँ, तुम्हारी उदारता में समझ गया! में तो तुम्हारे चरणोंपर मस्तक रखूँ और तुम अपने गलेका हार भी मेरी अञ्जलिमें न हालो ! हाँ, समझा ! जो छाछ भी नहीं दे सकता वह भोजन क्या करावेगा !

भगवन् ! पहले जो भक्त तर गये वे अपने पुरुषार्थते तर गये, उन्होंने अपना मर्वस्व तुम्हें दिया तब तुमने अपना हृदय उन्हें दिया ! पर ऋण चुकानेमें कीन-सा वहा भारी धर्म है !' मेरे-जैसे पुरुषार्यहीन पतितको तुम तारंगे तभी उदार कहानेयोग्य होगे !

भगवन् ! आज तुमने मेरा प्रेम-भङ्ग किया, अब मेरी जीभ यदि शुज्य हुई तो में स्तोमें तुम्हारी फर्जाहत कराऊँगा ! तुम ऐसे निरुप्पनेका वर्ताव करोगे तो 'तुम्हारा विश्वास कोई कैसे करेगा ?'

जिसके स्वामी दुर्वल हों उस सेवकका जीना लजाजनक है। देशः

विदेशमें जिसकी बातकी बाक है उसका कुत्ता भी अच्छा है। जिसका नाम लेते संसार यरयर कॉपने लगता है उसके द्वारपर कुत्ता होकर रहनेमें भी इजत है! यह विचार हे भगवन्! भेरे चित्तमें क्यों उठा, यह तुम्हीं जानो—जिसकी बात वही जाने!

सचमुच ही इस वड्डप्यनको चिकार है ! इस महिमाका मुँह काला ! द्वारपर खड़ा मैं कबसे पुकार रहा हूँ, पर 'हाँ' तक कहनेकी जरूरत आप नहीं तमझते ! विष्टाचारकी इतनी-सी बात भी आपको नहीं मालूम ! 'कोई अतिथि आ जाय तो शब्दोंने उसको सन्तोय दिलानेमें क्या खर्च हुआ जाता है !' हे श्रीहरि ! यह सब तुम्हींको शोभा देता है ! इम मनुष्य वो इतने बेहया नहीं हैं !

अतक तुम्हारे मुँहसे दो बातें मैं न सुन लूँगा तयतक ऐसे ही यकता-क्षकता हूँगा । पर तुम्हें पुण्डलीककी धपय है, जरा भी जवान हिलायी तो ।

भगवन् ! तुम भरमाने भटकानेमें बढ़े कुशल हो और मैं भी बड़ा स्रतलोः हूँ । हमारा भाग्य ऐसा जो तुम्हें मौन साधे बैठ रहना ही अच्छा रुगता है ! हमारे साथ तुमने दुराव किया इसक्रिये हमने यह विनोद किया !

भचमुच ही भगवन् ! तुमसे ही तो मैं निकला हूँ । तब तुमसे अलग कैसे रह सकता हूँ ?' मुझमें कौन-सी कमी है वही बता देते । चलोक संतोंकेसामने वहीं तुमसे निपटूँगा ।

तुम असर हो यह सही है, पर तुका कव असर नहीं है ! तुम्हारा यदि कोई नाम नहीं तो मेरा मी नामपर कोई दावा नहीं । तुम्हारा यदि कोई रूप नहीं तो मेरा भी रूपपर कोई हक नहीं । और जब तुम छीला करते हो तब मैं क्या अलग रहता हूँ ! तो क्या, तुम ह्यूटे हो ! तुका कहा है, तो मैं भी वैसा ही हूँ ।'

भगवन् ! तुम्हारे प्रेमकी खातिरः तुम्हारी एक बातके लियेः तुम्हारे

दर्शन पानेके लिये मैंने 'इन्द्रियोंका होस्किन-दहन किया, संसार-सुलका यस्टिदान किया;' यह जानकर तो दर्शन दो !

भगवन् ! तुम बड़े या मैं बड़ा, जरा यह भी देख हूँ ! मैं पतित हूँ, यह बात तो बनी-बनायी है और तुम जो पतित-पावन हो सो तुमने सावित करके अभीतक नहीं दिखाया; मैं भेद-भावको अपने प्राणींसे लिपटाये बैठा हूँ, पर तुमसे भी उसका छेदन नहीं बन पहता है; भेरे दोघ हतने बब्बान् हैं कि उनके मामने तुम्हारी कुछ नहीं चलती; मेरा मन दसी दिशाओं में भटकता रहता है पर तुम उसके भयसे बहुत दूर ( मनसस्तु परा हृद्विसों बुद्धै: परतस्तु सः ) जा छिपे हो ! तब बताओ, तुम बड़े हो या मैं बड़ा !

भगवन् ! मेरे अब स्वजन-प्रियजन मर गये और तुम कैसे नहीं मरे ? अनुम्हें देखते ही मेरे पिता गये, दादा गये, परदादा गये। तुम्हीं हेविठो ! कैसे बचे हो ? यह अब मुझे बताओ । मेरे पीछे बचपन, यौवन, हृद्धपन हमा है। पर विठो ! इन सबसे तुम कैसे बचे हो, यह मुझे बताओ !

अगवन् ! तुम वैसे अच्छे हो पर इस मायाकी मुख्यतमें आक्रं स्त्री-बुद्धिवाले वन गये हो। इसकी सोहवतमें तुमने ये सव रंग-ढंग सीवे हैं !

'तुम तो बड़ अच्छे थे, पर इस रॉडने तुग्हें विगाड़ा। जिसनी जो चीज है उसे वह, यह देने नहीं देती; तुका कहता है, खाने दौड़तीहै।'

भगवन ! मैंने आजतक तुम्हारी कितनी स्तुति की, कितनी गिन्दा की, पर तुम पूरे हो ! 'बात ही नहीं करते, नामतक नहीं लेते ।' तो लो, अब मैं तुमसे कहे दंता हूँ—

नाझे टेर्क्स देव मेला । असी त्याका असक ॥ ९ ॥

भोरे लिये तो भगवान् मर गये, जिनके लिये अव हों, उनके विये हुआ करें। 'क्या किसी पर्वकाल, तिथि, नक्षत्रका विचार कर रहे हो ?'—साइत देख रहे हो ! मेरा चित्त तुमसे मिकनेके लिये छटपटा रहा है। मैं अन्यायी हूँ, दोषोंकी लानि हूँ, इसलिये मुझपर क्रोध मत करो। इस अनजान बालकको कलाओ मत।

मगवन् ! तुम घरके लेनेवाले हो । 'जहाँ-तहाँ लेनेकी ही बात है,' कोई बिना कुछ लिये देता नहीं, तब तुम्ही अकेले उदार क्यों बनी ! आर्थी वरी हात या नार्बे उदार । असम्बाचे उपकार फिटाफिट ॥

पहले ही जिसका हाथ ऊपर रहता है उसको उदार कहते हैं। उचार लियेका उपकार क्या १ वह तो पटेपाट है।' सची उदारता दिखाओ, मुझसे जो सेवा बन पड़ती है वह तो मैं करता ही हूँ।

भगवन् ! मैं क्या सचमुच ही पापी हूँ !

पापी म्हणों तरी आठितितों पाय । दोष बळी काय तयाहृनी ? ॥

'पापी कहूँ तो आपके चरणोंका स्मरण करता हूँ । मेरा पाप क्या
आपके चरणोंसे भी अधिक बलवान् है ?'

•उपजना-मरना' तो इमारी वपौती है। इससे खुदाओ तब तुम्हारी बडाई जानें!

भगवन् ! आप सदाके बछी और हम सदाके दुर्बछ, यह क्या ! हमने क्या दुर्बछ वने रहनेका पट्टा लिख दिया है ! हम याचक और आप दाता, ऐसा ही नाता सदा क्यों रहे ! रहमारे भी कुछ उपकार रहने दो, अकेले बने रहनेमें क्या वड़ाई है !?

भगवन् ! इम विष्णुदास हैं, हमारा सब वल-भरोसा तुम हो; पर इस कालको देखते हैं, हमारे ही ऊपर हुकुमत चला रहा है ! 'क्या भगवन् ! तुम भी कैसे नपुंसक बने हो ! जैसे कोई श्वक्तिहीन हो, ऐसे मालूम होते हो !'

मगवन् ! हम पतित, आप पतितपावन ! जैसी धर्म-नीति हमें जान पड़ी वैसे हम चलं । अब आपको यह उचित है कि हमारा उद्धार करें । अपने औचित्यको आप सँमालें । काया, बाचा, मनसा मैं तो आपका ही ध्यान करता हूँ । अब आपका जो धर्म हो उसे आप निवाहें ।

भगवन् ! पहलेके नंत जिस मार्गपर चले उसी मार्गपर मैं चल रहा हूं । मं कोई खोटाई नहीं कर रहा हूं, मैं तो आपका वच्चा हूँ न; वच्चेसे क्या जोर आजभाना !

भगवन् ! आप समर्थ हैं, मैं दीन हूँ । 'तुका कहता है, तुमसे वाद करना, संवारमें निन्दित होन। ह ।' वडींसे हुजत करनेमें केवल नामचराई होती है । इसल्ये मैं हुजत नहीं करता । वस यही है कि आप अपना काम पूरा कीजिये ।

'स्या इस कालमें आपकी सामर्थ कुछ काम नहीं करती ? भगवन् ! मेरा मिन्नत आपसे बलवान् है, इसिलये क्या आप चुप हो गये ? या क्या आपने अपनी गदा और चक्र कहीं खो दिये और अब उसके भयसे लिजत हो रहे हो ?' देखो, दीनानाय ! अपने विरदकी लाज रखो ।

भगवन् ! अब मेरा तिरस्कार करते हो ! ऐसा ही करना या तो पहले अपने चरणोंका रनेह क्यों लगाया ! अवतक तो मैं अदबसे बात करता या पर अब में पूछता हूँ कि हमारे प्राण ही लेने ये तो आकारमें ही क्यों आये !

भगवन् ! मेने अपना नम्पूर्ण द्वारीर आपके चरणोंमें समर्पित किया हं और आप क्या मेरा खूत मानते हैं या मेरे सामने आते हुए रुजाते हैं ! में अनन्य हूँ । भला, एक भी ऐसा गवाइ मेरे विरुद्ध खड़ा कीजिये जो यह कहे कि 'तुम्हारे सिवा और भी कहीं तुकारामका मन रमता है !'

मला, मेरे-जैसे किसीको भी आपने तारा है ! 'हायके कंगनको आरसी क्या ? मैं तो जैसे-का-तैसा ही बना हुआ हूँ ।'

हार्तीच्या कांकणा कासया आरसा । उरलों मी जैसा-तैसा आह ॥

हम भक्तोंके कारणसे तुम्हं देवत्व प्राप्त हुआ, यह बात क्या तुम भूल गये ! पर उपकार भूल जाना तो वड़ोंकी एक पहचान ही है।

समर्थासी नाहीं अपकारसरण । दित्या आठवण वांचोनिया ॥
'समर्थोको, स्मरण कराये बिना उपकार स्मरण नहीं होता ।'
मैं अब ऐसे माननेवाला भी नहीं ! प्रमन्दान कर मुझे मना लो !
भगवन् ! मैं पतित हूं और आप पाततपावन । पहले मेरा नाम है,
पिछे आपका !

जरी मी नव्हतों पतित । तरी तूं कंचा पावन यथ ॥ ४ ॥ म्हणोनि मार्क्से नाम आधीं । मग तूं पावन कृपानिधि ॥ २ ॥

'यदि मैं पतित न होता तो आप कहाँ से पावन होते ? इसल्यि मेरा नाम पहले हैं, और पीछे आप हैं हे पावन कुपानिये ?'

भगवन् ! इस क्रमको अब मत बदल्लिये—

नवें करूं नये जुनें ! सांमाळावें ज्याचें त्यांनें ॥ १ ॥

'नया कुछ न करे, सनावनसे जिसके जिम्मे जो काम है उसे वह सम्बाले।'

भगवन् ! मैंने आपकी बड़ी निन्दा की, पर 'वह जीकी छटपटाहट है, शगड़नेकी मुझे बान पड़ गयी है, कोई छन्द छूट गये हों तो क्षमा करें। मेरा सच्चा बर्म क्या है सो मैं जानता हूँ— (आपके चरणोंमें मैं क्या जोर आजमाउँ ! मेरा तो यही अधिकार है कि दास होकर करणाकी भिक्षा माँगूँ।

तुम्हारे श्रीमुखके दो शब्द सुन पाऊँ, तुम्हारा श्रीमुख देख हूँ, बस यही एक आस स्वरी है ! भगवन् ! आप जस्दी क्यों नहीं आते !

> विज्ञबाई ! विश्वम्यार ! मवच्छेदके ! कोठें गुंतलीस अमे विश्वव्यापके ॥१॥ न करीं न करीं न करीं आता आळस आंहर , बहावया प्रगट कैचें दुरी अंतर ॥२॥

विठामाई ! विश्वम्मारे ! भवच्छे दके ! हे विश्वव्यापके ! तुम कहाँ उल्लब्स पद्मी हो ! अब आल्स्य न करो, न करो, न करो, तिरस्कार न करो । प्रकट होनेके लिये दर-पाल क्या !'

भगवन् ! सुक्षते आप कुछ बोलते नहीं, क्यों इतना दुखी कर रहे हैं ? प्राण कण्डमें आ गये हैं, मैं आपके बचनकी बाट बोह रहा हूँ ! मैं भगवान्का कहाता हूँ और भगवान्से ही भेंट नहीं, इसकी सुसे बड़ी लक्षा आती हैं।

भगवन् ! मेरे प्रेमका तार मत तोड़ो । आपकी कृपा होनेपर मैं ऐसा दीन-हीन न रहूँगा । पेट भरनेपर क्या संसारते यह कहना पड़ता है कि मेरा पेट भरा ! तृप्ति चेहरेसे ही मालूम हो जाती है । 'चेहरेकी प्रसन्नता ही उसकी पहचान है।'

अस्तु, इस प्रकार तुकारामजी प्रेमावेशमें भगवान्ते उत्तर-प्रत्युत्तर और विनोद-परिदान किया करते थे। कभी कोई-कोई शब्द बाह्यतः बढ़े कठोर होते थे पर उनके अंदर आन्तरिक प्रेमका जो गादा रंग भरा रहता या वह उन विद्वत जननीते योढ़े ही छिपा रहता या ! भगवान् तो अंदरकी जानते हैं! तुकाराम उनसे जैसे क्षगढ़ते थे वैसे क्षगड़ना प्रेमक विना योहे ही बनता है ? उत्कट प्रेमके बिना झगड़नेकी भी हिम्मत कहाँचे हो सकती है ? तुकारामजीने भगवान्से हुजत की, हँसी-मजाक किया, अपनी दीनता भी दिखायी और बरावरीका दावा भी किया। उनके हृदयके ये बिचिथ उद्वार उनका उत्कट भगवरप्रेम ही व्यक्त करते हैं। उनके जीकी बस यही एक लगन थी कि भगवान् अपने सगुण रूपका दर्शन दें। जबतक भगवान्के प्रत्यक्ष दर्शन नहीं होते, 'केवल युनते हैं कि वेद ऐसा कहते हैं, प्रत्यक्ष अनुभव कुछ भी नहीं, तवतक केवल इस कहने युननेमें क्या रखा है ! सतीको विद्यालक्ष्मार पहनाकर चाह जितना मिगारिये पर जबतक पतिका सङ्ग उसे नहीं मिलता तवतक वह मन ही-मन कुढ़ा करती है। जैसे ही भगवान्के दर्शन विना तुकारामजीको कुछ भी अच्छा नहीं लगता था।

पत्रीं कुशस्ता मेटीं अनादर । काय तें उत्तर येईक मानूँ ॥ ९ ॥ आर्सो आर्सो पेसी दार्जनियाँ आस । बुढो बुढतबास काय कार्वे ॥ २ ॥

ंचिडी-पत्रीमें तो कुशल-क्षेमका समाचार किखते हैं पर खयं आकर मिलनेकी हच्छा नहीं करते। ऐसे कुशल-समाचारको में क्या समझूँ ! अब आता हूँ और तब आता हूँ, ऐसी आशा दिलाना और को डूब रहा है उसे डूबने देना क्या उचित है !' यह उन्होंने भगवान्से पूछा है।

केवल नानाविधि पकार्जोका नाम ले लेनेसे ही भोजन नहीं होता; इसक्षिये भगवन् ! अपने दर्शन दो ! प्रभु ! दर्शन दो ! यही एक पुकार वह मचाये हुए थे ।

भगवत् ! तुमसे यदि भेरी प्रत्यक्ष भेंट नहीं हुई और कोरी वार्ते ही करते रहे तो ये संत मुझे क्या कहेंगे | इसको भी तिनक विचारो । मज ते हांसतील संत । जिन्हीं देखिलीत मृर्तिमंत । महणोनि उद्देगिलें चित्त । आहाच मक ऐसा दिसे ॥ ंवे संत मुझे हँसेंगे जिन्होंने तुम्हें मूर्तिमन्त देखा है, कहेंगे—बह् मक्त ऐसा ही है (केवल मिक्तिको बातें करता है, भगवान्ते इसकी भेंट कहाँ !), इससे चित्त और भी उद्विग्न होता है।

मेरे यश और कीर्तिका डंका बजनेसे ही मुझे सन्तोष नहीं हो सकता। 'जबतक में तुम्हारे चरण नहीं देखूँगा तबतक मेरे चित्तको कळ न पड़ेगी। और लोगोंका भी चित्त सुखी न होगा।'

> सकर्किनंचें समाधान । नव्हे देखित्यावांचून ॥ १ ॥ रूप दाखवीरे आतां । सहस्र भुजांच्या मंहिता॥ २ ॥

'आपके दर्शन विना सबको समाधान न होगा । इसिकेये हे सहस्रभुज ! अब अपना रूप दिग्वाओ ।'

तुम्हारा रूप अब में एक बार देख हूँगा तब मैं उलीको अपने चित्तपर सदाके लिये खींच हूँगा, और तब संत भी मुझे मार्नेगे। जिसने भगवान् के साक्षात् दर्शन नहीं किये, संतों में उसकी मान्यता नहीं। संत और मक्त वहीं है जिसे भगवान्का सगुण-साक्षात्कार हुआ हो। स्तुका कहता है, भोजनके विना उपि कहाँ ?'

## १० मिलन-मनारथ

भगवित्मस्निक्त लालमा इस प्रकार बढ़ती ही गयी, तब जागनेमें भी तुकारामजी उसी मिलनके प्रमङ्गका सुखन्वप्र देखने खगे । ध्यव मैं यका (भागलों मी आतां )' वाले अभंगमें वह कहते हैं—

भगवान् आलिङ्गन देकर प्रीतिसे इन अङ्गोंको द्यान्त करेंगे और अमृतकी दृष्टि डालकर मेरे जीको ठंडा करेंगे। गोदमें उठा लेंगे और भूल-प्यामकी पूलेंगे और पीताम्बरने मेरा मुँह पोंछेंगे। प्रेमसे मेरी ओर देखते हुए मेरी 3ड्डी पकड़कर मुझे सान्त्यना देंगे। तुका कहता है, मेरे माँ-वाप हे विश्वस्मर ! अब ऐसी ही कुछ कृपा करो । ' ऐसे-ऐसे मीठे विचारोंमें उनका मन मम्म होने लगा। प्रत्यक्ष मिळनकी अपेक्षा उस मिळनके प्रसङ्घकी पूर्व आधाओंमें कुछ और ही सुख होता है ! मिळनके एक बार ही आकण्ठ प्रेमोत्कण्ठा स्थिर हो जाती है ! पर मिळनके पूर्वके मनोरय बहे-बहे मनोहर हस्य दिवाकर विलक्षण सुख-वेदनाओंका अनुभव कराते हैं। वश्वोंके किये खिळीने खरीदने चिळये उस धणसे खिळीने वश्वोंके हायोंमें आनेके क्षणतक वश्वोंके मुख कैसे-केसे सुखाँकी करगाओंने आनन्दोत्फुछ हो उठते हैं। खिळीने हायमें आ जानेके पीछे वह आनन्द नहीं रहता। उम आनन्दमं वच्चे कैमी-कैसी उछळ-कृद मचाते हैं, पीछे वह बात नहीं रहती—फिर तो झान्ति आ जाती है। कहते हैं, वस्तु-छामके सुखकी अपेक्षा उसकी प्रतीक्षाका सुख अधिक है-विलक्षण है। अब यह आनन्द देखिये—

प्पहलेके संत वर्णन कर गये हैं कि भगवान् भक्तिके वद्य छोटे वन गये मो कैसे बने वह हे केद्यव ! मेरे माँ-वाप ! मुझे प्रत्यक्ष बनकर दिखाइये । ऑखोंसे देख दूँगा, तब तुमसे वातचीत मी करूँगा, चरणोंमें लिपट आऊँगा । फिर चरणोंमें दृष्टि लगाकर हाथ जोड़कर मामने खड़ा रहूँगा । तुका कहता है, यही मेरी उत्कण्ठ-वासना है, नारायण ! मेरी यह कामना पूरी करो ।'

पहले यह बता गये कि भगवान् मिलंगे तब धह संया करेंगे और इस अभंगमें यह बतलाया कि मैं स्था करूँगा ! में भगवान्को आँखें भरकर देखूँगा, प्रेमसे हृदय भरकर उनके पैर पकडूँगा, चरणोंपर दृष्टि रखकर हाथ बोह सामने खड़ा रहूँगा और भगवान्से हृदय खोलकर, बी भरकर बातें करूँगा ! तुकारामजीके अनेक अभंग हैं जिनमें उनकी भगवन्मिलनकी बहु उत्कण्ठा-लालमा व्यक्त हुई है। एक स्थानमें बहु कहते हैं कि भगवान्की जो सेवा में आजतक करता रहा वह सही थी या उसमें कुछ गलती थी, यह मैं उन्हींसे पृष्टूँगा। और उनसे कहूँगा कि अब 'आप अपने मुखसे मुझे सेवा बतावें, यह मैं चाहता हूँ।' और अभिकाषा मेरी यह है कि—

बोर्ड परस्परं बाढवांवे सुख । पहावें श्रीमु डोक्रेमरी ॥ ३ ॥ तुका महणे सत्य बोर्क्ता वचन । करूनी चरण साक्ष तुझे ॥ ४॥

'आपकी मेरी बातचीत हो और उससे मुख बढ़े। आँखें भरकर आपका श्रीमुख देखूँ। तुका कहता है, यह मैं आपके चरणोंको साक्षी स्वकर मच-मच कहता हूँ।' याने और कुछ में नहीं चाहता।

भगवन् ! आप कहेंगे कि 'तुमने शास्त्रोंको पढ़ा है, पुराणोंको देखा है, नंतींका सङ्ग किया है, कीर्तन-प्रवचन मुनकर तथा ब्रह्मविद्याके मन्योंका अध्ययनकर तुमने यह जाना है कि ब्रह्मका स्वरूप क्या है, 'उस व्यापक रूपको छोड़ अब मेरी छोटी-सी मूर्ति किसलिये देखना चाहते हो !' धुनिये—

कासयासी आर्म्ही व्हार्वे जीवन्मुक । सांडुनियां यीत प्रमसुस ॥ १ ॥ सुख आर्म्हांसाठीं केर्ते हें निर्माण । निर्देव तो कोण हाणे त्याया ॥ २ ॥

'यह प्रेम-सुल छोड़कर हम जीवन्मुक किसिकये हों ! आपने हमारे किये यह मुल निर्माण किया है। कौन ऐसा अभागा होगा जो इसे कात मार दें!'

मेरी उत्कण्ठा-कामना क्या है तो एक बार स्पष्ट शन्दोंमें तुमसे कहे देता हूँ--

नको अक्षज्ञान आत्मस्थितिमाव । मी मक तृंदेव ऐसे करी ॥ ९ ॥ दावीं रूप मज गोपिकारमणा । ठेवृंदे चरणावरी माथा ॥धु०॥ पाहेन श्रीमुख देईन आर्तिंगन । जीवें लिक्लोण उत्तरीन ॥ २ ॥ पुसर्ता सांगेन द्वितगुजमात । वैसोनि पकान्त सुखगोष्टी ॥ २ ॥ तुका महणे यानी न कात्री उत्तरि । माझें अर्म्यंतर जाणोनियां ॥ ४॥

ंत्रहाशन-आत्मस्थितिमाव मुझे न चाहिये। ऐसा करो कि मैं भक्त बना रहूँ और आप भगवान् बने रहें। हे गोपिकारमण ! अब मुझे अपना रूप दिखाओ जिसमें मैं अपना मस्तक आपके चरणॉपर रहूँ। तुम्हारा श्रीमुख देखूँगा, तुम्हें आलिङ्गन करूँगा, तुम्हारे उत्परसे राई-नोन उतारूँगा। तुम पूछोगे तब अपनी सब बात कहूँगा, एकान्तमें वैठकर तुमसे सुखकी बातेंं करूँगा। तुका कहता है, मेरे हृदयका हाल जानकर अब देर मत करो।

'मुझ अनायके किये' हे नाय ! अब तुम एक बार चले ही आओ । क्या कहूँ !

'तुम्हारे किये जी तहप रहा है, हृदय अञ्चला रहा है। विश्व तुम्हारे चरणोंमें लगा है। तुम्हारे विना अब रहा नहीं जाता है।'

भगवान से मैंकनेकी ऐसी कालमा लगी कि अब उसके विना एक क्षण भी चैन नहीं। 'पुकारने-पुकारते कण्ठ सूख गया !' आयु तो बीत चली, इस सोचसे भगवान्के सिवा अब चित्तमें और कोई सङ्कल्प ही न रहा। सब संकल्प जब नष्ट हो गये, अकेले भगवान् रह गये, तब वह रोफ, बह माता कसमी और वह गकड ध्यानमें स्थिर हो गये। तब तुकारामजी उनसे प्रार्थना करते हैं।

भावडके पैरोंगर बार-बार मस्तक रखता हूँ; हे गवडजी ! उन इरिको श्रीत्र ले आइये, मुझ दीनको तारिये । भगवान्के चरण जिन लक्ष्मीजीके हार्योमें हैं उनसे गिड़गिड़ाता हूँ कि हे श्रीलक्ष्मीजी ! उन हरिको शीव ले आइये और मुझ दीनको तारिये । तुका कहता है, हे शेषनाग ! आप हुगीकेशको जगाइये ।

ंह नारायण ! तुम्हं उन गांपाळांने अपने पुण्यवान् नेत्रींसे कैसा देखा होगा ! उनके उम सुखकं लोभसे मेरा मन छळ ताया है । युझे वह आनन्द कब मिलंगा ? तुम्हारे श्रीभुलकी ओर टकटकी लगाये रहनेका आनन्द कैसा होगा ? अनुभवके विना में उसे क्या जात्ँ ? तुम्हारा रूप हन ऑखोंने कब देखूँगा, तुम्हारे आलिङ्गनका आनन्द कब छाम कलँगा, चित्त प्रतिक्षण यही मोचता है ।?

इस मधुर अभंगका माव कितना मधुर है ! उन गोपालोंने तुम्हें कैता देला होगा, इस उक्तिमं स्कैता' पद चित्तको एक श्रणके लिये ठहरा लेता है । स्कैता' पदमे गोपालोंक उस सुम्बमे और 'पुण्यवन्ती (पुण्यवान्)' पदसे उनके नेत्रोंसे तुकारामजीकां वड़ी इंप्यां हुई, यह तो स्पष्ट ही है पर स्कैता' जो कियाविद्येषण है उसे इस स्थानमं ऐसा विलक्षण अर्थ-गाममी प्राप्त हुआ है कि चित्तको ठहरकर और ठहरना पुलता है । वह श्यामधननील, उनका वह पीताम्बर, तह मुकुट, वे कुण्डल, वह चन्दनकी लौर, वह निर्मल कौस्तुभमणि और वह वैजयन्तीमाला, वह सुलानिर्मत श्रीमुन्द, ऐसे वह राजन सुकुमार मदन-मूर्ति श्रीकृष्ण मामने लड़े हैं और उनके मखा गोपाल पयी निमंपालन रक्षमयक्तिमिक्ति अनुमार अनिमेष लोचनोंसे उनके सखा गोपाल पयी निमंपालन रक्षमयक्तिमिक्ति अनुमार अनिमेष लोचनोंसे उनके सुन्दर मुल-कमलकी और आनन्दानुभवते स्थिर होकर देख रहे है—यह सम्पूर्ण हस्य तुकारामजीके नेत्रोंके सामने नाच रहा या अब उन्होंने कीना' पद लिखा, इस पदसे सुचित होता है । इसी पदमे यह

भाव भी प्रकट होता है कि मंरा भाग्य कम खुलेगा जब मुझे भी उस आनन्दका अनुभव होगा ! गोपालोंके उस मुखले मेरा मन भी लक्ष्याया है, मेरी वह आस कब पूरी होगी, मैं अपने नेत्रोंसे औक्ष्रणको बीमर कब देलूँगा, श्रीकृष्ण अपनी बाँहोंसे मुझे कब अपनी खातीसे लगावेंग, तुकारामबी कहते हैं कि प्रतिक्षण मेरे चित्तमं यही लालमा लगी रहती है। तुकारामबीके जीकी यह लालमा जानकर भक्तवत्सल भगवान् श्रीकृष्णने उत्तपर श्रीम ही कुपा की।



# दसकाँ अध्याय श्रीविद्रल-स्वरूप

चरियेर्ले रूप ऋष्ण नामबुंची । परब्रह्म क्षितीं उतरलें ॥ १ ॥ उत्तम हें नाम रामऋष्ण जनीं । तराबयालानीं भवनदी ॥ २ ॥

'अिक्रण-नामके मीतर भगवान्ने निज रूप धारण किया। परज्ञस भूमण्डरूपर उतर आया। भव-नदी पार करनेके लिये जगत्में यह राम-कृष्ण-नाम उत्तम है।'

> देवकीनन्दने । केर्जे आपुत्या चिंतने ॥१॥ मज आपुलिया ऐसे । मना लाबूनिया पिसे ॥२॥

'देवकीनन्दनने अपने चिन्तनसे, मनको पागल बनाकर मुझे अपना जैसा बना किया।'

#### १ विद्रल अर्थात श्रीकृष्णका बाल-रूप

पिछले अध्यायमें इसलोगोंने यह देला कि तुकारास**नी मगवान्के** सगुण रूपके दर्शन करना चाहते थे। अन यह देलें कि वह सगवान्के किस रूपका दर्शन चाहते थे, किस रूपके प्रेमी थे। जिसके चित्तमें जिस रूपका प्यान होता है उसी रूपमें मगवान् उसे दर्शन देते हैं, यह सिद्धान्त है। इसकिये वह किस रूपका ध्यान करते थे, कौन-सा रूप उन्हें अल्बन्त प्रिय था, किस रूप, चरित्र और गुणोंके गीत उन्होंने गाये हैं, खाते-शीवे

उठते-बैठते, जागते-सोते, घर-बाहर तथा समाधि-व्युत्यानमें मगबान्के किस रूपकी ओर उनकी हो लगी थी। यह देखें । होग कहेंगे कि तुकारामजी श्रीपाण्डरङ्ग (श्रीविद्वल ) के भक्त थे, यह तो प्रसिद्ध ही है, इसमें दूँद-लोज करनेकी कौन-सी बात है ? इसपर मेरा उत्तर यह है कि। यह बात इसचमुच ही दूँद-खोज करनेकी है। कम-से-कम मुझे जिस दिन इसका पता लगा उस दिन एक वही उलझन सलझ गयी वह क्या बात है सो आगे लिखते हैं। तुकारामजीके कुलदेव विद्वल थे, बचपनसे ही वह विद्वलकी उपासनामें थे। उनके अभक्कोंमें भी सर्वत्र पाण्डरक (विहल ) का डी नाम-कीर्तन है जिससे यह स्पष्ट है कि वह विहलका ही ध्यान करते थे । 'विद्वल' पदसे (विष्णु-विट्ठ-विद्वल-विटोबा) श्रीविष्णुका ही बोध होता है । 'विष्णु' पदका अर्थ है 'व्यापक'---'न्याप्नोतीति विष्णुः'--सर्वन्यापी 'अत्यतिष्ठदृशाङ्गुलम्' भगवान् महाविष्णु । महाविष्णुकी उपासना वेदोंमें भी है। वेदोंका विष्णुसूक्त प्रसिद्ध है। महाराष्ट्रमें भगवद्भक्तोंको विष्णदास, वैष्णव कहते हैं। 'हम विष्णदासोंको अपने चित्तमें भगवानका चिन्तन करना चाहिये,' 'विष्णुमय जग देखना वैष्णवींका धर्म है, 'वैष्णव वही है जो भगवानपर ही ममत्व रखता है' इत्यादि वचन तुकारामजीके प्रसिद्ध ही हैं। तुकारामजीने ·विठोबा' नामकी व्युत्पत्ति 'गरुडवाइन,' 'गरुडघ्वज' लगायी है, यह इम पहले देख ही चुके हैं। अब---

्तुम क्षीर-तागरमें ये। पृण्डलीक तुम्हें पण्डरीमें ले आये। मक्तिसे पर तुम्हारा अवतार हुआ। पुण्डलीक तुम्हें पण्डरीमें ले आये। मक्तिसे तुम हाथ लगते हो।

भगवान् विष्णुने युग-युगमें असंख्य अवतार धारण किये हैं। यह पाण्डुरङ्ग 'बृद्धिके जाननेवाले और लक्ष्मीके पति हैं। इन्होंने अनेक अवतार हिये पर 'कृष्णस्तु भगवान म्वयम्' (श्रीमद्भागवत १।३। २८) इस वचनकं अनुमार श्रीविष्णुकं पूर्णावतार श्रीकृष्ण ही हैं। श्रीविष्णु शुद्ध-तस्वकं द्रीर-सामरमे द्यायन कर रहे ये और एक बार पृष्वीपर कंमादि असुरीने बड़ा उत्पात मचाया, तब गोकुलमें म्वालोंके पर अवतार जिल्होंने लिया उन श्रीकृष्ण परमात्माको ही पुण्डलीकने अपनी मिकिके बलसे पण्डरीमें ईटपर लड़ा किया है। वेदोंने जिन मगवान्की स्तुति की है वही नन्दकं यहां अवतरे—

निगमार्चे वन । नका श्रीष्ट्रं कर्ष**ं शीण ॥ ९ ॥** श्रोग गोंक्रियार्चे वर्ग । बाबतेसे दावे**वरी ॥ २ ॥** 

'निगमके बनमं भटकते-भटकते क्यों थके जा रह हो ! ग्वालोंके घर चले आओ, यहां वह स्म्मीम वैंधे हैं।'

भगवान् विष्णुकं पृणावतार श्रीकृष्ण ही श्रीविद्वल हैं ।

भीता 📆 उपनेशिकी । ते .. विधेवरी माउली ॥

भीताका जिन्होंने उभदेश किया वहीं मेरी मैया इस ईटपर खड़ी  $\dot{z}$ ।

श्रीतुकाराम त्रीके हृदयकी प्रियमृति यह यी—यही श्रीविडल श्रीकृष्णकी मृति । उपांक दर्शनींकी लालमा उन्हें लगी थी ।

'उद्धव और अनुरक्तं, अम्बरीयको, रुक्माञ्चद और प्रह्लादको जो रूप तुमने दिलाया वही मुझे दिखाओ । तुम्हारा श्रीमुख और श्रीचरण में देलूँगा, जरूर देलूँगा, उभीमें मन लगा अधीर हो उठा है । पाण्डवॉको जव-जव कष्ट हुआ तब-नव मगरण करते ही तुम आ गये । द्रीपदीके किये तुमने उसकी चोलीम गाँठ योष दी । गाँपयोंक साथ कीतुक करते हो, गौओं और म्वालीको मुख देते हो । अपना वही रूप मुझे दिखा दो । तुम तो अनायके नाथ और श्वरणागतोंके आश्रय हो। मरी यह कामना पूरी करो।'

उद्धव और अक्रूरको नित्य दर्शन देनेवाले, पाण्डवोंको दुःखर्मे दर्शन देनेवाले, द्रौपदीकी लाज रखनेवाले, गोपियोंकी मनोवाञ्छा पूरी करनेवाले, गौ-वालोंको सङ्ग-सुख देनेवाले औक्रूप्णके ही दर्शनोंके लिये तुकाराम तरल रहे थे । स्पष्ट ही कहते हैं, 'स्थामरूप चतुर्भुज-मूर्ति अक्रिप्ण नाम ही चित्तका सङ्कष्ट्य है।' वह श्रीमुख और श्रीचरण मुझे दिखाओ, उन्हें देखनेके लिये मेरा मन उतावला हो गया है।

ंबंदुरु आमुर्चे जीवन । आगमनिगमाचे स्थान॥
ंबिडल ही इमारे जीवन हैं । विडल ही आगम-निगमके स्थान हैं।

कृष्ण माझी माता कृष्ण माझा पिता।
'कंणा ही मेरी माता हैं, कृष्ण ही मेरे पिता हैं।

विद्वल और श्रीकृष्ण दोनों नाम जहाँ नहीं एक ही लक्ष्यके बोधक हैं। जीक जीवन एक श्रीकृष्ण ही हैं। तुकारामजी श्रीकृष्णका ध्यान करते ये श्रीर अब हम यह देखेंगे कि वह ध्यान बालस्य बालकृष्णका या। बाल्यकालकं तीन मुख्य भाग होते हैं, सात वर्षतक कंगल वाल, चौदह वर्षतक कौमार और इक्कीम वर्षतक पौगण्ड। श्रीकृष्णकी जिन प्रेममय लीलाओं के पीछे भक्तजन पागल हो जाते हैं ये लीलाएँ प्राय: यहले मात वर्षकी हो हैं।

एक अभक्तमें नुकारामजीने गूलरके 'कीहों' का दशन्त देकर पुरुषोत्तम श्रीअनन्तकी बिराट्वा दिखायी है। गूलर-फलमें अमल्य कीह होते हैं। उन कीहोंको उतना-मा गूलर-फल ही ब्रह्माण्ड प्रतीत होता है। ऐसे असंख्य फल गूलरके दुक्षमें होते हैं। ऐसे असंख्य दृक्ष इस नव सण्ड पृथ्वीपर हैं। हम जिसे ब्रह्माण्ड समझते हैं ऐसे असंख्य ब्रह्माण्ड उस बिराट् पुरुवके एक रोमपर हैं और ऐसे असंख्य रोम उस विराट् पुरुवके हारीरपर हैं और ऐसे अनन्तकोटि विराट् पुरुव जिसके पेटमें समाये हुए हैं उन परमपुरुवको हम कहाँ हुँदुँ, कहाँ देखें !

तो हा नंदाचा बालमुकुंद । तान्हा म्हणवी परमानंद ॥

'वही यह नन्दके बालमुकुन्द हैं। वही परमानन्द यहाँ दुधमुँहे नन्हे

बालक बने हैं।

'अनन्त ब्रह्माण्ड जिसके एक रोमपर हैं, ऐसा वह महाकाय (परमपुरुष ) यह देखिये ग्वालोंके यहाँ ग्वालोंके घर देहली लाँघते हुए हार्योको देहलीपर टेककर चलते हैं और वही बढ़े-बढ़े दैत्योंको घरतीपर मार गिराते हैं, पुराण उन्हींके गीत गाते हैं। तुका कहता है, उनमें सब कलाएँ हैं।

तत्त्वशानके भूत्वे विद्वानोंके लिये श्रीकृष्णने गीता गायी है । क्याओंके प्रेमियोंके लिये महाभारत मौजूद है। पर आजतक जो-जो भगवद्गत्त और साधु-संत श्रीकृष्णपर मुख्य हुए वे उनके दिक्य प्रेममय बाल-चरित्रोंपर ही मुख्य हुए हैं। धनन्द-नन्दन कहानेवाले वह नन्दे कान्हा, यंगीके बजानेवाले, गोपालोंकी छार्ने लानेवाले, वह दही-दूच मालन-चोर-—

'विश्वोंके जनिता । कहें यशोदासे माता ॥' (विश्वाचा जनिता । म्हाणे यशोदेशी माता ॥)

'अनन्त ब्रह्माण्ड जिसके उदरमें है वह हरि नन्दके घर बालक हैं। कैसी अचरजकी बात है, कन्हैयाकी पहेली कुछ समझमें नहीं आती। पृथ्वीको जिसने सन्तुष्ट किया, यद्योदा उसे खिखाती हैं। विश्वव्यापक जो कमखापति हैं उन्हें प्रवाक्तिं गोदमें उठा लेती हैं। तुका कहता है, वह ऐसे नटवर हैं कि भोग भोगकर भी ब्रह्मचारी हैं।

'सुम्दर नवल-नागर बालरूप है और फिर वहीं कालीय सर्पकों नायनेवाला कालरूप है । वहीं गौओं और ग्वालोंके साथ पुण्डलीकके पास आ गये । वहां यह ¡दिगम्बर ध्यान है, किटपर कर घरे द्योभा पा रहे हैं। मूद्जनोंको तारनेकी उन्होंने पुण्डलीकसे द्याप्य की है। तुका कहता है, वैकुण्डवासी भगवान् भक्तोंके पास आकर रहे हैं।

बालरूप भक्तोंको बड़ा ही प्यारा लगता है। गौ-खालोंके सङ्गका बालरूप ही तुकारामजीके जीका जीवन था। कालीयदहमें कालीयके काल बननेवाले यह 'बाल' कृष्ण ही भक्तोंके प्राण-धन वन नैठे हैं। वह 'भोले-भाले -बाल-पाण्डुरङ्ग' जिन्होंने 'काग-बक आदि दैंग्योंको बचपनमें ही मार डाला उन्हें मुझे दिखाओ। वह नन्द-नन्दन मेरे जीवनके आनन्द हैं।'

> इन्हीं भोले बाल-पाण्डुरङ्ग' की ओर तुकारामजीकी को लगी थी। पाडुरंग ध्यानीं पाडुरंग मनीं। जागृतीं स्वप्नी पाडुरंग॥

अंत हिर बाहर हिर । हिर्ने धरीं कोंद्रिलं॥ 'अंदर हिर बाहर हिर, हिरने ही अपने अंदर बंद कर रखा है।' बाल-कृष्णने ही उन्हें अपना चसका लगा रखा था। तुकारामजीके निदिच्यास और कीर्तनके विषय भी श्रीबालकृष्ण ही थे। तीन आणि दुवैकामां । मुलराशि दिन्किया ॥ १ ॥

विवित्ते ःचारावें । केलें देवें गोकुर्का ॥ २ ॥

सावलें रूपडें चोरटें चित्ताचें । उमें पंढरीचें विटेवरी ॥ १ ॥
होकियाची वर्णा पाहतां न पुरे । तयालागीं शुरे मन मार्शे ॥ शु० ॥

श्राण निषा पढ़ कुडी ये सांडोनी । श्रीमृक्ष नयनीं न देखतां ॥ २ ॥
चित्त मोहिंगें नंदाच्या नंदनें । तुका म्हणे येणे गरुडच्बें ॥ ३ ॥

4दीन और दुर्बलके लिये हरि-कथा ही सुखका संबल है। वहीं चरित्र-कीर्तन करना चाहिये जो भगवान्ने गोकुलमें किया।'

्वह व्यामरूप चित्त-चोर पण्डरीकी ईटपर खड़ा है। उसको देखते हुए नेत्र कभी तृप्त नहीं होते, उसीके लिये मेरा जी छटपटा रहा है। उन श्रीसलको इन ऑखोंसे न देखते हुए प्राण इस कलेबरको छोड़कर निकलना चाहते हैं। इस गरुडध्वज नन्दनन्दनने चित्त मोह लिया है।

इन मय उक्तियोंने यह स्पष्ट हो जाता है कि इन पनन्दनन्दन स्थाम? ने ही तुकारामजीका मन मोह लिया या और तुकाराम उन्हींके दर्शनोंके लिये व्याकुल हो रहे थे।

### २ ज्ञानेश्वर-नामदेवादिकी सम्मति

विहल नाम श्रीकृष्णकं वालरूपका ही है, इस वातको ध्यानमें रावनेने यह ममझमे आ जाता है कि हमारे माधु-मंतोंने श्रीकृष्णकी केवल वाल-लीलाओंको ही ऐसे विलक्षण प्रेमसे क्यों गाया है। सूरदास, मीरावाई, नरसी महता आदि उत्तरापर्यकं श्रीकृष्ण-भक्त और ज्ञानेश्वर, नामदेव, एकनाय, तुकाराम, निलोवाराय प्रश्ति महाराष्ट्रके श्रीकृष्ण भक्त श्रीकृष्ण की वाल-लीलाओंका ही बढ़ें प्रेमसे वर्णन करते हैं। महाराष्ट्रके कृष्ण-भक्तोंक श्रीकृष्णकी वाललीलांक वर्णन भिन्न-भिन्न भाषाओंभ्रं छंप हुए

हैं । ज्ञानेश्वर और एकनायने अध्यात्मदिक् दिखाते हुए बाळळीळाका वर्णन किया है । इन्होंने तथा नामदेभ, तुकारामजी और निलाजीन श्रीकृष्णका बाळ-चरित्र कंत-वश्वतक वर्णन करके तथा यह स्वित करके कि श्रीकृष्णका दारकाषीश हुए, बाळळीळा-वर्णन समाप्त किया है । श्रीहरि-हरकी एकात्मता और श्रीविष्णुके सब अवतारोंकी—विशेषकर राम और कृष्णकी—मिल्का यद्यपि इन सबने ही वर्णन किया है, तथापि एकनिष्ठ सगुणोपासनकी दृष्टिसे देखा जाय तो ये पॉचो संत श्रीकृष्णके उपासक ये और श्रीकृष्णके मी बाळरूप—बाळचिति (श्रीविदळ) के ही उपासक ये, यह बात निर्विवाद है । क्या शानेश्वरीमें और क्या एकनाणी मागवतमें श्रीकृष्ण-चरित-सम्बन्धी जो-जो उल्लेख हैं वे उनकी बाळळीळासे ही सम्बन्ध रखते हैं । इसके कुछ उदाहरण यहाँ देते हैं—

(व) जानेश्वर महाराजके अभंगोंमें श्रीविहलभगवान्की स्तुतिके प्रसङ्कमें व्यसुदेव-कुँवर देवकी-नन्दन' 'वृन्दावन-विहारी ब्रह्मनन्द-नन्दन' ऐसे ही विशेषण आये हैं और वर्णन भी इसी प्रकारका है कि, 'उपनिषदों के अन्तर्यामी हैं पर सद्यारीर चरणोंपर खड़े हैं,' 'कैसा सुन्दर गोपवेष है,' 'पेड्क पत्तोंक गुच्छे सिरपर खड़े किये, अभरोंपर बंसी रखे, नन्दलाल खालकी शोभा क्या बखानूँ,' 'इन्दु-वदन-मेला लगा है, वहाँ वृन्दावनमें आप रासकीहा कर रहे हैं' यह मनोहर वर्णन श्रीकृष्णके बालरूपके ध्यानसे निकला है। जानेश्वरीमें भी 'वृष्णीनां वासुदेवोऽस्मि' (गीता १०। ३७) पर भाष्य करते हुए जानेश्वर महाराज कहते हैं—

भी बसुदेव-देवकीके कारण पैदा हुआ, जो यश्चोदाकी कन्याके बदलेमें गोकुल गया वह में हूँ । प्रताको प्राणीसमेत जो पी गया वह में हूँ । बचपनकी कली अभी खिली भी नहीं कि पृथ्वीके दानवोंका जिसने संहार किया; जिसने अपने हाथपर गोवर्धन-गिरिको उठाकर महेन्द्रका

गर्व हरण किया; जिसने काळीयका दमनकर काळिन्दीके हृदयका दुःस दूर किया; जिसने भमक उठी हुई आगसे गोकुळकी रक्षा की जिसने ब्रह्माको, बछड़े हर छे जानेके कारण, दूसरे बछड़े निर्माणकर, नादान बना दिया; बचपनके मोरमें ही जिसने कंस-जैसे बहे-बहे दैत्योंको देखते-ही-देखते सहज ही मार हाळा, वह मैं ही हूँ। ( ज्ञानेश्वरी अ० १० । २८८-२९१ )

शानेश्वरीमें 'विद्वल' नाम 'नहीं' कहनेवालोंको चाहिये कि इस अवतरणको अच्छी तरह पदकर मनन करें । 'यादवोंमें जो वासुदेव हैं वह मैं ही हूँ,' इसका व्याख्यान करते हुए शानेश्वर महाराज कंसवचतककी ही श्रीकृष्ण-लीलाका वर्णन करते हैं और आगेका हाल तो तुम जानते ही हो यह कहकर आगे कुछ कहना टाल देते हैं, इससे भी क्या यह स्पष्ट नहीं होता कि शानेश्वर महाराज मुख्यतः वाल-कृष्णकी ही मिक्त करते थे ! जो वर्णन उन्होंने किया है वह श्रीविद्वलका है और श्रीविद्वल ही उनके उपास्य थे, इस वातके प्रमाणस्वरूप यह अवतरण पर्यात है।

(इ) नामदेवरायके अभंगोंमें भी विद्रल-स्वरूपका ऐसा ही स्पष्ट बोच होनेयोग्य अनेक प्रसङ्ग हैं । 'अनिर्वचनीय ब्रह्म' कहकर निगम जिसका वर्णन करते हैं, जो उपनिषदोंको मयकर निकाला हुआ अर्थ है, वेद जिसे सारका सार, श्रवणोंका श्रवण, नयनोंका नयन, शानका दर्पण और सब भूतोंका व्यापक, चित्तको चेतानेवाला, बुद्धिका पालन करने-बाला, मन और इन्द्रियोंको चलानेवाला, निर्विकरूप, निराकार, निःश्रूत्य, निराधार, निर्गुण, अपरम्पार कहते हैं वह परमात्मा, नामदेव कहते हैं कि,

ध्गोकुल-म्बाल बनकर यद्योदाका लाल कहाता है—यही जो चिन्मय चिद्रुप अक्षय अपार परात्पर कहा जाता है।' ्उन्होंको देखो, भीमाके तटपर समचरण विह्नकर होकर हैटपर खड़े हैं । श्रानियोंका श्रेय और बोगियोंका प्येय वहाँ कैसे पहुँचा ? वेणु-नादसे प्रसन्त होकर भगवान् पण्डरीमें इस रेतके मैदानमें आये । उस चतुर्युंग-मूर्तिको पुण्डकीकने जब देखा तब एक हेट उनके सामने रख दी। उसी हैटपर विह्नुक खड़े हुए। वह छवि त्रिसुवनपर छा गयी। ?

'निर्गुणका वैभव भक्तिक भेषमें आ गया, वही यह विद्रक्टनेष बन गया । पुण्डलीकने अपनी साबनाके द्वारा जो भक्ति-सुख दिया उससे भावमय भगवान मोहित हो गये ।'

वह भगवान् कौन हैं १---

'वह भगवान् हरि हैं; गोकुलके, वसुदेव-कुलके, स्योदाकी गोदके बाक-कृष्ण हैं।

नामदेवरायके स्तुति-स्तोत्रमें भी—-श्रीधरा अनंता गोविंदा केशवा । मुकुंदा माधवा नारायणा ॥ देवकीतनया गोपिकारमणा । मकउद्धरणा केशिराजा ॥

गोवर्थनघरा गोपीमनोहरा । मककरुणाकरा पहुरंगा ॥ भगवान् 'पाण्डुरङ्ग' को इन्हीं वाळ-कृष्ण नामींचे पुकारा है ।

शृतिके लिये जो परज्ञहा दुर्बोच है वह सगुण कैसे हुआ ! इसका उच्चर यह है कि 'ज़कमें जैसे ज़लके ओड़े होते हैं, वैसे निराकारमें साकार होता है। सगुण-निर्गुण-मेद केवक समझानेके लिये हैं, यथायेमें पाण्डुरङ्ग 'पूर्णताके साथ सहक-में-सहज हैं। वहीं भक्तोंके लिये हैंटपर लड़े हैं। उनके नाम-संकीर्गनके, नामदेव कहते हैं कि, मेरा मनस्ताप नष्ट हुआ, चित्तको शान्ति मिली। परब्रह्म अविनाशी और आनन्दघन है, पर हमें तो प्रेमसे पनहानेवाली विठामाई ही प्यारी कगती हैं।

(ल) एकनाय महाराजने शल-कृष्ण-मक्तिकी हद कर दी है। पहलं ही अध्यायमे वह कहते हैं—

भगवान् अनेक अनतार अवतर । पर इस अवतारकी नवस्ता कुछ और हां है। इसका अभिप्राय देवता भी नहीं बानते । उस अगम्य हिरलीलाको देखते ही बनता है। पैदा होते ही मैयासे अलग हुए, अपनी लीलासे आप ही लालित-पालित होकर बढ़े । बचपनमें ही मुक्तिका आनन्द दिलाने लगे । पुतनादि सबको स्वश्नरिस मुक्ति अपण की । बालक होकर उच्चानांको ही मारा, संसारके देखते सिंह-जैसे महान् पराक्रमी ये पर बालपनके बाहर तिलमर भी नहीं रहे । ब्री-पुत्र सबके रहत, ये ब्रह्मचारी; यह लीला भी उन्होंने दिलायी । भक्ति, मुक्ति और मुक्ति तीनोंको एक पंक्तिम विद्याया । इनकी कीति में क्या बखाएँ ! मिट्टी लाकर इन्होंने विश्वरूप दिलाया ।

जो चरित्र मन्ध्यको अत्यन्त प्रिय होता है उसका जी खोलकर वर्णन किये विना उसमे नहीं रहा जाता । श्रीकृष्णके लावण्य और यशका अन्पम वर्णन एकनाणी भागवतके इसी अध्यायमें ( २३८ से २७३ तक और २८९ से ३०९ तक ) अवस्य पढ़नेयोग्य है । सकल लोकलालन बाल-कृष्ण जिनकी अङ्ग-सङ्गप्रभासे संसारको शोभा प्राप्त हुई, पुष्पक परज्ञ ही हैं।

भी जमा दुआ हो या पित्रला हुआ, वह है त्री ही, उसका वीपन तो कही नहीं गया; वैसे ही ब्रह्म जो अध्यक्त है वहीं साकार बन गया; इससे उसका ब्रह्मत्व तो कहीं नहीं गया । उसीकी बनी मूर्ति है, परब्रह्म तो उसमे भरा हुआ है। परब्रह्मके सगुणरूप यह श्रीकृष्ण सकल सौन्दर्यके अधिवास, मनोहर नटवेष धारण किये लावण्य-क्लान्यास और स्वयं जगदीश्च हैं। इनके इस नित-नवल-सौन्दर्य और तिजको देखकर इनके पर्वाङ्गमे लोगोंकी ऑखें गड़ जाती हैं और मन कृष्णस्वरूपको आलिङ्गन करता है। नेत्र आतुर हो उठते हैं, उस लोभसे ललचाते हैं, नेत्रोकं जिह्नाएँ निकल पड़ती हैं। ऐसी उन स्वानन्दर्ममं साकार श्रीकृष्णको शोभा है। जिस दृष्टिन उन श्रीकृष्णको देखा वह दृष्टि फिर पीछे फिरकर नहीं देखती, श्रीकृष्णस्पार हो देखती हैं। अधिकाधिक आलिङ्गन करती हैं, सारो सृष्टि श्रीकृष्णमय ही देखती हैं।

'कटिमें सुवर्णाम्बर सुज्ञोभित हो रहा है और गर्लमे पेरोतक वनमाळा ळटक रही है। उन सुन्दर मधुर पनश्यामको देखते हुए नेत्रोंसे मानो प्राण निकळ पड़ते हैं।

श्रीकृष्ण लीलाविष्ठह हैं । उनका शरीर लोकाभिरास और ध्यान धारण सङ्गल है । वेदोंका जन्मस्थान, पट्धाल्लोंका समाधान, पट्टरानोंकी पहेली—ऐसा यह श्रीकृष्णका पूर्णावतार है । (नाय-मागवत २१ -२६८ ) और 'उसमें भी वालचरित्र ही नवसे अधिक सधुर, सुन्दर और पवित्र हैं (८२) और वही सब मक्तोंको प्रिय है । वही श्रीकृष्णकी वालमूर्ति पण्डरीमें विद्वलनाम-स्पसे ईंटपर खड़ी है । यही इमार महाराष्ट्रकं संतोंके उपास्य देव है ।

श्रीकृष्ण ही श्रीविद्धल हैं, यह बात संतोंक वचनींसे प्रमाणित हो चुकी। पर इसी सम्बन्धमं एक ऐतिहासिक प्रमाण भी मिला है। श्रीकृष्णावतारको हुए पिछली याने संबत् १९९० की जन्माष्टमीको पूरे ५०१८ वर्ष बीते ! श्रीकृष्णका जन्म विक्रम संवत्के ३०२८ वर्ष पूर्व माद्रकृष्ण ८ को रोहिणी नक्षत्रपर मध्यरात्रिमें हुआ । राववहाहुर चिन्तामणि विनायक वैद्यने अपने ध्वीकृष्ण-चरित्र' के परिधिष्ट-भागमें व्योतिष-गणनाके आधारपर यह खिला है कि उस दिन बुधवार या । इसको पढ़ते ही यह बात ध्यानमें आ गयी कि वारकरी बुधवारको इतना पवित्र और पृज्य क्यों मानते हैं कि उस दिन पण्डरीये प्रस्थान नहीं करते और विद्वलको वार कहकर वह दिन श्रीविद्वलके भजन-पूजनमें ही वितावे हैं । वह दिन श्रीकृष्णका जन्म-दिन है, यह बात ज्ञात होनेपर बड़ा आनन्द हुआ । पण्डरीके वारकरी सम्प्रदायके आदिप्रवर्तकको यह वास निश्चय ही ज्ञात रही होगी कि बुधवारके दिन श्रीकृष्णका जन्म हुआ है, अन्यपा बुधवार ही खास तौरपर मगवान्का दिन न निश्चित किया जाता ।

#### ३ श्रीकृष्णकी बाललीलाएँ

शानेश्वर, नामदेव, एकनाय, तुकाराम और निकाबीहारा वर्षित श्रीकृष्णलीलाओंमें श्रीकृष्णके वालचरित्र अर्थात् वाल्य और कौमार अवस्थाके चरित ही गाये गये हैं। कंसादि असुरोंके अत्याचार-मारसे दवी हुई पृथ्वी क्षीरसागरमें शयन करनेवाले श्रीविष्णुकी शरणमें गयी, विष्णुने उसे अभय-दान किया, वसुदेव-देवकीके विवाह-सम्यमें आकाशवाणी दुई और कंसको यह माल्म हुआ कि देवकीका आठवाँ पुत्र मेरा काल होगा, उसने उसके सात बच्चे मार बाले, कारागारमें ही श्रीकृष्ण प्रकट हुए। वसुदेवने उन्हें गोकुल नन्दके घर पहुँचा दिया, मार्गमें लोहेकी श्रंब्रुलारें तबातह टूट गर्या और यमुना मैयाने रास्ता दिया, कृष्णके मनोहर वालकरने सब गोप-गोपियोंका चित्त मोह लिया, कृष्णके मारनेके किये कंसके मेजे पूतना, शकटासुर, गूणावर्त, वत्सासुर, प्रकम्म, अधासुर, वक, केशी, चेनुकासुर आदि असुरोंको श्रीकृष्णने वचपनमें ही सहज ही मार बाला, उँगलीपर गोवर्षन गिरि उठाया, यशोदाको अपने मुँहमें

ब्रह्माण्ड दिखायाः ब्रह्माका गर्व उताराः वृन्दावनमें गोपौके सङ्ग अनेक प्रकारके खेळ खेळे, दघ-दही-मन्खन चुराकर गोपियोंका चित्त चुराया, श्रीकृष्ण-प्रेमसे वे पति-पुत्र, घर-द्वार भूल गर्यो, गोकुल और बुन्दावनकी लीलाओंसे आबाल-बृद्ध-वनिता सभी कृष्ण-प्रेममें पागल हो गये, पीछे कृष्णने मधुरामें जाकर चाणुर-मृष्टिकादि मर्लोको मारकर अन्तमें कंसका भी अन्त किया, कुछ काल बाट श्रीकृष्ण द्वारकाचीश हुए । इन सब घटनाओंको श्रीकृष्ण-भक्त संत कवियोंने बाल-लीलामें अत्यन्त प्रेमसे बलाना है। काँदौके अभक्त, ग्वालिन, डण्डोंका खेल, आती-पाती, कबड़ी इत्यादि खेलोंपर जो अभङ्ग हैं उनका भी बाल-लीलावर्णनमें ही समावेश होनेसे इसमें कुछ भी सन्देह नहीं रह जाता कि गोकल-वासी बुन्दावन-विहारी श्रीकृष्ण ही हमारे भक्त संतोंके भगवान श्रीविद्वल हैं। श्रीकृष्णका उत्तर-चरित सबको विदित ही है। तुकारामजीके ही वचनके अनुसार 'जिन्होंने गीताका उपदेश किया वही यह मेरी माता है जो ईटपर खडी हैं, अर्जनको भगवद्गीता और उद्भवगीता बतलानेवाले, पाण्डवके सहायकः द्वारकाधीश श्रीकृष्ण कौरव-पाण्डव-युद्धके कारण महाभारतके द्वारा परम राजनीतिज्ञके रूपमें संसारपर प्रकट हुए तथापि इमार भक्ती और संतोंको जो श्रीकृष्ण परम प्यारे हैं वह गोकुलके ही श्रीकृष्ण हैं। गोकलके ही श्रीकृष्ण करक्षेत्रके गीता-वक्ता हैं। श्रीकृष्ण एक ही हैं। तथापि श्रीकृष्णने जगदुद्धारके लिये गोकुल-वृन्दावनमें जो भक्ति-रस-परिष्ठावित परमानन्ददायिनी लीलाएँ की वे ही भक्तोंके प्रेमकी वस्त हैं। इस कारण गोकुछके श्रीकृष्ण ही उनके उपास्य हैं। स्वामी विवेकानन्दने कहा है--- श्रीकृष्ण सब मनुष्योंका उद्धार करनेके लिये अवतार लिये हुए परमात्मा हैं और गोपी-लीला मानवधर्मान्तर्गत भगवत्प्रेमका सारसर्वस्व है । इस प्रेममें जीव-भावका लय होकर परमात्मारे तादात्म्य हो जाता है । श्रीकृष्णने

 <sup>&#</sup>x27;प्रदुख भारत' सन् १९१५ जनवरी मासका अङ्ग ।

বু০ ব্য০ ২৩—

गीतामें 'मर्वधर्मान् परित्यत्य मामेकं शरणं व्रव' वो उपदेश दिया है उसकी प्रतीति इमी लीलामें होती है । भक्तिका रहस्य जानना हो तो बाओ और इन्दावन-लीलाका आश्रय करो । श्रीकृष्ण दीन-दुलियोंके, भिखारी-कंगालोंके, पापी-पामरोंके, बाल-बच्चोंके, स्त्री-पुरुषोंके, सबके परम उपास्य हैं । व्युत्पन्न पण्डत और शाब्दिक तत्त्वशोंने वह दूर हैं, मोले-भाले अवानोंके समीप हैं । उन्हें शानका शौक नहीं, वह शुद्ध प्रेमके भूले और मोक्ता हैं । गोपियोंके लिये श्रीकृष्ण और प्रेम एकरस हो गये थे । ह्यारकामें श्रीकृष्णने कर्मयोग सिखाया और इन्दावनमें भक्ति-प्रेमकी शिक्षा दी । श्रीकृष्ण प्रेम, दया और क्षमाके सागर हैं ।

# ४ श्रीतुकारामद्वारा लीला-वर्णन

तुकारामजीने अपने उपास्य भगवान् श्रीविद्धलकी जो बाललीलाएँ गायी हैं उनमं भी ग्वाल-ग्वालिनोंकी अलीकिक भक्ति और श्रीकृष्णकी भक्तवस्मलता अत्यन्त प्रेमसे बलानी है।

'अविनाशी ब्रह्म आकार चारणकर दैखोंका मंहार करने आ गया । भक्तजनोंका पालन करनेके लिये गोकुलमें राम और कृष्ण आ गये । गोकुलमें आनन्द-मुख प्रकट हुआ । घर-घर लोग उसीका आसरा मानने लगे।'

गोपियोंकी प्रगाद कृष्ण-भक्ति देखिये---

'उनके पूर्व पुण्यका हिमाब कीन खगा सकता है जिन्होंने मुरारीको खेळाया—अन्तःसुलसे खेळाया और बाह्य सुलसे भी, और उन्हें पाकर मुखका चुम्बन दिया ? भगवान्ने उन्हें अन्तःसुल दिया जिन्होंने एकनिष्ठ भावसे उन्हें जाना । श्रीकृष्णमें जिनका तन-मन छग गया, जो घर-द्वार और पति-पुत्रतकको भूल गयी, उनके किये धन, मान और जन विष-से हो गये।' 'चारों वेद जिसकी कीर्ति बखानते हैं वह खाकिनोंके हायों बँध बाता है। मक्खन चुराने उनके घरोमें घुसता है। ''''''अन्दर-बाहर एक-सा है, इससे चोरी पकड़ी नहीं जाती। यह भेद वे जानती हैं कि बह अकेला ही, और सब रास्तोंको चंद करके हमें बैठा लेगा। इसलिये वे निश्चित्त एकान्तमें निःसङ्ग होकर कृष्णके ही ध्यानमें अचल लगी रहीं। योगियोंके ध्यानमें जो एक क्षणके लिये भी नहीं आता, भावुक ग्वालिनें उसे पकड़ रखती हैं। उन भक्तिनोंके पास वह गिड़गिड़ांता हुआ आता है, और सयाने कहते हैं कि वह तो भिलता ही नहीं।

'देहकी सारी भावना विसार दी तब वही नारायणकी सम्पूर्ण पूजा-अर्चा है। ऐसे भक्तोंकी पूजा भगवान भक्तोंके जाने बिना छे छेते हैं और उनके माँगे बिना उन्हें अपना ठाँव दे देते हैं।'

भगते सारी इच्छाएँ हरिरूपमें लग गयीं । खालिनोंकी ये बधुएँ उन्हींके लिये व्यग्न देल पड़ती हैं । सबके चित्तमें एक भाव नहीं है । इसलिये जैसा प्रेम वैसा रूप । बच्चेको छोटे-बड़ेका ख्याल नहीं होता, नारायण भी वैसे ही कौतुकके साथ खेलते रहते हैं ।³

अव ग्वालोंका मक्ति-भाग्य देखिये---

(राम और कृष्णने गोकुलमे एक कौतुक किया । ग्वालॉके सङ्ग गौएँ चराते थे । सबके आगे चलते हुए गौएँ चराते थे और पीठपर छार्ने बाँघे रहते थे । उनकी वह लाठी और कामरी घन्य हुई । ग्वालिनों-का भी कैसा महान् पुण्य या, वे गाय-मेंस और अन्य पद्म भी कैसे भाग्यवान् थे ।' 'इन म्वालिनोंके वत-याग आदि अनेक सञ्चित पुण्य-कर्म थे जो ऐसे फले। म्वालिनोंको जो सुख मिला वह दूसरोंके लिये। ब्रह्मादिके क्रिये भी दुर्लभ है।

नन्द और यशोदाका कृष्ण-मिक्त-मान्य देखिये ध्यरिश्रम करके घन उपार्जन किया, वह भी उन्होंने कृष्णार्पण किया। सब गौएँ, घोड़े, मैंसँ, दासियाँ प्रेमसे कृष्णको समर्पित कर दीं। क्षणभर भी यदि कृष्णका वियोग होता तो उनके प्राण तहपने लगते। उनके घ्यानमें, मनमें सब विषि हरि ही थे। शरीरसे काम करते थे पर चित्त सगवानमें ही लगा रहता था। उन्हींका चिन्तन करते थे। वस, यही एक पुकार होती थी कि कृष्ण कहाँ गया, अभी उमने खाया नहीं, कहाँ चला गया ! वे 'कृष्ण' नाम ही रटा करते थे। माता यशोदा कृद्वे-पीस्ते-पछोरते कृष्णके 'कोरियाँ' गाती थीं, भोकनमें नन्द-यशोदा कृष्णको पुकारते थे, ध्यानमें, आसनमें, शयनमें, स्वप्नमें कृष्णरूप ही देखते थे। कृष्ण उन्हें दिखायी देते थे, दुक्षित्तोंको नहीं दिखायी देते। तुका कहता है, नन्द-यशोदा-जैसे माता-पिता चन्य हैं।

पास-पड़ोसकी ग्वालिनोंकी कृष्ण-मक्ति देखिये और अन्तःकरणमें उस सुखको अनुभवकर प्रेमाश्र बहाइये---

एक सली दूसरी सलीचे कहती है, 'कुष्ण' हमारा परिचारी है, कृष्ण व्यवहारी है, अरी नारी ! कृष्णको उठा ले । कृष्णके बिना तुम्हें कैसे चैन मिलता है, कैसे समय कटता है ! तुमलोग फालत् बातें किया करती हो, समय व्यर्थ लोती हो, इस जग-उजागरको जरा क्यों नहीं उठा लेतीं ! उठा लो और इस सुलको भी तो जरा देल लो । इस सुलको जब तुम अनुभव करोगी तब द्वार-द्वार न भटका करोगी। एक कृष्णके बिना यह सारा लेल तुम्हें खुठा प्रतीत होगा। सबकी सक्क सोहबत तब तुम छोड़ दोगी और अनन्तको सङ्ग लेकर वनमें बाओगी। इसे फिर अपने प्राणींचे अख्या न करोगी। दूसरोंसे भी इस बच्चेको छेनेके लिये कहोगी। इस बालकको जो अपने घर ले जाती है उसकी-सी वही है।

'तुका कहता है, जो कृष्णको ले जाती हैं वे फिर लौटकर नहीं आतीं। कृष्णके साथ खेळते ही सारा दिन बीतता है। कृष्णके मुँहकी 'ओर निहारते हुए, चाहे दिन हो या रात, उन्हें और कुछ नहीं स्कृता। सारा शरीर तटस्थ हो जाता है, इन्द्रियां अपना व्यापार भूल जाती हैं। भूल-प्यास, घर-द्वार वे सब ही भूल जाती हैं। यह भी सुभ नहीं रहती कि हम कहाँ हैं। हम किस जातिकी हैं, यह भी भूल गर्यी। चारों वर्णोंकी गोपियां एक हो गर्यी। कृष्णके साथ खेल खेलती हैं, दिसमें उनके कोई शक्का नहीं उटती। बस, एक ठाँवमें, तुका कहता है कि श्रीगोविन्द-चरणोंमें भावना स्थिर हो गयी।'

इन्होंने अपने आपको जाना। जाना कि यह संसारी खेल जो खेल रहे हैं वह धूटा है। असलमें हमारे सगो-सम्बन्धी, माई-दामाद, जो कुछ कहिये, सबमें एक वहीं हैं। उन्होंमें हम सब एक हैं। इसलिये निःश्चङ्क होकर खेल सकती हैं। हम किसके सङ्ग क्या खाती हैं और मुँहमें उसका क्या खाद मिलता है, यह सब कुछ नहीं जानतीं। दूसरोंकी आवाज मी कान नहीं सुनते। क्योंकि ध्यानमें मनमें हिर्र बैठे हैं।

कॉरीके अभङ्गोमें भी यही अनुपम रस भरा हुआ है। श्रीगोपाल-कृष्ण अपने सखाओंके साथ गौएँ चरानेके लिये मधुवनमें जाया करते थे। वहाँ अपनी-अपनी छाकँ खोलकर सबने जो मोजन किये तथा जो-जो लेल खेले उनका बढ़ा ही चित्तरञ्जक वर्णन तुकारामजीने किया है। मगबान् पहले कहते हैं, 'अपनी-अपनी छार्के खोळो देखें, कौन क्या ले आया है।' कारण, 'विना सबकी तलाधी लिये में अपना कुछ भी देनेवाला नहीं।' महा-दही, 'चिउरा-चावल, जिसके पास जो रहा वह उसने निकाला। 'किसीकी गीएँ खिर हो गयीं, किसीकी इसर-उघर भटफने लभी।' सबने भगवानसे विनती की, 'अब सब बाँट दो, हमारे पास क्या है और क्या नहीं सो सब तुम जानते हो। मगवानके लेखे सभी बराबर हैं, वह 'किसीके भी जीको कह नहीं होने देते।

स्वको वर्तुलाकार वैठाकर आप मध्यमें बैठते और सबका समान समाधान करते।

निष्कपट खेळाड़ी कान्हाने सबकी भावनाके अनुसार बँटवारा कर दिया।

ंग्वाल-याल अपनी-अपनी भावनांचे पौड़ित हुए । जिसकी जैसी वासना ! कमेंके साक्षी इन लीलाको कौतुकसे देखने लगे । खेल खेळते जो अपना भार उन्होंपर रखते उनके लिये कमी वार्षे नहीं होते थे । कोई यार्थे आ जाते थे, कोई उलक्षकर सुलक्ष लेते थे ।?

\*

सबके भोजनमें हरि अपनी माधुरी डाल देते थे। परस्पर बार्ते करते हुए ब्रह्मानन्द-लाभ करते थे। भगवान् सबके हार्योपर और मुखमें कौर डालते। भगवान्के ही जो मखा थे।

काँदीकी वह वहार देलकर---भीएँ चरना भूछ गयाँ; पश्च-पक्षी जडत्व भूछ गये, यमुना-जल स्थिर होकर बहने छगा ! सब देवता देखते हैं, उनके लार टपकती है; कहते हैं गोपाल धन्य हैं, हम कुछ भी न हुए !

काँदौका दही भरपेट खाकर गोपाल कहते हैं कि 'तुम्हारा साथ बड़ा अच्छा ! हमें यह नित्य मिला करे ।' फिर सब अपनी सकुटी और कम्बल उठा गौएँ चराने गये। उनमें कई टेढ़ अङ्गबाले, तोतले, नाटे, लॅंगड़े, लले आदि भी थे, पर श्रीकृष्ण उन सबके प्रिय थे और भगवान् भी उनके भावसे प्रसन्न थे। गौएँ चराते हुए ग्वाल-बाल श्रीकृष्णको मध्यमें किये डंडोंके ग्वेल आदि खेलते जा रहे हैं।

बालकीड़ाके अमङ्गोमें तुकारामजीने आध्यात्मिक भाव ध्वनित किये हैं। गोपियाँ रास-रङ्गमें समरस हुई; उसी प्रकार हमारी चित्त-हृत्तियाँ श्रीकृष्ण-प्रेममें सराबोर हो जायँ और तन्मयताका आनन्द-स्नाम करें, यही हन अमङ्गोंका आध्यात्मिक भाव है। भक्तींके पूर्व-सञ्चितको देखकर भगवान् उसमें अपना प्रसाद डालकर उनके जीवनको मधुर बनाते हैं और भीचेका द्वार बंद करते हैं याने अधोगतिका रास्ता बंद करने हैं। अस्तु, श्रीकृष्ण प्रेममें तुकारामजी रमें हुए थे यह कहनेनी आवश्यकता नहीं।

# ५ श्रीपण्ढरीके विद्वलनाथ

पण्डरपुरमें श्रीविहुङनायकी जो मूर्ति है उसे अच्छी तरह देखनेसे भी यह माद्म हो जाता है कि यह मगवानकी बाल-मूर्ति ही है। कुछ आधुनिक पण्डितोंने जो यह तर्क छड़ाया है कि यह मूर्ति श्रीमहाविष्णुके अवतार श्रीगोपालकुष्णकी ही है। भगवान् ईंटपर खड़ हैं। ईंटपर भगवान्क बड़े ही कोमछ पद्कमल हैं। इन पादपद्मोंमें कोटि-कोटि भक्तोंने अपने मस्तक नवाये हैं, प्रेमाशुऑति सहस्रवाः इन्हें नहलाया है, अपने चित्तकों निवेदन किया है। इन चरणोंने छालों जीवोंके हत्ताप हरण किये हैं, उनके नेत्रोंको कुतार्य किया है। उनका जीवन भन्य बनाया है। सहस्रों पापात्माओं और मुक्तोंने, बढ़ों और सुक्रुऑने, मिद्रों और साथकोंने, रंकों और सावोंने, पतितों और पतित-पावनोंने इन चरणोंके ध्यान और मजनते अपना जीवन सफ्छ किया है। छालों जीवोंके छिये यह दुस्तर

भवसागर इन चरणोंके चिन्तन-चमत्कारसे गोष्पद-जितना छोटा-सा हो गया है । ऐसे ये इस ईंटपर श्रीविटठलनायके चरण स्थिर हैं । भगवानुके बार्ये पैरपर एक वर्ण है। भगवानकी मक्तकेशी नामकी कोई दासी थी। भगवानुपर उसका अत्यधिक प्रेम था। वह दासी बड़ी सुकुमार थी और उसे अपनी सुकुमारताका बड़ा गर्व या । उसने अपने दाहिने हाथकी उँगली भगवानके वार्ये पैरपर रखी सो भगवानके अति सुकुमार पैरमें गडी । भगवानके चरणोंकी यह सकुमारता देखकर अपनी सकुमारता उसे तुन्छ प्रतीत हुई और वह बहुत लजित हुई। उमका गर्ध उतर गया । भगवानके दोनों पैरोंके बीचमें पीताम्बरका झब्या-सा लटक रहा है, वह बालम्पोनित ही है। बड़ी अवस्था दरसानी होती तो पाँवोंसे पीताम्बर-का किनारा कायदेसे मिला होता । जननेन्द्रियके स्थानमें करचनीका एक लच्छा-सा लटक रहा है। सोनेकी करधनीपर इन्द्रिय-चिह्न-सा सोनेका ही टिकड़ा है जो पहलेका नहीं है अर्थात् मूर्ति नग्न नहीं है, यह शक्का करनेका कोई कारण नहीं है कि मृति जैन है। पीताम्बरके ऊपर करधनी है। दाहिने हाथमें शब्ह और वार्येमें पद्म है। छातीपर दाहिनी ओर मृगुलाञ्छन है-भृगुके अँगूठेका चिह्न है। कण्ठमें कौस्तुभमणि लटकता हुआ छातीपर आ गया है। भुजाओं में भुजबन्ध हैं और दोनों कानों में कानोंने कन्बोंतक मकराकृति कुण्डल हैं। भगवानके मुख्य नासिका और नेत्र प्रसन्न हैं, मस्तकपर शिवलिङ्गाकार मुकुट है। भालप्रदेशमें मुकुटके बीचमें एक बारीक फीता-सा बैंघा है, वह पीछे पीठपर लटकी हुई लाककी डोरीका है । पण्डरीका गोपालपुर, वहाँकी सब चीजें और काँटीके समारम्भ नव गोकुलके हैं। ऐसे श्रीविटठलरूपी श्रीवालकृष्ण भगवानको मेरे अनन्त प्रणाम हैं।#

गोपी-प्रेम' का विषय विशेषरूपसे जानना हो तो गीताप्रेससे अकाशित 'अगवस्वर्चा भाग? [तुलसीदल'] नामक पुस्तक पढ़िये ।

# म्यारहवाँ अध्याय संगु**ण-**साक्षात्कार

सकसमानमें सर्वमार्वे हरी । मर्वकाम करी न सांगता ॥ ९ ॥ सौठबिका राहे इदयसंपृष्टी । बाहेर पाकुटी मृति उसा ॥ २ ॥

भक्तसमागमसे सब भाव हरिके हो जाते हैं, सब काम बिना बताये हरि ही करते हैं। हृदय-सम्पुटमं समाये रहा हैं और बाहर छोटी-सी मूर्ति बनकर सामने आते हैं।

#### १ सत्यसङ्खल्पके दाता नारायण

भ्यावान् के सगुण दर्शनांकी कैसी तीत्र लालसा तुकारामजीको लगी यी यह इसलोग नवें अध्यायमें देख चुके हैं। अब उस लालमाका उन्हें क्या फल मिला सो इस अध्यायमें देखेंगे। जीवमात्रको उसीकी इच्छाके अनुरूप ही फल मिला करता है। 'जैसी वासना वैसा फल।' मनुष्यकी इच्छा-झिक इतनी प्रवल है, उसके सङ्कल्पके कर्म-प्रवाहकी गति इतनी अमोध है कि वह जो चाहे कर सकता है। 'नर जो करनी करे तो नरका नारायण होय' यह कवीरसाहवका बचन प्रसिद्ध ही है। जो कुछ करनेकी इच्छा मनुष्य करे उसे वह कर सकता है, जो होनेकी इच्छा करे वह हो सकता है, जो पानेकी इच्छा करे वह पा सकता है। पर होना यह चाहिये कि उस इच्छा-झिक्को ग्रुद्ध आवरण, दद् निश्चय, सद्भावना और निदि-च्यासका पूरा सहारा हो। सङ्कल्पका पूरा होना सङ्कल्पकी ग्रुद्धता और तीत्रतापर निर्मर करता है। मनकी श्रांक असीम है पर निष्ठांक साथ उसका पूर्ण उपयोग कर लेनेवालेके लिये। बूँद-बूँद पानी बॉब-बॉबकर इकडा

किया जाय तो सरीवर बन सकता है। एक-एक पैसा जमा करके व्यापारी लक्षपति बनते हैं। सूर्य-किरणोंको एक जगह केन्द्रीभृत करें तो अग्नि तैयार हो जाती है और ऐसे ही भापके इकटठा करनेसे रेलगाडियाँ चलती हैं। इसी प्रकार मनकी शक्ति भी सामान्य नहीं है, बड़ी प्रचण्ड है। इजारों राम्तोंसे यदि उसे दौड़ने दिया जाय तो वह दुर्बल हो जाता है, पर एक जगह यदि स्थिर किया जाय तो वही ब्रह्मपद-लाभ करा देनेतककी सामर्थ्य रम्बता है। मन ही मनुष्यके बन्धन और मोचनका कारण है। विषयोंमें चरनेके लिये उसे छोड़ दिया जाय तो वह यककर दुर्वल हो जाता है। परमात्मामं लगाया जाय तो वही परमात्मरूप बन जाता है। मन याने इच्छा-शक्तिको इतस्ततः विखरने न देकर एकाग्र करनेसे, एक ब्रह्मपदपर स्थिर करनेसे उसकी शक्ति बेहद बढ़ती है। परमात्मा सब भूतोंमें रम रहे हैं; जल, यल, काठ, पत्थर सबमें विराज रहे हैं, भू, जल, तेज, समीर, गगन-इन पञ्च महाभूतोंको और स्थानर-जङ्गम सब पदार्थोंको व्यापे हए हैं । उनके मिवा ब्रह्माण्डमें दसरी कोई वस्त ही नहीं, यही शास्त्र-सिद्धान्त है और यही संतोंका अनुभव है। 'या उपाधिमाजि ग्रप्त चैतन्य असे सर्वगत' अर्थात इस उपाधिमें गुप्तरूपसे चैतन्य सर्वत्र भरा हुआ है। ( ज्ञानेश्वरी अ॰ २-१२६ ) प्राचीन ऋषि-मनियों और संत-महात्माओंको इसकी प्रतीति हुई है और इस जमानेमें भी कलकत्तेके विद्वत्प्रवर अध्यापक श्रीजगदीशचन्द्र वस महाशयने नवीन यन्त्रोंकी सहायतासे वही सिद्धान्त संसारके सामने प्रत्यक्ष करके दिखा दिया है। पेडोंमें और पत्थरोंमें भी चैतन्य भरा हुआ है। संत उसी चैतन्यका निदिष्यासन करते हैं और निदिध्याससे ही उन्हें उसका साक्षात्कार होता है। विश्वमें इससे पनीतः प्रिय और श्रेय विश्वास और नहीं है। उसी चैतन्यमें सम्पूर्ण इच्छाशक्त घनीभूत होनेसे पुण्यात्मा पुरुष ब्रह्मपदलाभ करते हैं। वेदोंने उसीका वर्णन किया है। ज्ञानी: योगी और संत उसीमें रममाण होते हैं। अन्य

नश्वर पदार्थोपर मनको जाने न देकर अर्थात् वैराग्यसम्पन्न होकर वे उसीके मननमें रूप जाते हैं। मन, वाणी और हिन्द्र्योंसे उसका पता नहीं चलता पर मनको उसीकी स्त्री रूप जानेसे मन उसे चाहे जिस रंगमें रूप किया करता है। शास्त्र उसे चैतन्य कहते हैं, वेद आत्मा कहते हैं और मक्त उसीको नारायण कहते हैं।

बेदपुरुष नारायण । योगियांचें ब्रह्म शून्य ॥ ,
मुक्तां आत्मा परिपूर्ण । तुका म्हणें सगुण मोक्रयों आम्हां ॥
वेदोंके लिये जो नारायण पुरुष हैं, योगियोंके लिये शून्य ब्रह्म हैं,
मुक्तात्माओंके लिये जो परिपूर्ण आत्मा हैं, तुका कहता है कि हम मोलेमाले लोगोंके लिये वह सगुण-साकार नारायण हैं।?

तुकोबारायने उस अनाम-अरूप-अचिन्त्य परमात्माको नाम और रूप प्रदानकर चिन्त्य बना बाला । गोकुल्में गोप-गोपियोंको रमानेवाली वह सुरम्य श्यामल बालमूर्ति तुकारामजीके चित्त-चिन्तनमें आ गयी, तुकारामजीका चित्त उसीको समर्पित हुआ, इन्द्रियोंको उसीके ध्यान-सुखका चसका लग गया, शरीर भी उसीकी सेवामें लगा। इस प्रकार मन, चचन और कमेंसे वह कृष्णमय हो गये। ऐसी अवस्थामे वह यदि कृष्णस्य इन्हीं आँखोंसे देखनेकी लालमा रखें तो वह कैसे न पूरी हो ?

निश्च मार्चे बरु । तुका म्हणे तेचि फरा॥
तुका कहता है, निश्चयका बल ही तो फल है।' निश्चयके बलका
मतलब ही फेलकी प्राप्ति है। अहंकारकी हवा कहीं न लग जाय, इसलिये
मफलोग कहा करते हैं—

सत्यसंकरपात्रा दाता नागमण १ सर्व कारी पूर्ण मनोरय ॥ (सत्यमंकरपके देनेवाले नारायण हैं, वहीं सब मनोरय पूर्ण करते हैं । भक्तोंका यह कहना सच भी है। जीवोंका ग्रुद्ध संकल्प या निश्चयका वल और नारायणकी कृपा इन दोनोंके बीच बहुत ही योड़ा अन्तर है है तुकारामजीन श्रीकृष्णको प्रसन करके प्रकटानेके लिये ग्रुद और तीव संकल्प थारण किया और नारायणको प्रकट होना ही पढ़ा। यह भक्तकी महिमा है या भगवान्की, भक्तवरसलताकी या इन दोनोंके एक-दूसरेके प्यार और दुलारकी। ऐसे भक्त और भगवान्के अन्योन्य प्रेमसे संसारको एक कौतुक देखनेको मिला। ऐसे निश्चयसे हर कोई अपनी रुचिके अनुसार अपना जीवन मफल कर सकता है। तुकारामजीकी जैसी लालसा यी तदनुमार भगवान्ने उन्हें कब और कैसे दर्शन दिये यह अब देखना चाहिये।

### २ रामेश्वर-तुकाराम-विरोध

भगवानको तुकारामजीकी दर्शन-लालसा पूरी करनी ही थी, पर इसे उन्होंने एक प्रश्नक्का निमित्त करके किया। रामेश्वर भट्टने तुकारामजीसे सब बहीखाता इवा देनेको कहा और तुकारामजीने ब्राह्मणकी आजा सिर-आँखों उठाकर वहीखाता इवा दिया और फिर भगवान्ते उन सब कागजोंको जलसे बना लिया, यह बात लोकप्रसिद्ध है। इनी प्रसङ्गसे तुकारामजीको भगवान्के माखात् दर्शन हुए, इसलिये इमलोग अब इसी प्रसङ्गको देखें। रामेश्वर भट्ट कोई माधारण आदमी नहीं थे। यह बढ़े सत्यात्र और महाविद्यान् ब्राह्मण पूनेसे ईशान्यमें नौ मीलपर बाघोली नामक स्थानमें रहते थे। वह शिलवान्, कर्मनिष्ठ और रामोपासक तथा धर्माधिकारी भी थे। तुकारामजीका नाम चारों ओर हो रहा था, उसे उन्होंने भी युन रखा था। जब उन्होंने सुना कि तुकाराम शुद्ध है और ब्राह्मण भी उसके पैर खूते हैं तथा उसके भवनोंमें वेदार्थ प्रकट होते हैं तब तुकारामजीके विषयमें और सामान्यतः वारकरी सम्प्रदायके विषयमें भी उनकी चारणा प्रतिकृत हो गयी थी। पर यह बात नहीं थी कि तुकारामजीकी कीर्ति उनसे न सही गयी या उनहें उनसे हाह हुआ और

किसी तरहसे उन्हें कष्ट पहुँचानेके छिये क्षद्र बुद्धिसे उन्होंने कोई काम किया हो । इम-आप तकारामजीपर सादर और संप्रेम गर्व करते हैं, पर जो कोई तुकारामजीके समयमें कुछ कालतक तकारामके प्रतिपक्षी होकर सामने आये उनके विषयमें हम-आप कोई गलत भारणा न कर बैठें । जब बाद-विवाद चलता है तब प्रतिपक्षीके सम्बन्धमें अपना मन कलपित कर लेना सामान्य जनींका स्वभाव-सा हो गया है। पर यह पक्षपात है। इसे चित्तसे इटाकर प्रतिपक्षीके भी अच्छे गुणोंको मान छेना विचारशील पुरुषोंका स्वभाव होता है। प्रतिपक्षीके कथनमें क्या विचार है और क्या अविचार है यह देखकर अविचारवाले अंद्राभरका ही खण्डन करना होता है और सो भी आवस्यक हो तो । रामेश्वर भट्ट, कोई मुम्बाजी बाबा नहीं थे ! उनके विचार करनेकी दृष्टि भी विचारने योग्य है। तकारामजी जिस भागवतवर्मके झंडेके नीचे खड़े होकर भगवद्गक्तिका प्रचार कर रहे थे उस भागवत-धर्मकी कुछ बातोंसे उनका प्रामाणिक विरोध था। यह विरोध बहुत पहलेसे ही कुछ-न-कुछ चला आया है और आज भी वह सर्वथा निर्मूल नहीं हुआ है। आलन्दी और पैठणके ब्राह्मणोंने जिन कारणोंसे ज्ञानेश्वर महाराजका और एकनायसत पण्डित इरिशास्त्रीने अपने पिता एकनाय महाराजका विरोध किया उन्हीं कारणोंसे रामेश्वर मद्र तकाराम महाराजके विरुद्ध खड़े हुए । स्पष्ट बात यह है कि शानेश्वर महाराजके समयसे वैदिक कर्ममार्गी ब्राह्मणोंकी यह भारणा-सी हो गयी है कि यह भागवतधर्म बर्णाश्रमधर्मको मिटानेपर तुला हुआ एक बागी सम्प्रदाय है। भागवतधर्म वस्तुतः वैदिक कर्मका विरोधी नहीं है यही नहीं प्रत्यत वैदिक धर्मका अत्यन्त उज्ज्वल, व्यापक और लोकोडारमाधक स्वरूप भागवतधर्ममें ही देखनेको मिलता है। वैदिक कर्म और भागवतवर्मके बीच जो बाद-सा छिड गया उसका उत्तर संतोंने अपने चरित्रोंसे ही दिया है। बारकरी सम्प्रदायके भगवद्भक्त जाति-पाँति पूछे बिना एक दूसरेके पैर खते हैं, संस्कृत भाषामें साझत शन-रहस्य प्राकृत भाषामें प्रकट करते हैं और उससे देववाणी लाज्छित होती है, कर्मको गौण वताकर मक्ति और भगसकामझी ही महिमा सबसे अधिक गायी जाती है। ये वातें हैं जो पुराने ढंगके अनेक शास्त्री पण्डितोंको तथा वैदिक कर्मनिष्टोंको ठीक नहीं जँचतीं। सभी शास्त्री पण्डित इसी विचारके पहले ये या अव हैं ऐसी बात नहीं। तथाणि एसे विचारके लोगोंद्वारा भागवतधर्म-प्रचारक शानेश्वर और एकनायको जैसे पहले कष्ट पहुँचाया गया वैसे ही तुकारामजीके समयमें तुकारामजीको रामश्वर भट्ट कष्ट पहुँचानेके लिये मिले। ये दो अलग-अलग पन्य हैं। संस्कृत भाषामें ही सम्पूर्ण शान और धर्म बना रहे और वह बाहाणोंके मुखसे अन्य सब वर्णोंके लोग सुनें, यह संस्कृताभिमानी वैदिक कर्ममाणियोंका दावा है और

आतां संस्कृता अथवा प्राकृता । भाषा जाली जे **ह**रि-कथा ॥ ते पावनचि तत्वता । सत्य सर्वथा मानली ॥

अर्थात् भाषा गंस्कृत हो या प्राकृत, जिसमें भी हरि-कथा हुई वही भाषा तन्वतः पवित्र, नर्वथा सत्य मानी गयी है; यह भागवतधर्मवालोंका जवाब है। ( नाय-भागवत १-१२९ ) एकनाथ महाराज संस्कृत भाषाभिमा-नियोंसे पूछते हैं कि केवल संस्कृत भाषा ही भगवान्ने निर्माण की तो क्या प्राकृत भाषाको दस्युओंने निर्माण किया ! संस्कृतको वन्य और प्राकृतको निन्य कहना तो अभिमानवाद है, यह कहकर एकनाथ महाराज सिद्धान्त बतलाते हैं—

> देवासि नाहीं वाचामिमान । संस्कृत प्राकृत त्या समान ॥ ज्या वाणी जाहरूँ ब्रह्मकथन । त्या भाषा श्रीकृष्ण संतोषे ॥ ( पकताषी भागवत क० २९-१० । २९ )

अर्थात् भगवान्को भाषाका अभिमान नहीं है, संस्कृत-प्राकृत दोनों उनके लिये समान हैं। जिस वाणीमे ब्रह्म-कषन होता है उसी वाणीमें श्रीकृष्णको मन्तोष होता है। दूसरी बात जात-पाँतकी। वैदिक कर्ममार्गी जाति-वन्धनके विषयमें कहे कट्टर होते हैं। अन्त्यज्ञसे लेकर ब्राह्मणतककं सब ऊँच-नीच भेदोंको ही उनके समीप विशेष प्रतिष्ठा है। भागवतष्मीने जात-पाँतको न तो बढ़ाया है न उसप्पर खड़्ग ही उठाया है। भागवत-षर्मका यह सिद्धान्त है कि मनुष्य किसी भी वर्ण या जातिमें पैदा हुआ हो वह यदि सदाचारी और भगवद्भक्त है तो वही सबके लिये वन्दनीय और श्रेष्ठ है। एकनाय महाराज कहते हैं—

> हो कां वर्णामाजी भक्रणी। जो विनृख हिन्चिरणीं॥ त्याह्नि श्रपच श्रेष्ठ मानी।जो सगबद्भजनी प्रेमलु॥ (जाय-मागवत ५–६०)

अर्थात् कोई वर्णसे यदि अग्रणी याने श्रेष्ठ हो (ब्राह्मण हो) पर वह यदि हरि-चरणोंसे विमुल है तो उससे उस चाण्डालको श्रेष्ठ मानो जो मगवद्भजनका प्रेमी है। इस कारण श्रेष्ठता केवल जातिमें ही नहीं रह गयी, वल्कि यह सिद्धान्त हुआ कि जो मगवद्भक्त है वही श्रेष्ठ है। कसीटी जाति नहीं रही, कसीटी हुई सत्यता—साधुता—भगवद्भक्ति। इस कारण प्राचीन मतामिमानियोंकी यह धारणा हो गयी कि यह मागवत्मम्नस्प्राय ब्राह्मणोंकी मान-प्रतिधा नष्ट करनेके लिये उत्पन्न हुआ है। ज्ञानेश्वर महाराजको तंग करनेके लिये ये दो ही कारण ये। तुकारामजीको तंग करनेके लिये तीलरा और एक कारण उपस्थित हुआ। संत ही जब श्रेष्ठ हुए तब यह श्रेष्ठत्व केवल ब्राह्मणोंमें न रहा, संत जो कोई भी हुआ वहीं श्रेष्ठ माना जाने लगा। तुकारामजीका संतपना जैसे-जैसे सिद्ध होकर प्रकट होने लगा, उनके श्रुद्ध आचरण, उपदेश्य और भक्ति-प्रेमका जैसे-

जैसे लोगोंपर प्रभाव पड़ने लगा वैसे-वैसे ही लोग उन्हें मानने और पूजने लगे। तुकारामजीके इन भक्तोंमें अनेक ब्राह्मण भी थे जैसे देहके कुल-कणों महादाजीपन्त, चिखलीके कुलकणीं मल्हारपन्त, पूनेके कोंडोपन्त लोहोकरे, तलेगाँवके गङाराम मवाळ इत्यादि । तकारामजीकी अमृत-वाणी सुनकर ये उनके चरणोंमे भ्रमर से लीन हो गये । जिसे जिससे अपनी ईप्सित वस्तु मिलती है उसका उसके पीछे हो लेना स्वामाविक ही है। लोग चाहते थे, विशुद्ध धर्मज्ञान और सचा प्रेमानन्द; ऐसा गुरु चाहते थे जो भगवानकी कथा आन्तरिक प्रेमसे बतावे। उन्हें ऐसे गुरु तुकाराम मिले और इसलिये तुकारामजीको वे पूजने लगे। लोगोंको सञ्चे-स्टेकी पहचान होती है। तकारामजीके ही पडोसमें मम्बाजी अपनी महन्तीकी दकान लगाये बैठे थे। पर लोग जो कछ चाहते थे वह उनके पास नहीं था, इसिल्ये लोग भी उनकी वैसी ही कदर करते थे । मम्बाजी और तुकाराम-एक नकली सिक्का और दूसरा असली। लोंगोंने दोनोंको ठीक परला । तकारामजीका स्वभाव और प्रेम उन्हे प्रिय हुआ । तुकारामजी जातिक शुद्र थे, पर यदि वे ब्राह्मण होते तो भी इतने ही प्रिय होते, और यदि अति शुद्र होते तो भी इतने ही प्रिय होते ! मम्बाजी ब्राह्मण थे पर स्वयं ब्राह्मणोंने भी उनको नहीं माना । तब तुकारामजीको तंग करनेके लिये तीसरा कारण जो उत्पन्न हुआ वह यह था कि तुकाराम शुद्र हैं, ब्राह्मण इनके पैर छते हैं और ये गुरु बनते हैं ब्राह्मणोंके, यह बात तो सनातन-धर्मके विपरीत है। रामेश्वर भट्टने तकारामजीको जो कष्ट दिया वह इसी कारणसे कि एक तो यह शुद्र होकर प्राकृत भाषामें धर्मका रहस्य प्रकट करते हैं और दसरे, ब्राह्मण इनके पैर छते हैं। प्राचीन मताभिमानसे प्रेरित होकर रामेश्वर भट्ट यदि तुकारामजीके विरुद्ध खड़े न होते तो और कोई वैदिक शास्त्री पण्डित इस कामको करता । ज्ञानेश्वर महाराजने सब कष्ट सहकर यह बात सिद्ध कर दी कि धर्म-रहस्य प्राकृत भाषामें

प्रकट करनेमें कोई दोष नहीं है और तबसे यह रास्ता खुळ गया। अब यह होना बाकी या कि छ्रद्र भी धर्म-रहस्य क क्यन कर सकता है। कारण, धर्म-रहस्य चाइ जिस जातिके छुद्धिक मनुष्यपर प्रकट हो जाता है। इसके लिये तुकारामजीका तपाया जाना और उस तापसे उनका उण्ज्वल होकर निकलना आवश्यक या। सुवर्णको इस प्रकार तपाकर देखनेका मान रामेश्वर भट्टको प्राप्त हुआ। जानेश्वर और एकनाथकी अलौकिक झक्तिसे आल्प्यती, पैठण और काशीके ब्राह्मणीपर उनका पूरा प्रमाव पहा और महाराष्ट्रमं सर्वत्र भागवत-धर्मका जय-जयकार और प्रचार हुआ। इस जय-जयकारका स्वर और भी ऊँचा करके प्रचारका कार्य और आगे बढ़ाकर भागवत-धर्मके रथको एक कदम और आगे वढ़ानेका यहा भगवान तुकारामजीको दिलाना चाहते थे। इसी प्रसङ्गको अब देखें।

# ३ देहूसे निर्वासन !

रामेश्वर भट्टको तुकारामजीक भागवत-धर्मके सिद्धान्त अखीकृत हुए। पर इन सिद्धान्तींके विरोधका जो मीधा रास्ता हो सकता या उस रास्तेको छोड्कर यह टेढ़े रास्ते चलने लगे। उन्होंने मोचा यह कि देहुमें यह व्यक्ति कीर्तन करता है और अपना रक्न जमाता है और यहीं इसके विद्वलदेवका भी मन्दिर है, यही जड़ है। इसलिये यही अच्छा होगा कि यहींसे इसको जिस तरहसे हो भगा दो, ऐसा कर टो कि यहाँ यह रहने ही न पाने। महीपतिवाबा भक्तलीलामृत अध्याय ३५ में कहते हैं—

'मनमें ऐसा विचारकर गाँवके शाकिमसे जाकर कहा कि तुका खूद्र जातिका है और शूद्र होकर श्रुतिका रहस्य बताया करता है। हरि-

मनुस्पृति अध्याय २ इकोक २३८-२४१ देखिये । मनुका यह वचन है
 कि विचा, रत्न, धर्म, शिक्यवान 'समादेवानि सर्वतः' जहाँसे भी मिले, अवहय के ।

तु॰ रा॰ २८--

कीर्तन करके इसने भोजे-भाले श्रद्धालु लोगोंपर जादू बाला है। ब्राझणतक उसको नमस्कार करने लगे हैं! यह बात तो हमलोगोंके लिये लजाजनक है। सब धमंको इसने उड़ा दिया है और केवल नामकी महिमा बताया करता है। लोगोंमें इसने ऐसा भक्ति-पन्य चलाया है कि मिक्त-बिक्त काहेकी, केवल पालण्ड जान पड़ता है।

देहूके प्रामाधिकारीको रामेश्वर भटट्ने चिडी लिखी कि तुकारामको देहूसे निकाल हो। प्रामाधिकारीने यह चिडी तुकारामजीको पढ सुनायी, तब वह बड़ी सुभीवतमं पढ़े। उस समयके उनके उद्गार हैं—

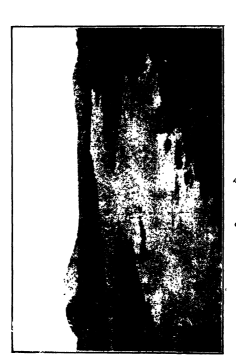
्क्या खाऊँ अत्र, कहाँ जाऊँ ! गाँवमें रहूँ किसके वरू-भरोसे ! पाटील नाराज, गाँवके लोग भी नाराज ! अब भीख मुझे कौन देगा ! कहते हैं, अब यह उच्छृङ्खल हो गया है, मनमानी करता है; हाकिमने भी यही फैसला कर डाला, मले आदमी≉ने जाकर धिकायत की, आखिर मुझ दुर्वलको ही मार डाला । तुका कहता है, ऐसोंका सङ्ग अच्छा नहीं, चलो अब विदलको हुँद्ते चल चलें।

# ४ अभंगोंकी बहियाँ दहमें ?

तुकारामजी यहाँने चले सो सीधे वाघोली पहुँचे । यहाँ रामेश्वर भट्ट रहा करते थे। इस समय रामेश्वर भट्ट स्नान करके सन्ध्या-पूजार्में बैठे थे। तुकारामजी उनके समीप गये और उन्हें दण्डवत् किया और बहे प्रेमसे भगवान्का नामोश्वार करके हरिकीर्तन करने लगे। कीर्तन करते हुए, उनके मुखसे धारा-प्रवाह अभंगवाणी निकलती जाती थी। उसके प्रसादकी बात स्था कही जाय! वह प्रासादिक निर्मल और अभंग-

<sup># &#</sup>x27;मला आदमी' यहां तुकारामजीने रामेश्वर मट्टको कहा 'है यह उनका स्वभाव-सौजन्य है। इसमें एक सौन्य-स्वक्त भी है सो स्वष्ट है।





इन्द्रायणीका दह और भामनाथ

वाणी कुनकर रामेश्वर मट्ट बोले श्वम बड़ा अनर्थ कर रहे हो ! तुम्हारे अभैगोंने श्रुतिका अर्थ प्रकट होता है और तुम हो यूद्र ! इसल्विये ऐसी वाणी बोल्डनेका तुम्हें कोई अधिकार नहीं है। यह तुम्हारा काम शास्त्रके विकद्ध है, श्रोता-वक्ता दोनोंको नरक देनेवाला है। आजले ऐसी वाणी बोल्डना तुम लोह दो।

इसपर तुकारामजीने कहा—पाण्ड्र(झकी आजासे में ऐसी बानियाँ बोळता रहा हूँ। यह बाणी व्यर्थ ही लर्च हुई। आप ब्राह्मण ईश्वर-मूर्ति हैं। आपकी आजासे अब मैं कबिता करना छोड़ दूँगा पर अबतक जो अभंग रचे गये उनका क्या कहूँ ??

रामेश्वर भट्टने कहा---- 'तुम अपने अभंगोंकी सब बहियाँ जलमें ले जाकर डुबा दो।'

तुकारामजीने कहा—'आपकी आज्ञा शिरोधार्य है।'

यह कहकर तुकारामजी देहू लीट आये और अभंगोंकी सव विश्योंकी पत्थरोंमें वॉषकर और ऊपरसे कमाल लपेटकर इन्द्रायणीके किनारे गये और विश्योंको दहमें डाल दिया ! अभंगोंकी विश्योंके इस तरह डुवाये जानेकी वार्ता कार्नो-कार्नो चारों ओर तुरंत फैल गयी । मक्तजनोंको इससे बड़ा दुःख हुआ और कुटिल-खल-निन्दक इससे बड़े मुखी हुए, मानो उन्हें कोई वड़ी सम्पत्ति मिल गयी है। दूसरोंका कुछ भी हीनत्व देखकर जिनकी जीम निन्दा करनेके जोशंमें आ जाती है, ऐसे लोग तुकारामजीके पास आकर उनका तरह-तरहरे उपहास करने छमें। कहने लगे—पहले माईसे लड़कर सब वही-खाता डुवाया और अब रामेश्वर मट्टरे मिड़कर अभंग डुवा दिये। दोनों तरफ अपनी फ्लीहत ही करायी! और कोई होता तो ऐसी हाल्तमें किसीको फिर अपना मुँह न दिखाता, चुल्ट्मर पानीमें डूब मरता। ' ऐसी-ऐसी बारें युनकर 'तुकारामका दृदय दो दूक हो गया।' मन-ही-मन उन्होंने संचा 'लोग तो ठीक ही कहते हैं। प्रपञ्चको मैंने ही तो आग खगायी और उसमेंसे बाहर निकल आया, इसलिये प्रपञ्चमें जो कुछ मेरी नाम-हँसाई हुई हो उससे मुझे नया! प्रपञ्च है ही फटहा! पर इतना सब करके भी यदि भगवान् नईं। मिले, इन आयातींका निवारण यदि उन्होंने नईं। किया, दुर्जनींके मुँह बंद नईं। किये और अपने भक्तवत्सल होनेके विरदकी छाज नईं। रखी तो जी करके भी क्या होगा! इसलिये भगवान्ते ही चरणोंमें, अन-जल छोड़कर, चरण-चिन्तन करता पड़ा रहूँ, यही उचित है। आगे उन्हें जो करना हो, करेंगे।' इस प्रकार विचार करके तुकारामजी श्रीविद्वल-मन्दिरके सामने तुलमीक पेड़के समीप एक शिखापर तेरह दिन अन्न-जल त्यांगे भगवत्-चिन्तनमें पड़े रहे!

#### ५ उस अवसरके उन्नीस अभंग

धिकापर गिरते हुए उनके मुखसे उन्नीस अभंग निकले । उस समयकी उनकी मनःस्थिति इन अभंगोंमें अच्छी तरहसे प्रतिबिम्बित हुई है—

'हम भूल लगे यह तो भगवन् ! यह आश्चर्यकी बात है। भक्तिकी यह परिसीमा हुई जो दोर्घोकी बस्ती कायम हो गयी ! जागरण किया सो उसका फळ यह मिला कि छटपटाहट ही पल्ले पड़ी। तुका कहता है, भगवन् ! अब समझमें आया कि मेरी सेवा कितनी निःसार थी।'

हे भगवन् ! भृतमात्रमें भगवद्भाव रखते हुए, किसी भी प्राणीसे ईर्ष्यां-देख न करके, भृतपति भगवन् ! आपका ही सदा चिन्तन करते रहनेपर भी (हमारे ऊपर भृत आवें) हमें पीहा पहुँचावें, यह बड़े आश्चर्यकी बात है। हमने आजतक आपकी जो भक्ति की उसकी मानो यही परिसीमा हुई कि हमारे अंदर ऐसे दोष आकर बस गये कि कोग उनके कारण निन्दा और द्वेष करने छगे। एकादशी और हरि-कीर्तनके आजतक जो जागरण किये उनका यह फल हाथ लगा कि चित्त छटपटाने लगा। पर आपको मैं क्या दोष दूँ, मुझले सेवा ही कुछ न वन पड़ी!

'सम्पूर्ण जीव-भाव जबतक तुम्हारी सेवामें समर्थित नहीं करता हूँ तबतक तुम्हारा क्या दोष ?

ध्यतः या तो तुम्हें जोड़ँ गा या इस जीवनको छोड़ँ गा ।?

अब फैसलेका दिन आया है, मैं कविता करूँ या न करूँ, लोगोंको कुछ बताऊँ या न बताऊँ, यह सब तुम्हें स्वीकार है या अस्वीकार, इसका फैसला अब तुम्हीं करनेवाले हो । वरवम तो कविता मैं नहीं करूँगा। तुम कहो तो तुम्हारी ही आज्ञासे तुम्हारे लिये ही कविता करूँगा। पुन कहता है, अब मुझसे नहीं रहा जाता! तुम सुनो, इसलिये तो मैं कविता करता रहा ! तुम नहीं दुनते तो शब्दोंका यह भूमा मैं किसलिये व्यर्थ एछोरूँ ! अब तो यही करूँगा। तुम्हारे दर्शनोंके लिये यहूत उपाय किये ! अब और कबतक प्रतीक्षा करूँ ? आश्वाका तो अन्त हो चला ! अब इस पार या उस पार, जो करना हो कर डालो। भगवन् ! मेरे ये शब्द आपको अच्छे नहीं लगते ! तो अब किमलिये जीम चलाता फिर्ने ? शब्दोंमें जब तुम्हारी रुचि नहीं तब वुकाके लिये इनका उपयोग ही क्या रहा ! तुम मिलो, यही तो मेरा सत्यसङ्कल्प है, इसे पूग न करके प्रमन्नताकी जरा-मी झलक दिवाकर छिप जाते हो ! यही आजतक करते रहे हो । अब ऐसा करों कि—

चुम प्रसन्न होओ ! इमीलिये यं कष्ट उठाये । अभंग रचकर तुम्हारी प्रार्थना की । पर उन मय शब्दोंको तुमने व्यर्थ कर दिया । अब मुझे यह अभय-दान दो कि मेरा शब्द नीचे घरतीपर न गिरे--वह व्यर्थ न हो । अब दर्शन दो और प्रेम-संख्या होने दो ।'

तुम्हारे प्रेमका शब्द धुननेके लिये में कान कमाये बैठा हूँ। ध्यीर मन छन्द छोड़कर मैंने अब तुम्हारा ही फन्द एकड़ा है। तुम उदार हो, मक्तवत्सल हो, तुम्हारे हन सब गुणोंका डंका बजानेकी ही दूकान मैंने लोल रखी है, पर तुम्हीं जब मुझसे घृणा करते हो तब तो मुझे अपनी दूकान उठा ही देनी पड़ेगी! अकेले एक जीवका उद्धार तो तुम्हारे नामसे हो ही जायगा, पर इन सब लोगोंका उद्धार हो ह्सीलिये तो मैंने यह फैलाव फैला रखा है। मैं अपने कप्टोंसे बका नहीं हूँ, पर मक्तपर आये हुए कड़ूटका तुम नहीं निवारण करोंगे तो तुम्हारे नामकी साल नहीं रह जायगी, तुम्हारी निन्दा होगी और उसे मैं नहीं सुन सकूँगा।

तुश्वारी और तुश्वारे नामकी दुनियामें हॅमायी न हो और तुश्वारे प्रित लोगोंकी अश्रदा न बड़े, यद्दी तो—-इतना ही तो—में चाइता हूँ । 'कुछ माँगना तो हमारे लिये अनुचित है । माँगना तो हमारी कुल-रीति ही नहीं है । पहले जो अनेक ज्ञानी भक्त हो यरे हैं । उन्होंने निष्काम भजनका सुन्दर आदर्श सामने रख दिया है । उसे मैं देख रहा हूँ । उसीको देखकर चल रहा हूँ, हसलिये मैं कुछ माँगता नहीं हूँ 'देशांद सब उपाधियोंको तुष्छ करके बुंदिको आपकी सेवांम लगा दिया है।' तुका कहता है, 'इस देहको बाँटकर ( छसीस तस्वोंको देखको उन-उन तस्वोंमें बाँटकर ) मैं अलग हो गया हूँ, और कंवल उपकारके लिये रह गया हूँ।'

आपके नाम और ख्यातिमं कोई बट्टान लगे और आपके प्रति लोगोंकी श्रद्धा बढ़े इसीलिये आपसे यह प्रार्थना है कि आप प्रकट होकर दर्शन दें और मेरी कवितापर जो आघात हुआ है उससे उसकी रक्षा करें। आपको में इतना कष्ट दूँ, क्या यह श्रधिकार मेरा नहीं है ! मैं क्या आपका दाल नहीं हूँ !'

े एण्डरीश ! यह विचारकर बताइये कि मैं आपका दान कैसे नहीं हूँ ! बताइये, प्रपञ्चकी होली मैंने किसके लिये जलायी ! इन पैरोंको छोड़कर और भी कोई चीज मेरे लिये थी ! सत्यता है, पर धैर्य नहीं है तो वहां आपको घीरज वँघाना चाहिये । उलटे बीजको ऐसे नहीं जलाना चाहिये कि वह जमे ही नहीं । तुका कहता है, मेरे लिये इह-परलोक और कुल-गोत्र तुम्हारे चरणोंके सिवा और कुल भी नहीं है ।?

तुम्हारे चरणोंमें ऐसी अनन्य प्रीति रखते हुए भी 'युक्ते देशनिकाला मिले, क्या यह उचित है !' बच्चोंका भार तो माताके ही सिरपर होता है । क्या माता अपने बच्चेको कभी अपने पाससे दूर करती है ! इसलिये मेरे माँ-वाप श्रीपाण्डुरक्त ! 'अब दर्शन देकर मेरे जीको उण्डा करो । में तुम्हारा कहाता हूँ, पर इस कहानेकी कोई पहचान भेरे सस नहीं है।' इसीसे मेरी नाम-हँसाई होती है । इसीसे मेरी समझमें यह नहीं आता कि 'तुम्हारी स्तुति भी किमले और कैसे करूँ, तुम्हारी कीर्ति भी कैसे सुनाऊँ ।' कारण, इसकी पहचान ही कुछ नहीं कि में जो कुछ कहता हूँ, वह मत्य है । आजतक जो कुछ बकबाद की वह सब व्ययं हो गयी ! 'शब्द मुँहसे निकला और आकाशमें मिल गया' यह देख में चिकत हो गया हूँ। मेरा चिच्च तो तुम्हारे चरणोंमें है, इसलिये मगवन ! आओ और ऐसे दर्शन दो कि भव-बन्यकी प्रत्य खल जाय ।

'तुम्हारे रूपने चित्तको बश्मम कर लिया है। नित्त अब निश्चिन्त होकर तुम्हारे ही चरणोंमें है। भगवन्! तुम अश्चे। सुन्दर हो। तुम्हारा मुख देखनेसे दुःखसे भेंट नहीं होती, इन्द्रियोंको विश्वान्ति मिलती है। तुमसे अरूग होकर भटकनेवार्लोको पीड़ा होती है। इसलिये भगवन्! मुझे दर्शन दो जिसमें भववन्यकी ग्रन्थि खुरू जाय।'

इस प्रकार श्रीपाण्डुरङ्ग भगवानके साक्षात् दर्शनींकी लाखसा लगाये तुकारामजी देहूमं श्रीपाण्डुरङ्ग-मन्दिरके सामने उस शिलापर चिन्तन करते हुए, ऑस्बें बंद किये तैरह दिन पड़े रहे। इन तेरह दिनोंमें उन्हें अज-जलकी सुच भी नहीं रही। हुदयमं श्रीपाण्डुरङ्गका अखण्ड ध्यान बालक शुबके समान लगा हुआ था।

# ६ भट्टजीपर दैवी कोप

उधर वाघोलीमें भट्ट रामेश्वरजीपर देवी कोप हुआ। भगवान्का कुछ ऐसा हृदय है कि उनसे कोई द्वेष करे तो उसे वह सह लं सकते है पर अपने भक्तका द्रोड उनसे नहीं सहा जाता । कंस-रावणादि हरि-द्रोडी अन्तमे मुक्ति पा गये। पर भक्तका ट्रोह करनेवाला यदि समय रहते सावधान होकर पश्चात्तापको न प्राप्त हो और उसी भक्तिकी शरण न ले तो वह निश्चय ही नरकगामी होता है। यह प्राणियोंके हितमें रत रहनेवाले, मन-वच-कर्मसे सबका हित माधनेवाल महात्माओंका अन्तःकरण सबके अन्तर भ्यापे रहता है । इस कारण उन्हें लगा हुआ **पका** भूतपति भगवान्**को ही** जाकर लगता है और उससे श्लोम होता है। इसलिये माध-द्वेषके समान कोइ पाप नहीं । रामश्वर भड़ बाघोलीसे पुनेमें नागनाथके दर्शन करने चले । नागनाथ वह जाप्रत देवता हैं और रामश्वर महकी उनमें बढ़ी श्रदा थी । रास्तेमं ही एक स्थानमें अनगडसिद्ध नामके कोई औलिया रहते थे । उन्होंने अपने बगीचेम एक बावली बनवायी थी। यह बावली और अनगडशाहका तकिया अब भी वहां मौजूद हैं। ज्यों ही इस बावलीम रामेश्वर भट्ट नहाये त्यों ही उनके सारे शरीरमें जलन होने लगी। किसीने कहा कि यह उस पीरका कोप है और किसीने कहा कि तुकारामजीसे देव



तुलसीव**न** और शिला



करनेका यह परिणाम है। रामेश्वर मट्टका सारा धारीर जैसे दग्ब होने खगा। ताप-धामनके अनेक उपचार धिष्योंने किये, पर सब ध्यर्थ ! उनका धारीर उस असद्धा तापसे जलने खगा। दुर्वासाने अम्बरीषको छला तब धुदर्धन चक्र उस मुनिके पीछे खगा और उनके होधा उड़ गये। (भागवत ९। ४। ५) वहीं गति तुकारामजीको छलनेवाले रामेश्वर मट्ट-की हुई। 'साधुषु प्रहितं तेजो प्रहर्तुः कुरुतेऽधिवम्' साधु पुरुषको हतप्रभ करके उसपर अपना रंग जमाने, रोब गाँठनेवालेका अकल्याण ही होता है। यही न्याय अम्बरीषके आख्यानमें भगवान्ने अपने श्रीमुलते कथन किया है। भगवान्ने फिर यह भी कहा है कि—

> तपो विद्या च विश्राणां निःश्रेयसकरे उभे । ते एव दुर्विनीतस्य कल्पेते कर्तुरन्यथा॥७०॥

तप और विद्या दोनों साधन ब्राह्मणोंके लिये श्रेयस्कर हूं, पर ब्राह्मण यदि दुर्विनीत हो तो ये उलटा ही फल देते हैं। अर्थात् अधोगतिको प्राप्त कराते हैं। दुर्विनीत ब्राह्मण तपस्वी होकर भी कैसे सङ्कटमे पड़ जाता है यह दुर्वासाके हष्टान्तसे मालूम हो जाता है और दुर्विनीत ब्राह्मण विद्वान् होकर कैसी आफतमें पड़ता है यह रामेश्वर मट्टके उदाहरणसे स्पष्ट हो जाता है। सब उपचार करके भी जब दाह शान्त नहीं दुआ तब रामेश्वर मट्ट शाल्वन्दीमें जाकर शानेश्वर महाराजका जप करने लगे।

# ७ सगुण-साक्षात्कार, बहियोंका उद्धार

रामेश्वर भट्टकी दुष्टतांके कारण तुकारामजीपर देशनिकालेकी नौवत आ गयी, अपने श्रीविद्वल-मन्दिर और श्रीविद्वल-मूर्तिसे विखुड्नेका समय आ गया ! प्रपञ्च और परमार्थ दोनोंसे ही रहे ! इस कारण लोगोंकी वार्ते सुनने और आजतक किये हुए कीर्तनों और रचे हुए अभंगोंपर पानी फिरनेका अवसर आ गया ! तव उनके वैराग्य और भगवत्प्रेमका

पारा एर्ण अंशपर चढा । वह तेरह दिन लगातार अन्न-जल त्यागे और प्राणोंकी कोई परवा न कर भगवन्मिलनकी परम उत्कण्ठासे प्रतीक्षा करते हुए उम शिलापर आँखें बंद किये पहे रहे। अब भगवान्के लिये प्रकट होनेके मिना और उपाय नहीं था । भक्तिकी सचाईकी परीक्षा होनेकी थी; तुकारामजीकी भक्ति कसौटीपर कसी जानेको थी; भगवानकी यह प्रतिज्ञा कि 'तब मैं अपनोंका पक्ष लेकर साकार होकर उत्तर आता हुँ' ( ज्ञानेश्वर्ग ४-५१ ) संमारको सत्य करके दिखायी जानेको थी; और तो क्याः ख्वयं भगवान्कं ही भगवान्पनेकी परीक्षा होनेको थी ! वेदः शास्त्रः प्राणः मंत-बचन और भक्तचरित्रकी लाज रखना भगवानुके लिये अनिवार्य होनेसे भगवान् सगुण-साकार होकर इस समय तुकारामजीके मामने प्रकट हुए, तुकारामजीको उन्होंने दर्शन दिये और दहमें फेंकी हुई वहियोंको उबारा ! फिर एक बार, बार-बार सिद्ध हुई वह बात प्रत्यक्ष हुई कि भक्त-कार्यके लिये भगवान् अपने अजल्वको इटाकर गुण और आकारमें आकर भक्तोंसे मिलते हैं ! संसार बड़ा संशयी है । तुकारामजीके इस आपत्कालमें भी यदि भगवान् प्रकट होकर तुकारामजीको न सम्हाल लेते तो भी तुकारामजीकी निष्ठा विचलित न होती, पर लोगोंकी समझको तो कोई प्रकाश न मिलता । देहमे तुकोबाराय तरह दिन शिलापर पहे रहे, उन्हें दर्शन देकर भगवान्ने उनका मक्कट हरण किया । तुकारामजी अपनी भक्तिके प्रतापसे त्रिलोकीनाथको खींच लाये और उस निराकारसे उन्होंने आकार धारण कराया। भगवान्से रूप और आकार धारण कराऊँगा, निराकार न होने दूँगा' यह जो उनकी अमीम भक्तिकी सामर्घ्य का उद्गार है, इसकी प्रतीति मंभारको करानेका जब समय उपस्थित हुआ तव श्रीहरिने बालवेप भारणकर उन्हें दर्शन दिये और आलिक्कन देकर उनका पूर्ण समाधान किया । तुकारामजीको भगवानुके नाक्षात् दर्शन प्राप्त हुए, मगुण-साक्षा कार हुआ । उन समय भगवानने उनसे कहा,

प्रह्वादकी जैसे मैंने बार-बार रक्षा की वैसे निख ही तुम्हारी पीठके पीछे खड़ा हूँ और जलमें भी तुम्हारे अभंगोंकी बहियोंको मैंने बचाया है। भगवानके श्रीमुखसे निकली यह वाणी सुनकर तुकारामजी सन्तुष्ट हुए और भगवान् भी भक्तके हृदयमें अन्तर्द्धान हो गये। इस समय बाहरसे देखते हुए तुकारामजीका शरीर मृतप्राय हो गया था, श्वासोच्छ्वासकी गति मन्द हो गयी थी, हिलना-डोलना बंद हो गया था। कुटिल-खल-कामियोंने समझा कि सब खतम हो गया; पर भक्तोंको उनके चेहरेपर अपूर्व तेज दिलायी दे रहा था और मध्यमा वाणीसे नामस्मरण होते रहनेकी मन्द ध्वनि भी सुनायी दे रही थी। इस प्रकार तेरह दिन बीतने-पर गङ्गाराम मवाळ प्रभृति भक्तोंको चौदहवें दिन प्रातःकाल भगवानने स्वप्न दिया कि, 'अभंगोंकी बहियाँ जलपर लहरा रही हैं उन्हें तुम जाकर ले आओ।' सब भक्तोंको बड़ा कुन्इल हुआ, वे दहकी ओर दौहे गये और उन्होंने बहियोंको लौकीकी तरह जलपर तैरते हुए देखा ! उनके आश्चर्य और आनन्दका ठिकाना न रहा ! वे जोर-जोरसे शाम कृष्ण इरिं नाम-सङ्कीर्तन करते हुए दसों दिशाएँ गुँजाने छगे । दो-चार जने पानीमें कदकर उन बहियोंको निकाल ले आये। इधर तुकारामजीने नेत्र खोले तो देखा कि भक्तजन दल बाँधे आनन्दमें बेसुध हुए श्रीहरि-विदल्ल-नाम-संकीर्तन करते हुए चले आ रहे हैं। सर्वत्र आनन्द-ही-आनन्द छा गया। भक्तोंके आनन्दका वारापार नहीं रहा, कुटिल-खल-कामियोंके चेहरे काले पड गये। इवाके शोंकेके साथ कभी इचर, कभी उधर शोंका खानेवाले अघकचरोंकी चित्त-वृत्तियाँ स्थिर और प्रशन्न हुई ! पाण्डुरङ्गका कौतुकी-पन यादकर तुकारामजीके हृदयमें वह प्रेमावेग न समा सका और उनके नेत्रोंसे प्रमाश्रधारा बहने ख्यी ।

# ८ उस समयके सात अभंग

इस अवसरपर तुकारामजीके श्रीमुखसे अत्यन्त मधुर मात अभंग

निकले हैं। उनमें भगवान्के सगुण-दर्शनकी बात स्पष्ट ही बता दी है और इस बातपर बड़ा दु:ख प्रकट किया है कि भगवान्को मैंने कष्ट दिया। ये मात अभंग अमृतसे भरे सात सरोवर हैं, उन अभंगोंका हिन्दीगाद-रूपान्तर इस प्रकार है—

#### (१)

तुम मेरी दयामयी मैया, इम दीनोंकी छत्र-छाया, कैसी जस्दी-जस्दी ऐसे बालवेषमें मेरे पास आ गर्या । और अपना सगुण सुन्दर रूप दिखाकर मुझे ममाचान कराया, इदयको श्रीतल किया । ( घु० ) इन मक्तोंने भी कृपा करायी जो यहाँ संतोंक चरण लगे । मैंने तुम्हें बड़ा कष्ट दिया, इमका मुझे कितना दुःख है सो चित्त ही जानता है । तुका कहता है, मैं अन्यायी हूँ ! मेरी माँ ! मुझे श्रुमा करो ! अब तुम्हें ऐमा कष्ट कभी न दूँगा ।

#### ( ? )

मेंने बड़ा अन्याय किया जो लोगोंकी बातोंन चित्तको क्षुत्र्य कर तुम्हारा अन्त देखा--तुम्हारा मन् देखा । में अधम, मेरी जाति हीन, तनुको श्रीणकर ऑख बंद किये तेरह दिन पड़ा रहा । मारा भार तुम्हारे ऊपर छोड़ दिया, भूख-प्याम भी तुम्हें दी, योगक्षेम तुम्होंको सौप दिया। तुमने जलमं कागज बचा लिये, जनवादमे मुझे बचा लिया, अपना विरह मचा कर दिखाया।

#### ( ( )

अब कोई चांह तो मेरी गर्दन उतार दे, दुर्जन चांहं जैमी पीड़ा पहुँचावे, ऐसा काम कभी न करूँगा जिससे तुम्हें कष्ट हो। एक बार मुझ चाण्डालमे ऐसी भूल हो गयी कि तुम्हें जलमें खड़े होकर बहियोंको उबारना पड़ा। यह नहीं विचारा कि मेरा अधिकार ही क्या है। समर्थगर भार रखना कैसा होता है, में क्या जानूँ ! यह जो कुछ हुआ अनुचित ही हुआ, पर तुका कहता है, अब आगेकी सुघ छो ।

#### (8)

में पापी तुम्हारा पार क्या जानूँ ! धीरज रहें, तो तुम क्या न करोगे, में मतिसन्द हीनबुद्धि अचीर हो उठा, पर हे कृपानिथे ! तुमने फटकार बताकर मुझे अलग नहीं कर दिया | तुम देवाचिदेव हो, सारे ब्रह्माण्डके जीवन हो, हम दानोंको दयाकी भिक्षा क्यों माँगनी पड़े ! तुका कहता है, हे विश्वम्पर ! में सचमुच पतित ही हूँ जो यह दूसरा अन्याय किया कि तुम्हारे द्वारपर धरना देकर बैठ गया

#### (4)

मुझे कुछ माहने नहीं पकड़ राला था, न व्याम ही पीठपर चढ़ वैटा था जो मैंने तुम्हारी पुकार मचाकर आकाध-पाताल एक कर ढाला; दोनों जगह तुम्हें वँट जाना पड़ा, मेरे पास और दहमें भी; कहींसे अपने ऊपर चोट मैंने नहीं आने दी। माँ-वाप भी इतना नहीं सहते, जरा-से अन्यायपर ही मारे कोषके प्राणींक माहक वन जाते हैं। सहना सहज नहीं है। सहना तो तुम्हीं जानते हो। तुका कहता है, हे दयालो ! तुम्हार-जैसा दाता कोई नहीं। मैं क्या बखानूं, मेरी वाणी आगे चलती नहीं!

#### ( & )

तुम मातासे भी अधिक समता रखनेवाले हो, चन्द्रमासे भी अधिक श्वीतल हो, जलसे भी अधिक तरल हो, प्रेमके आनन्द्रमय कछोल हो। हे पुरुषोत्तम ! तुम्हारी उपमा तुम्हारे तिवा किस चीजसे दूँ ! मैं अपने आपेको तुम्हारे नामपर न्योछावर करता हूँ। तुमने अमृतको मीठा किया पर तुम उसके भी परे हो, पाँचों तस्वोंके उत्पन्न करनेवाले सवकी सचाके नायक हो। अब और कुछ न कहकर तुम्हारे चरणोंमें अपना मस्तक स्थता हूँ। तुका कहता है, पण्डरिनाय! मेरे अपराव क्षमा करो।

(9)

में अपना दोष और अन्याय कहाँतक कहूँ ! विद्वल माते ! मुझे अपने चरणोंमें ले ले । यह मंसार अब वस हुआ, कर्म बड़ा ही दुस्तर है—एक स्थानमें स्थिर नहीं रहने देता । बुद्धिकी अनेको तरक्वें हैं, वे क्षण-क्षण अपना रंग बदलती हैं, उनका मक्क करते हैं तो वे वाषक बनती हैं। तुका कहता है, अब मेरा चिन्ता-जाल काट हालो और हे पण्डरिनाथ ! मेरे हृदयंमे आकर अपना आसन जमाओ ।

प्रथम अभक्कमें यह स्पष्ट ही कहा है कि श्रीकृष्णने बालरूपमें आकर प्रत्यक्ष दर्शन देकर आलिङ्गन किया।

#### ९ कथाका महत्त्व

इन तात अभंगामृत-कुम्मोमं भरा हुआ 'प्रेमरस' महीपतिवाबा कहते हैं कि 'अत्यन्त अद्भुत है और पंत उसे यथेष्ट पान करते हैं।' महीपतिवाबा आगे फिर यह भी बतलाते हैं कि भगवान्ने तुकारामजीके अभंगांकी बहियोंको जलमं बचा लिया, यह बात देश-विदेशमें फैल गयी और इसते 'भूमण्डलमें तुकारामजी प्रख्यात हुए।' महीपतिवाबाका यह कथन मार्मिक और विचारने योग्य है। यह बात सचमुच हो इतनी बड़ी है कि उसमें तुकारामजी भगवद्रक्तके नाते दिग्दिगन्तमं विख्यात हुए। प्रत्येक महात्माक चिरंत्रमे एक-न-एक ऐसा महान् प्रसङ्ग होता है जिससे उस महात्माक सब सद्गुण तपाये जाकर ममुख्यल होकर प्रकट होते हैं और वह जगत्का सम्मान-भाजन और भगवान्के निज-प्रेमका अधिकारी होता है। श्रीमच्छक्कराचार्यने काशीमे रहकर सैकड़ों विद्वान् शिष्योंको अपने अदैतन्तिद्वान्तका ज्ञान प्रदान किया, परन्तु उनका जगद्गुक्त लोकमं तभी प्रसिद्ध हुआ और उनकी सत्कीर्ति-पताका त्रिलोकमें तभी फहरायी जब मण्डन मिश्र-जैसे दिमाजको बुद्ध-कीशब्लसे शास्त्रार्थमें परस्तकर वह अपने मण्डन मिश्र-जैसे दिमाजको बुद्ध-कीशब्लसे शास्त्रार्थमें परस्तकर वह अपने

चरणोंमें ले आये । जानेश्वर महाराजने भैंसेसे वेद-मन्त्र कहलवाकर पैठणके विद्वानोंको चिकत किया और जड भीतको चलाकर चाङ्गदेव-जैसे दीर्घायु तपःसिद्ध पुरुषको अपने चरणों लेटाया तभी संतमण्डलमें वह धर्मसंस्थापकके नाते पूज्य हुए । शिवाजी महाराजने अनेक दुर्ग और रण जीते पर बाजी बदकर आये हुए महाप्रतापी अफजलखाँसे उन्होंने प्रतापगढपर नाकों चने चन्नवाये तभी स्वजनों और परजनोंपर भी उनकी भाक जमी और लोग उन्हें महापराक्रमी स्वराज्य-संस्थापक मानने लगे । इसी प्रकार तुकाराम महाराजकी भी बात है। रामेश्वर महसे उनकी जो भिडन्त हो गयी उससे रामेश्वर भट्ट-जैसा वेद-वेदान्त-वेत्ता, षटशास्त्री और कर्मठ ब्राह्मण तुकाराम महाराजकी अलोकिक मक्ति-सामर्थ्यको देखकर अन्तको उनकी शरणमे आ ही गया; और जिस सगुण-भक्तिका डंका बजाते हुए उन्होंने सैकड़ों कीर्तन सुनाकर और सहस्रों अभंग रचकर लोगोंको भक्ति-मार्गपर चलानेका कक्कन हाथमें बाँधा था। उस सगुण-भक्तिके उत्कर्षके लिये भगवान्ने स्वयं सगुणरूप धारणकर उनकी बहियां जलसे बचायीं और उन्हें प्रत्यक्ष दर्शन देकर उनकी बाँह पकड ली । तभी उनकी और भागवतधर्मकी विजय हुई और भक्तोत्तम-मालिकामें तकाराम महाराजका नाम नदाके लिये अमर हो गया ।

#### १० रामेश्वर मङ्ग श्वरणागत

शानेश्वर महाराजकी चरण-सेवाम लगे हुए रामश्वर भट्टको एक दिन रातको स्वप्न आया कि, 'महावैष्णव तुकारामसे तुमने देव किया, इस कारण तुम्हारा नव पुण्य नष्ट हो गया है। संत-छलनके पापसे ही तुम्हारी देह जल रही है। इसिंखये अन्तःकरणको निर्मल करके सद्भावसे तुकाराम-की ही शरणमें जाओ, इससे इस रोगसे ही नहीं, भवरोगसे भी मुक्त हो जाओगे।' इसे शानेश्वर महाराजका ही आदेश जानकर रामश्वर भट्ट अपने कियेपर बहुत पछताये। इसी बीज़ उन्हें यह बार्ता दुन पड़ी कि दहमें

फेंकी हुई अभंगकी बहियाँ जलसे भगवान्ने उबार लीं। तब तो उनके पश्चात्तापका कुछ ठिकाना ही न रहा ! वह फूट-फूटकर रोने लगे। उनकी ऑसें खल गयीं और उनका सौभाग्य उदय हुआ । उनके चित्तमें यह वात जम गयी कि भक्तिके मामने वेदाभ्यास और पाण्डित्य कोई चीज नहीं है--नर-देहकी सार्थकता सत्सक करते हुए भगवानका प्रसाद पानेमें ही है । उन्होंने यह जाना कि तकाराम भगवानके अत्यन्त प्रियः महान विभृति हैं और यह जानकर उनका अहङ्कार चर-चर हो गया। भक्तका कार्य बनानेके लिये म्वयं भगवान माकार होते हैं और हमारे पाण्डित्यमें इतनी भी सामर्थ्य नहीं कि भक्तके शापसे होनेवाले दाहका शमन कर सकें। यह जानकर उसका अभिमान पानी-पानी हो गया। चित्तसे दुरिममान जब चला गया तब गमेश्वर भट्ट जो पहले शब्द ही थे, और भी शब्द हो गये। तुकोबारायके प्रति उनके चित्तमं बड़ा आदरमाव जमा। तुकाराम महाराजकी शरणमें वह गये। एक पत्र लिखकर अपना सारा कचा चिद्वा उन्होंने तकाराम महाराजको निवेदन किया और गद्रद अन्तःकरणसे उनकी बड़ी स्तृति की । तुकारामजीने उसके उत्तरमें यह अभंग लिख भेजा---

चित्त शुद्ध तरी शत्रु मित्र होती । ब्याघ हंन खाती सर्प तथा॥१॥ विष ते अमृत आघात ते हित । अकर्तव्य नीत होया त्यासी॥ श्रु०॥ दुःख तें देईल सर्वसुक्षफ्ठ । होती होती शीतळ अफ्रिज्वाळा॥२॥ अवडेल जीवा जीवाचिये परी । सकटो अन्तर्सी एक मात्र॥३॥ तुका महणे कृपा केली नारायण । त्राणिकोर्ते येणे अनुनवै॥४॥

'अपना चित्त शुद्ध हो तो शत्रु भी मित्र हो जाते हैं, लिंह और माँप भी अपना हिंमा-भाव भूल जाते हैं। विष अमृत होता है, आघात हित होता है, दूसरोंके दुर्व्यवहार अपने लिये नीतिका बोच करानेवाले होते हैं। दुःल सर्वश्रुवस्यरूप फल देनेवाला बनता है, आगकी क्यर उण्डी-ठण्डी हवा हो जाती है। जिमका चित्त शुद्ध है उसको सब जीव अपने जीवनके समान प्यार करते हैं, कारण, मनके अन्तरमें एक ही माद है। तुका कहता है, मेरे अनुमबसे आप यह जानें कि नारायणने ऐसी ही आपदाओं में मुक्षपर कुपा की।

इन अमङ्गको रामेश्वर भट्टने पदा और फिर पढ़ा, और खून मनन किया। बात उन्हें जँच गयी। अनुतापते दृष्य दुए उनके चित्तमें बोषका यह बीज जमा। उनके शरीर और मनका ताप भी उससे शमन हुआ। रामेश्वर भट्ट अब वह रामेश्वर भट्ट न रहे। वह तुकाराम महाराजके चरणोंमें लीन हो गये। अब रामेश्वर भट्ट तुकारामजीके साथ ही निरन्तर रहना चाहते हैं और उस अजातशत्र महात्माको यह मंजूर है। इस प्रकार तुकारामजीका विरोध करने चन्ने हुए रामेश्वर भट्ट उनके शिष्य बन गये। तुकारामजी पारत थे। लोहा पारतपर आपात हो करे तो इससे पारतको क्या र आपात करनेवाला लोहा भी पारतके स्मर्शमाभने सोना हो जाता है। तुकारामजीके स्मर्शने रामेश्वर भट्ट की कायापलट हो गयी।

#### ११ रामेश्वर भट्टके चार अभङ्ग

रामेश्वर महके चार अमङ्ग प्रसिद्ध हैं जो उन्होंने तुकाशम महाराज-के सम्बन्धमें कहे हैं। कहते हैं, 'पुक्ते तो इनका खूब अनुमव हुआ कि मैंने जो उनका देख किया उनसे शरीरमें व्याधि उत्पन्न हुई, यहा कष्ट पाया और जगमें हँसी भी हुई।' यह कहकर आगे बतलाते हैं कि किस प्रकार शानेश्वर महाराजने स्वप्न दिया और उनके अनुनार मैं उनकी शरणमें आ गया हूँ। और तबसे में नित्य उनका कीर्तन सुनता हूँ। 'उनकी कुरासे मेरा शरीर नीरोग हो गया।' अपने दूनरे अमङ्गमें रामेश्वर मह यह बतलाते हैं कि मक्तकी जाति-पाँति कोई न पूछे, मक्त किसी भी वर्णका हो, उसके पैर छूनेमें कोई दोष नहीं। गुरु परवहा हैं, उनहें मनुष्य मानना ही न चाहिये—कारण, को श्रीरङ्गके नामरंगमें रँग गवे वे श्रीरंग ही हैं।

डंचनीच वर्णन म्हणात्रा कोणी । जे कां नारायणीं प्रिय झाले ॥ १ ॥ चहुं वर्णासी हा असे अधिकार । किरतां नमस्कार दोष नाहीं ॥ २ ॥ 'जो कोई नारायणके प्रिय हो गये उनका उत्तम या किनष्ठ वर्ण स्या ? चारों वर्णोंका यह अधिकार है, उन्हें नमस्कार करनेमें कोई दोष नहीं।'

यह स्वीकृति दी है वेदवेदान्तपारा औरामेश्वर भट्टने, जिन्होंने अपने अनुभवि श्रीतुकाराम महाराजकी अन्तरंग शाँकी देली। तीसरे अमङ्गमें उन्होंने तुकाराम महाराजकी महत्ता बखानी है। यह तुकाराम कौन हैं ! 'जहाानन्द-छन्दसे जहा-तुस्य बने हुए तुकाराम हैं, विश्व-स्वाः' कहकर रामेश्वर भट्टने उनकी लोकप्रियता भी स्वित की है। फिर यह कहा है कि धर्मको क्षयरोग लगा या, उसे इस धन्वन्तरिने दूर किया। तुकारामजीका आचरण देखकर रामेश्वर मह कहते हैं, 'हे भक्तराज ! शीख और शिष्टाचारका इसमें कहीं भी विरोध नहीं है।'

तुकाराम महाराजने रामेश्वर भट्टके कथनानुसार, ब्रह्मैक्यमावसे
मिक्तका विस्तार किया, अर्थात् अदैत-सिद्धान्तको पक्दे रहकर मिक्तका
स्रोत बहाया । 'देव-द्विजोंकी सर्वभावने पूजा की'—देवताओं और ब्राह्मणोंकी मिक्त-मावने सेवा की, 'शान्ति सतीसे उन्होंने विवाह रचा, समाकी
मूर्ति अपनी देहमें ही खड़ी की, दयाकी प्राणपतिष्ठा की।' संसारका
अञ्चानतिमिर नष्ट करनेके लिये संतरूप ग्रह-मण्डलमें तुकाराम स्यं ही
उदीयमान हुए। इत्यादि प्रकारने रामेश्वर भट्टने इस अमङ्गमें तुकाराम
बहाराजकी स्तुति की है और यह पश्चात्ताप किया है कि 'देहबुद्धिके कारण

तथा वर्णाभमानसे' मैंने आपको नहीं जाना और वहा कह पहुँचाया, बर आप दयाधन हैं, मुझे द्वारण दीजिये, अब मेरी उपेक्षा मत कीजिये । पक्षाचापपूर्वक ऐसी विनय करते हुए अमञ्जके अन्तिम चरणमें अपने आराध्यदेव औराभचन्द्रसे यह प्रार्थना की है कि, 'इन चरणोंमें मेरी ओरसे बुद्धिका कोई व्यभिचार न हो' अर्यात् महाराजके चरणोंके प्रति मेरे अन्तःकरणमें जो यह निर्मेख माव उत्पन्न हुआ है वह कमी मलिन न हो।

रामेश्वर मह इस प्रकार रूपान्तरित हो गये। रामेश्वर भह विद्वान् कर्मनिष्ठ ब्राह्मण थे। पर तुकाराम महाराजके सामने उनके जान, कर्म हाय जोड़कर खड़े हो गये और चित्त श्रीतुकारामजीके चरणोंमें लीन हो गया। रामेश्वर भट्ट हायमें करताल लिये तुकारामजीके पीछे खड़े होकर नाम-संकीर्तनमें उनका साथ देनेमें ही अपना अहोभाग्य समझने लगे। रामेश्वर मह स्वभावसे तो गुद्ध ही थे, बीचमें अहह्वारसे उनकी बुद्धि मलिन हो गयी थी। गुक्के दर्शनोंसे उनकी मैल कट गयी और उनके नेत्र खुले।

रामेश्वर महका चौया अमङ्ग तुकाराम महाराजके सदेह बैकुण्टगमनके बादका है। रामेश्वर महने श्रीतुकाराम महाराजके चरण जो एक
बार पकद लिये, फिर उन्होंने उन्हें कभी न छोड़ा । दल-पंद्रह वर्षे
तुकारामजीके सङ्ग रहे। इतने दीर्घकालतक ऐमा अपूर्व सत्सङ्ग-कामकरनेके पश्चात् ही उनका चीया अमङ्ग बना है। तुकारामजीकी वाणीको
उन्होंने मुँह भरकर 'अमृत' कहा है। और इस अमृतकी नित्य 'वर्षा'
का अनुभवानन्द व्यक्त किया है। अन्तमं कहा है, 'भिक्त, ज्ञान और
वैरायका ऐसा परम ग्रुम संयोग इन ऑक्टोंने अन्यन नहीं देखा, ।'
रामेश्वर महकी यह सम्मति जगन्मान्य हुई। श्रीकृष्ण-दर्शनानन्दमं नित्यः
रमण करनेवाले अन्तराराम श्रीतुकाराम और उनके चरण-चञ्चरीक
बनकर उनके स्वरूपमें समरस हुए पण्डित श्रीरामेश्वर भट्ट, दोनोंको
अनन्यभावते वन्दन कर इस प्रमञ्जको यहाँ समात करते हैं।

#### १२ समाधान

इस प्रसङ्घके पश्चात् तकारामजी स्वानुभवके आनन्दके साथ यह कहनेमें समर्थ हए कि 'मैंने भगवान्को देखा है।' एक बार श्रीकृष्णने उन्हें अपने बालरूपकी झाँकी दिखायी, तबसे उन्हें भगवानके चाहे जब, चाहे जहाँ दर्शन होने लगे, यह कहनेकी आवश्यकता नहीं। भगवान भक्तके कैसे दास बन जाते हैं कि, 'निर्गुणमें सदा छिपे रहनेवाले आवाज देते ही सामने आकर खड़े हो गये।' तकारामजी बतलाते हैं कि भगवान्की जब कृपा हुई तब देह-सङ्ग रह ही नहीं गया । निज ध्यासका ही रंग चढ़ता गया। भगवान्के पहले दर्शन हुए, पीछे भगवान् मुझसे मिले, भेरे प्राणधन मुझे मिले; तुमलोग भी भगवानके चरणोंको पकड रखो तो तुम्हें भी भगवान् मिलेंगे। तुकाराम महाराजके कीर्तनोंमें अब ऐसी खानुभव रसभरी वातें सुनकर श्रोताओंको अभूतपूर्व आनन्दोत्साह अनुभृत होने लगा । जनाबाई, नामदेवराय, एकनाय आदि संतींको जो भगवान मिले वह मुझे भी मिले, अब मेरी थकावट दर हो गयी, अब संतोंके सामने अपना मुँह दिखा सकता हैं। तुकारामजीने अपने मनमें कभी ऐसा कहा भी होगा। भगवान्के मिलनेके बाद उस भिलनका आनन्द उनके कई अभङ्गोंमें व्यक्त हुआ है।

आतां कोठें घाँत मन । तुसे चरण देखिलिया ॥ १ ॥ माग गेळा शीण गेळा । अवदा झाला आनंद ॥दु०॥ 'तुम्हारे चरण देखे, अब मन कहाँ दीइकर जायगा १ यकामाँदायन सब निकल गया । अब केवल आनन्द-ही-आनन्द है ।'

न व्हार्वे तें झालें देखियेले पाया आतां फिल्हें काय मार्गे देशा। १॥ बहु दिस होतों करीत हे आसा तें आरें सायासें फळ आति॥ २॥ जो कभी न होनेकी बात सो ही हुई—भगवानके चरण (इन ऑलोंसे) देख लिये। अब स्या भगवन् ! पीछे फिरकर जाना है! बहुत दिनोंसे यह आस लगी हुई यी सो आज पृगी हुई--सब परिश्रम सफल हो गये।

• •

श्रीकृष्ण-दर्शनसे भीत्र खुलकर कृष्णाखनसे समुज्ज्वल हो गये। । भगवान्का जो बालकप देला वही नेत्रोंमें स्थिर हो गया। 'वह छिब आँखोंमें ऐसी समा गयी कि बार-बार उसीकी स्मृति होती है।' उस दिव्य दर्शनके समरण और निदिध्यासका आनन्द बढ़ता ही गया। ऐसी तन्मयता हो गयी कि —

तुका म्हणे वेष झाळा । अंगा आला श्रीरंग ॥

'तुका कहता है, लौ लग गयी और अङ्ग-अङ्गमें श्रीरङ्ग समा गये।' चौसरके एक अभङ्गमें तुकारामजी कहते हैं कि, 'चित्तकी उलटी चालमें मैं भी फैंस गया था, मृगजलने मुझे भी घोखा दिया था; पर मगवान्ने बड़ी कृपा की जो मेरी ऑखें खोल दीं।' फिर 'तुमने मेरी गुहार सुनी, इससे मैं निर्भय हो गया हूँ।

सर्वेशाघारण जीवोंको भक्तिकी शिक्षा देते हुए तुकारामजीने कहीं-कहीं स्वानुभवका भी इवाला दिया है---

> धीर तो कारण । साह्य होतो नारायण । होऊं नेदी शीण । बाहुं चिंता दासासी ॥ १ ॥ सुक्षें करार्वे कीर्तन । हथें गांवे हरिचे गुण । बारी सुदर्शन । आपणिच क्रिक्काळ ॥ धु० ॥ अव बेंची माता । बाळां जड मारी होतां । हा तो नन्हें दाता । शाह्यतां यां सारिखा ॥ २ ॥

हैं तो माह्या अनुभवें । अनुभवा आलें जीवें । तुका म्हणे सत्य व्हावें । आहाच नये कारण ॥ ३ ॥

ंनारायणके सहाय होनेमें घैर्य ही कारण है। (धैर्यक साध्य भक्तिपूर्वक शाधना करनेसे नारायण तो सहाय होते ही हैं। वह अपने भक्तको दुखी नहीं करते, अपने दासकी चिन्ता अपने ही ऊपर उठा लेते हैं। सुखार्वक हरिका कीर्तन करो, हर्पके साथ हरिके गुण गाओ। '(किलकालसे मत दरो) किलकालका निवारण तो सुदर्शनचक आप ही कर लेगा। वचोंका बोझ जब भारी हो जाता है तय भाता उन्हें भी छोड़ देती है पर भगवान् ऐसे प्राकृत जीव नहीं हैं, (वह अपने भक्तोंको कभी छोड़ते ही नहीं।) यह बात तो में अपने अनुभवसे कहता हूँ। तुका कहता है जो सच है वह सच ही है, वह कभी व्यर्थ नहीं होता।'

संसार्ग्योंके लिये भक्ति-यन्यका रहस्य तुकारामजीने इस अभङ्कर्मे, बहुत योड्रेमें और बड़े अच्छे दंगसे बता दिया है--

अवश्या दशा येणींच साधती। मुख्य उपासना सगुणभिक्तः।
प्रगटे हृदयीं ची मूर्ति। मात्रगुद्धि जाणीनियां॥ ९ ॥
बीज आणि फळ हरीचें नाम । सकळ पुण्य सकळ धर्मः।
सकळां कळां चें हे वर्मः। निवारी प्रम सकळही ॥ छुः॥
अर्थे हरिकोर्तन हें नाम धोष । करिती निर्णं च हरिचे दास ।
सकळ बीधंबेर्के रसा। तुद्धी पाश मवबंधाचे ॥ २ ॥
येती अंगा वसती कक्षणें। अंतरीं देवें धरिलें ठाणें।
आपणीच यंती तयाचे गुणें। जाणं येणें खुटे बस्तीचें॥ ३ ॥
नकमें साडवा आप्रमा। उपजठे कुळांचं धर्मः।
आणीक न करावे ध्रमः। पुरं एक नाम विठीवाचें॥ ४ ॥

वेदपुरुष नारायण । योगियांचे 異数 शुन्य । परिपूर्ण । तुकां म्हणे संगुण भोज्ञ्या आम्हां ॥ ५ ॥ मुख्य उपातना सगुण-भक्ति है । इससे सभी अवस्थाएँ सभ जाती हैं। इससे, ग्रुद्ध भाव जानकर, हृदयकी मूर्ति प्रकट हो जाती है। इरिका नाम ही बीज है और इरिका नाम ही फल है। यही सारा पुण्य और सारा धर्म है। सब कलाओंका यही सार मर्म है। इससे सब श्रम दूर होते हैं । जहाँ हरिके दास लोकलाज छोड़कर हरि-कीर्तन और हरि-नाम-संकीर्तन किया करते हैं वहां सब रस आकर भर जाते हैं और संसारके बाँच लाँचकर बड़ने लगते हैं। जब भगवान अंदर आकर आसन जमाकर बैठ जाते हैं तब उनके कारण उनके सभी लक्षण भी आप ही आकर बस जाते हैं। फिर इस मृत्युलोकका मरना-जीना, आना-बाना कुछ नहीं रह जाता। इसके लिये अपने आश्रमको या जिस कुछ में पैदा हए उस कुलके धर्मको छोडनेकी कोई आवश्यकता नहीं। और कुछ भी नहीं करना पड़ताः केवल एक विद्वल (बाल-श्रीकृष्ण) का नाम काफी है। वेद जिसे पुरुष या नारायण कहते हैं। योगियोंका जो श्चन्य ब्रह्म है, मुक्त जीवोंका जो परिपूर्ण आत्मा है, तका कहता है, वह इम भोलेमाले जीवोंके लिये सगुण ( धाकार श्रीविट्टल-श्रीवाछ-कृष्ण ) हैं।

श्रीहरिके इस सगुण रूपकी भक्ति ही भगवत्-भक्तों मुख्य उपायना है। नाम-सरण सम्पूर्ण पुण्य-धर्म, फल और बीज है। निर्लंब नाम-संकीतंनमें सब रसींका आनन्द एक साथ आता है। जिसके हृदयमें भगवान् आकर बैठ गये उसमें ज्ञानीके सभी लक्षण आप ही आकर टिकते हैं। अपना आश्रम या कुल-धर्म आदि छोड़नेका कुल काम नहीं, केवल हरि-नाम ही उद्धारका साधन है। चित्तके शुद्ध होते ही, हृदयखे हम जिस मूर्तिका ध्यान करते हों वह मूर्ति समने आकर खड़ी हो जाती है। रामेश्वर मट्ट तुकाराम महाराजके अनुगामी बन गये पर उनके प्रति तुकारामजीकी विनयशीलतामें कोई फर्क न पड़ा। तुकारामजी उनके पैरोपर गिरते थे। 'भक्तलीलामृत' कार अध्याय ३७ में कहते हैं—

प्रामेश्वर-सा ब्राह्मण तुकारामजीका सम्प्रदायी बना। पर इस विदेहीं
महात्माको देखिये कि वह रामेश्वरके चरणोंपर गिर-गिर पड़ते हैं,
महत्त्वपना तो इन्हें छूनहीं गया। यह जानकर भी कि यह मेरा शिष्य
है, वह रामेश्वरको देवताके समान ही मानते थे। इसीको कहना चाहिये
अद्दैत-भजनते परम शान्तिको प्राप्त जगदगुर पूर्ण ज्ञानी।

#### १३ मध्यम खण्डका उपसंहार

श्रीतकाराम महाराजके चरित्रका यह मध्यम खण्ड यहीं समाप्त होता है । इसलिये अब किञ्चित् भिंहावलोकन कर लें और फिर उत्तर-लण्डको आरम्भ करें । पूर्वलण्डमें मंगलाचरणके अनन्तर काल-निर्णय, पूर्ववृत्त और मंसारका अनुभव-ये तीन अध्याय हैं और इनमें महाराजके इकीययें वर्षतकका चरित्र कथन किया गया है। सुकारामजी संसारके कट अनुभवोंसे इस संसारसे उपगम होने लगे, यहाँतकका विवरण इस खण्डमें आ चुका है। उनके परमार्थ-साधनका इतिहास मध्यखण्डमें आ गया । महाराज जिस साधन-सोपानसे सगुण-साक्षात्कारतक चढ़ गये वह साधन-क्रम पाठकोंकी समझमें अच्छी तरहसे आ जाय और इससे उन्हें भी यह मार्ग दिलायी देने लगे, इसलिये इस लण्डमें उसका विस्तार किया है और यह विस्तार भी महाराजके वचलोंके सहारे किया है जिममें ममक्ष साधकोंके लिये यह खण्ड पर्याप्तरूपते बोधप्रद हो। इस खण्डके चौथे अध्यायमें 'याती शह वैदय केला वेवसाय' ( जातिका शुद्र हूँ और वैदयकी वृत्ति की ) इस अमङ्गको ही आधार बनाकर और इसीको बीजाध्याय मानकर उसपर (१) वारकरी सम्प्रदायका साधन-मार्ग, (२) प्रन्याध्ययन, (३) गुरु-कृपा और कवित्व-स्पूर्ति, (४) विश्व- शुद्धिके उपाय, (५) सगुण-भक्ति और दर्शनोत्कण्ठा, (६) श्रीविद्दल-स्वरूप तथा (७) सगुण-साक्षात्कार—इन सात अध्यायोंकी सप्तपदी खडी की है। पाँचवें अध्यायमें पाठकोंने वारकरी सम्प्रदायका स्वरूप देखा और एकादशी-वत, पण्डरीकी वारी, हरि-कीर्तनका आनन्द, निष्कपट मक्तिभावका मर्म तथा परोपकारका अभ्यास-इन विषयोंकी आलोचना की । छठे अध्यायमें अन्तःप्रमाणों के साथ यह देखा कि तकारामजीने किन-किन ग्रन्थोंका अध्ययन किया था और अध्ययनके महत्त्वकी ओर परा ध्यान देते हए यह भी देखा कि तुकारामजीने कैसी अवस्थाक साथ मुख्यें ही गीता, भागवतः कुछ पुराणः विष्णुसहस्रनामादि स्तोत्र तथा जानेश्वरी, एकनायी भागवत आदि प्रन्योंका कितनी बारीकीके साथ अध्ययन किया था और नित्य पाठ भी वह कितनी लगनके साथ करते थे और फिर अन्तमें यह भी देखा कि तुकारामजीको ज्ञानेश्वर और एकनाथसे अलगानेका कुछ आधुनिक विद्वार्गीका प्रयत्न कितना वेकार और निःसार है । ७ वें अध्यायमें गुरु-क्रपा और कवित्व-स्फर्तिका विवेचन हुआ है । पहले सद्गुर-कृपाका महत्त्व, तुकारामजीकी गुरु-दर्शन-लालमा, बाबाजी चैतन्यदारा स्वप्नमें उपदेश, फिर तुकारामजीकी त्रयी परम्पराकी दो शाखाएँ, देशव और बाबाजीका एक ही व्यक्ति न होता, बंगालके श्रीकृष्णचैतन्यसे तुकारामजीकी मक्तिके आविर्मावकी कल्यनाका अप्रामाणिकत्व-इन बातोंकी चर्चा की है। ८ वें अध्यायमें ·चित्त-श्रुद्धिके उपाय' मुख्यतः साधकोंके लिये विस्तारपूर्वक लिखे गये हैं। तुकारामजीकी विरागता और सावधानता, उनकी साधन स्थितिका मर्म और उनकी लोकप्रियताका रहस्य इत्यादि बातोंको देखते हुए यह देखा कि तुकारामजीने किस प्रकार अपने मनको जीता, ज़न-सङ्ग और दुष्टजनोंकी उपाधिसे उकताकर उन्होंने कैसे एकान्तवास किया और एकान्तका आनन्द लुटा, अपने दोषोंको भगवान्से निवेदन करके उन्हें देते-हैसे पुकारा और सरमङ्ग तथा नाम-संकीर्तनके द्वारा कैसे साधनोंकी सब सीदियाँ चढ गये । यह सम्पूर्ण अध्याय साधकोंके लिये अत्यन्त बोबवर होगा । नवें, दसवें और ग्यारहवें अध्यायमें भगवानके सगुण साकार-साक्षात्कारके अत्यन्त मधुर और मनोहर प्रमङ्गका वर्णन किया है। नवें अध्यायमें भक्ति-मार्ग ही सबसे श्रेष्ठ क्यों है तथा सगुण और निर्गुण किस प्रकार एक ही हैं—यह बतलाकर तुकारामजीकी सगुणनिष्ठां दैसी इट यी यह देखा है । तुकारामजीके उपास्पदेव श्रीविद्वल हैं। इसलिये विद्रल' शब्द कैसे बना, इसे देख लिया है और यह दिखलाया है कि शानेश्वरीमें 'विद्वल' नामका उल्लेख न होनेसे कुछ आधुनिक विद्वान् जो यह कहने लगते हैं कि ज्ञानेश्वरीसे वारकरी सम्प्रदायका कोई लगाव नहीं है वह कितना अप्रामाणिक और निःसारवाद है, फिर तुकारामंजी मर्तिपुजक थे और मूर्ति-पूजामें कितना बड़ा रहस्य छिग हुआ है, इन बातोंका विचार करके तुकारामजीकी भगवद्र्यन-लालमाः भगवान्ते उनकी प्रेमकलह और मिलनकी निश्चयाशा और निरन्तर प्रतीक्षाके मधुर प्रसङ्खोंका वर्णन किया है। १० वें अध्यायमें श्रीविद्वल भगवानुका स्वरूप देखा, पण्टरपुरकी श्रीविद्वल मूर्तिको निहारा, संतोंके वचनोंको अवलोकन किया और यह जाना कि श्रीविद्वल गोप-वेष-घारी श्रीवाल कृष्ण ही हैं। ११ वें अध्यायमें रामेश्वर भट्टका प्रमङ्ग छिड़ा जिनके निमित्तने भगवान्ने बाछरूपमें तुकारामजीको दर्शन दिये । रामेश्वर मट्टकी योग्यता तथा जनके विरोधमें प्रवृत्त होनेके भावोंका विश्लेषण करते हुए इस बातका विवेचन किया कि कर्मठोंके विरोधि इसी प्रकार भागवतधर्मका सदा बय-जयकार होता चला आया है। फिर तकाराम महाराजके बचनोंके ही आधारपर यह देखा गया कि तुकारामजीने अपने अभक्कोंकी पोधियाँ इन्द्रायणीके दहमें हुवा दी थीं और स्वयं भगवानने उनकी रक्षा की। तकारामजीकी अर्थात भगवतधर्मकी विजय हुई और रामेश्वर भड

उनकी द्यारणमें आ गये। इन सात अध्यायोंमें सरसङ्ग, सत्-साका, गुक-इना और सगुण-साक्षार—इन चार मंत्रिकोंको पार करके तुकारामजी इतकुत्व हुए, यहाँतक इमलोग आ गये। अब पाठक इस मध्यखण्डमें जो 'आत्म-चरित्र' अध्याय है उसे फिर एक बार देख लें: विशेषकर 'याती शुद्र वैश्य केला वेवसाय' ( जातिसे शुद्र हूँ और दृति वैश्यकी की ) इस अभंगका विवरण तो अवश्य ही पढ़ लें, इससे पाठकोंके ध्वानमें यह बात आ जायगी कि यही अध्याय इस मध्य खण्डका बीजाध्याव है। रामेश्वर मट्टने जो उपाधि की उसी प्रसङ्गसे तुकारामजीको भगवानके सगुण-साक्षारकारका परमलाम हुआ।

'आत्म-चरित्र' अध्यायमें तुकारामजीने जो यह कहा है कि 'निषेचका कुछ आघात लगा, उससे जी दुखी हुआ, बहियों हुवा दीं और घरना देकर बैठ गया, तब नारायणने समाधान किया।' (१६) इसका मर्म अब पाठकींकी समझमें आ गया होगा। इसके बाद तुकारामजी कहते हैं—

भक्तकी उपेक्षा नारायण कदापि नहीं करते। वह ऐसे दख्ख हैं, वह बात अब मेरी समझमें आ गयी। (१७) अब जो कुछ है वह सामने ही है, आरोकी भगवान जानें। १ (१८)—

--- उसे इमलोग आगेके खण्डमें देखें ।





# उत्तर खण्ड झान-काण्ड

# बारहवाँ अध्याय मेघ-बृष्टि

क्षेष्ठेयेषु शिकातकेषु च गिरेः खन्नेषु गर्तेषु च श्रीसण्डेषु विभीतकेषु च तथा पूर्णेषु रिक्तेषु च । स्निग्येन ध्वनिनासिकेऽपि जगतीचक्रे समं वर्षेती वन्दे वारिदसार्वभीम ! भवतो विश्वोपकारिवतस् ॥ १ ॥

# १ लोकगुरुत्वका अधिकार

संगुण-साक्षात्कारका अलैकिक आलेक सारे द्यारीएर जगमगा रहा है, इन्द्रियोंसे शान्तिकी दिव्य शीतल छटा छिटक रही है, प्रखरतर वैराग्य- के सब लक्षण देहपर देदीप्यमान हो रहे हैं, प्रातव्यकी प्राप्तिका प्रेममय बमाधान नेत्रोंमें चमक रहा है—ऐसी वह तुकारामजीकी श्याम-सुन्दर- छिंब जिन नेत्रोंने निहारी होगी वे नेत्र मचमुच ही धन्य हैं ! श्रीतुकोबा-रायके मुखसे, इसके अनन्तर सतत पंद्रह वर्षतक जो सुधा-धारा प्रवाहित होती रही उसमें हुवकर उस परम रसका आस्वादन करनेका सौभाग्य जिन प्रेमी रिसक ओताओंको प्राप्त हुआ होगा उनके सौभाग्यकी क्या प्रशंसा की आय ! भगवान्की सुनी हुई बातें सुननेक्षाले बहुत मिलते हैं; पर जिसने भमवान्को देखा हो, भगवान्का वरद हस्त अपने मस्तकपर रखाया हो, भगवान्से जिन्होंने देखा हो, उसके श्रीमुखसे श्रीहरि-कीर्तन और हरि-कीला सुनी हो, सदाचार, ज्ञान और देरान्यका उपदेश श्रवण किया हो वे खचमुच ही बड़े भाग्यवान् हैं। देहू और पूना और पूर्ण महाराष्ट्रका वरण मायोदय हुआ जो तुकाराम महाराज अपने श्रीविडल-मन्दिरसे मिक-

मायके उत्तमोत्तम बद्धामरण निर्माणकर पण्डरपुरके हाटमें मेजने लगे । तुकारामजीकी वाणी अब विरहिणी न रही, खानुमव-प्राणसे सनाय होकर प्रेम-मिलनके आनन्दमें नृत्य करनेवाली हुई । अब उनकी वाणीसे प्रिय मिलनके प्रेमानन्द-सागरकी लहरें निकल-निकलकर श्रोताओंके हृदयोंपर गिरने लगी और लोग यह मानने लगे कि जीवके उद्धारका उपदेश करनेका आधकार हन्हींको है । हनकी सत्यता तपाये हुए सोनेकी माँति अपनी समुख्यलतासे लोगोंके चित्तको अपनी ओर खींच चुकी यी और हम कारण दाम्मिक दुर्जनोंपर इनका जो वाक्-प्रहार, उन्हींके उद्धारके निमित्त हुआ करता या उनमें लोग सावधान और श्रव्ह होने लगे और ह्युटका बाजार उजहने लगा, सर्वत्र तुकारामजीका बोलवाला हुआ—उन्हींके बोल बोल जाने लगे ।

आपण जेऊन जेबदी लोको । सन्तर्पण करी तुका ॥ 'खयं जीमकर लोगोंको जिमाता है, ऐसा सन्तर्पण तुका करता है।' इ.म. विलक्षण उक्तिका प्रत्यक्ष लक्षण अब लोगोंने देख लिया ।

देहुमें परमार्थका मानो एक नवीन विद्यापीठ स्थापित हुआ । तुकारामजी म्वपं उनके सञ्चालक और स्वधार कने । आस-पासके गाँवमें तथा दूर-दूरसे भी भगवान्के प्रेमी आ-आकर इस विद्यापीठमें शिक्षा-स्थम करने लगे । देहु, लोइगाँव, तेलगाँव, पूना, पण्डरपुर तथा पण्डरपुरके रास्तेके सब स्थानोंमें तुकारामजीके कीर्तनोंकी झड़ी लग गयी । सहज ही लोग उन्हें गुरु कहकर पूजने लगे । ऐसे इन्द्रियविजयी, वैराम्य-तेजके पुत्रके पूर्णकाम, विश्वप्रेमी, लोकालोकस्वरूप लोकगुरु इस स्वार्थी संसारमें कहाँ मिलें ? जिनका यहा भाम्य होता है उन्होंको ऐसे जग-दुर्लम गुरु प्राप्त होते हैं । तृप्त पुरुपका यह सहज धर्म होता है कि वह अपनी तृप्तिका आनन्द सबको दिलाना चाहता है । तृप्ति नाम इसीका है । जो अपने पूर्ण आत्म-कस्याणको प्राप्त होता है वह लोक-कस्याणमें महत्त्व होता है । लोककस्याणको

कामना तृप्त-आप्तकाम पुरुषोंके स्वभावमें ही होती है। यही तुकाराम-जीने कहा है कि 'अब तो मैं उपकार जितना हो उतनेके किये ही हूँ।'

# २ मेघ-वृष्टिवत् उपदेश

गुद्ध होनेकी पूर्ण पात्रता होनेपर भी तुकारामजीन गुद्धपनेको अपने पास फटकने नहीं दिया और किलीको अपना शिष्य भी नहीं कहा। हली प्रकार उन्होंने जो उपदेश दिये हैं उन्हें उपदेश न कहकर उन्होंने भीष-हृष्टिं कहा है। हम भी इसे भेष-वृष्टि ही कहें।

तुका 'किसीके कानमें मन्त्र नहीं फूँकता, न एकान्तका कोई गुह्य शन रखता है।' अर्थात् तुकारामजी एकान्तमें उपदेश या मन्त्र नहीं दिया करते । हरि-चिन्तनका आनन्द छेते हैं और उसमें सबको सम्मिखित कर लेते हैं। गुरुपनेसे तो दूर ही रहते हैं। एक जगह उन्होंने कहा है कि 'लोगोंको भरमानेकी कोई कपटविद्या मैं नहीं जानता । भगवन ! तुम्हारा ही कीर्तन करता हुँ, तुम्हारे ही उत्तम गुणोंको गाता फिरता हूँ। यह कहकर उन्होंने सामान्य लौकिक गुरु-नाम-धारियोंका निषेष-सा किया है। आगे फिर उन्होंने यह भी कहा कि मेरे पास कोई जड़ी-बूटी नहीं। कोई ऐन्द्रजालिक चमत्कार नहीं, मैं जमीन-जायदाद जोडनेवाला कोई महन्त-मण्डलेखर नहीं। ठाकुरजीकी पूजा जहाँ विकती हो ऐसी मेरी कोई दुकान नहीं, में कथावाचक नहीं जो कहे कुछ और करे कुछ और । में पण्डित भी नहीं जो घट-पटकी खटपटका शास्त्रार्थ कर सकुँ, ऐसा भवानी-भक्त भी नहीं जो मस्तकपर जलती हुई आगका घट लेकर चलूँ, गोमुखीमें हाथ डालकर माला जपनेवाला जपी में नहीं। जारण-मारण-उचाटन करने-बाला कोई ओक्षा भी मैं नहीं हूँ । भगवन् ! तुम्हारे कीर्तनके सिवा मैं और कुछ नहीं जानता । मेरे भगवान् मैदानमें हैं, मेरा 'राम-कण्ण-वरि' मन्त्र प्रकट है, मेरा उपदेश भी सीधी-सादी बात है। मुझे जो कुछ कहना होता है, सब हरि-कीर्तनमें कहता हूँ--कोई क्रियाब नहीं, कोई द्वराव नहीं । तुकारामजीका सब काम ही ऐसा निस्छल, निर्मल और सरल है । तुकारामजी कहते हैं—

> गुरुशिष्यपण । हें तों अधमरुष्ठण ॥ १ ॥ भूतीं नारायण सरा । आप तैसाचि दूसरा ॥ ध्रु० ॥

्गुरु बनना और चेला बनाना, यह तो अधमपना है। भूतमात्रमें नारायण हैं, जब यह बात सच है तब जैसे हम हैं बैसे ही दूसरे भी हैं। नारायण हमारे अंदर हैं बैसे ही दूसरेंके अंदर भी हैं। तुकारामजी गुरु बनकर—गुरु-शिध्यका नाता जोड़कर—एकत्वके भावको भेदकर, तोड़कर—गुरुके नाते नहीं बोलते। नारायण प्रेरणा करके जैसे बुलबाते हैं बैसे बोलते हैं—बोलते क्या हैं, मेधकी तरह बरसते हैं।

मेघवृष्टिनें करावा उपदेश । परि गुरुनें न करावा शिष्य ॥ बाटा लाभे त्यास । केला अर्थ कर्मांचा ॥१॥ 'उपदेश ऐसे करे जैसे मेघ बरसे । पर गुरु बनकर किसीको शिष्य न बनावे । जो कर्म करो उसका आधा भाग उसको मिळता है।'

इसलिये अच्छा तो यही है कि-

एकमेकां साह्य करूं। अवधे धरूं सुपंथ ॥

'आपसमें इमलोग एक-दूसरेकी सहायता करें और सभी एक साथ सन्मार्गपर चलें।'

हम-आप प्रेमचे एक प्राण होकर नारायणका अमृत गुणगान करें और भववागर पार करें। 'अधिकारके न होते भी बळात्कारचे उपदेश' करनेवाळे और सुननेवाळे गुरु और शिष्य अन्तमें पश्चाचापके मागी होते हैं।

> उपदेशी तुका। मेघवृष्टीनें आइका॥ संकरपासी घोका। सहज तें उत्तम॥४॥

'सुनो, तुका मेष-दृष्टिले उपदेश करता है। सङ्करपर्ने घोला है। सहज जो है वही उत्तम है।'

मेष-दृष्टि-सा उपदेश करना प्रेम-स्तक मंघोंका बरसना है—प्रेमसे को निकल पड़े, उसमें सहजयना होता है—असली रंग होता है । और फिर कैसे मेध-दृष्टि जहाँ कहीं भी हो —पयरीले चट्टानों पर हो या जोत-जातकर तैयार किये हुए खेतोंमें हो, उससे खेत लढ़लहा उठें या चहान धुलकर खच्छ हो जायें, अयवा जल जम जाय या वह जाय, मेघोंको इसकी कुछ भी परवा नहीं होती। वे बरसते हैं, जिसको जो लाभ होना होता है हो जाता है । नहीं होना होता उसे नहीं होता। मेघ अपना कार्य करते हैं । परमार्थका साधन तो साधकको खायं ही करना पहता है। जो करन करन लड़िया वह अवस्य विजयी होगा, जो कायर होगा वह रण छोड़कर माग जायगा। यह सबके अपने करतवरर निर्मर करता है। मेघ-दृष्टि-सहस्य उपदेशके द्वारा तुकारामजी सबको ही एक-सा अमृत-पान कराते हैं । पान करना सबकी अपनी इच्छापर निर्मर है। खिहतका साधन तो ख्यं किये विना नहीं होता।

'चोरके हृदयमें उसीका लाञ्छन खटका करता है। इसको इस नया करें, इस तो वर्षान्सा बरसते हैं।'

जिसके जो दोष होते हैं उन्हें वह जानता रहता है। हम गुणोंकी स्तुति करते हैं और दोषोंका त्याग करानेके लिये दोषोंकी निन्दा करते हैं। किसीके मर्मपर चोट करनेके लिये कोई बात नहीं कहते। किसीक सम्पर चोट करनेके लिये कोई बात नहीं कहते। यह तो हिर्नुण-नानकी अमृतकारा है।

परम अमृताची धार । बाहे देवाही समोर ॥ ९ ॥
 कार्ववाहिनी हरिक्या । मुकुटमणी सकळा तीर्मा ॥ २ ॥

'सब तीयोंकी मुकुटमणि यह हरिकया है—यह ऊर्ध्ववाहिनी परमामृतकी घारा भगवान्के सामने बहती रहती है।'

मगबान्पर इस पुषाधाराका अभिषेक होता रहता है। और लोगोंको उपदेशके तौरपर जब तुकारामजी कुछ कहते हैं तब भी भेष यह नहीं पूछते कि कौन-सा खेत कैसा है।?

जल वरसकर लेतांगे लेतीके काम आता है या मोरियोंमेंसे वह जाता है, इसका विचार मेघ नहीं किया करते। उनकी सवपर समान हृष्टि होती है। पतितगवनी गङ्गा पतित और पावन दोनोंको ही समान मावसे नहलाती हैं। अग्निके द्वारा देवताओं को हविष्याल मिलता है और खाण्डव वन भी भस्स होता है। पर किसीका स्पर्य-दोष अग्निको नहीं स्थाता। उसी प्रकार तुकारामजीकी मेघ-वृष्टि-सहश उपदेश-दृष्टि सजन-दुर्जन दोनोंपर समानस्पर्स ही पड़ती है, सजन सुखी होकर स्तुति कर लेंगे और दुर्जन तिरपर चोट लगनेसे तिलमिलाकर निन्दा करने लगेंगे; पर—'मेरे लिये यह भी कुछ नहीं, वह भी कुछ नहीं; मैं तो दोनोंसे अलग हैं।'

भेष बरसते हैं अपने स्वभावसे; भूमि जो स्ट्रह्म उटती है वह अपने दैवसे।'

## ३ तुकारामजीकी उपदेशपद्धति

सबको समान उपदेश करनेका अभिप्राय सबको एक ही उपदेश करनेसे नहीं है। हरि-कीर्तनके द्वारा होनेबाला उपदेश तो सबके लिये एक ही है; अन्यया 'अधिकार तैसा करूँ उपदेश' जेला जिसका अधिकार तैसा ही उसको उपदेश किया जाता है — जिससे जितना बोश उठाते बनेगा उतना ही उसपर लादा जायगा। चींटीकी पीठपर हायींका होदा नहीं रखा जाता। बहेलियेके पास कुरहाड़ी, फन्दा और जाळ सभी होता है, पर हन सबका उपयोग मौके मौकेपर किया जाता है। कुटिल, लळ,

कृपण, संसारी, विरक्त, विद्वासी, धर, पापी, पुण्यात्मा सभीको और सभी जातियोंको उनके संस्कार और अधिकारके अनुसार उपदेश करना होता है । अच्छी जातिका अच्छा घोड़ा हो तो वह केवल इद्यारेसे चलता है । और अड़ियल टटटू हो तो बिना चाबुकके वह एक कदम भी नहीं चलता। धर्म-नीति-व्यवहारका कुछ उपदेश सबके लिये समान होता है। समीके सभी समय प्रहण करनेयोग्य होता है और कुछ उपदेश ऐसा भी होता है जो एकके लिये आवश्यक तो दूसरेके लिये अनावश्यक भी होता है। किसे किस उपदेशका प्रयोजन होता है यह तो सबके अपने ही निर्णय करनेकी बात है। तुकारामजीने किन प्रसङ्गरे किसके लिये कौन-सा अभंग कहा यह जाननेका तो अब कोई उपाय नहीं रहा है। तथापि तकारामजीके श्रोताओंमें मामान्यतः जिम एकारके लोग थे उमी एकारके लोग आज भी मौजूद हैं। जितने प्रकार उस समय रहे होंगे उतने आज भी हैं और सदा ही रहेंगे । इसलिये हर कोई तकारामजीके अभंगोंसे अपना-अपना अधिकार जानकर बोध प्राप्त कर सकता है। संत सद्देशोंके समान होते हैं, उनके पास सभी रोगोंकी ओषधियाँ और भस्मादि होते हैं । अपने रोग और प्रकृतिके अनुसार हर कोई ओषि छेकर अनुपानके साथ सेवनकर नीरोग हो सकता है। संत भवरोगको दूर करते हैं। वैद्य तो खैर दाम और पुरस्कार भी चाहते हैं, पर संत परोपकारस्त और निष्काम भक्त होते हैं, उन्हें और कोई मतलब गाँठना नहीं होता। वे चतर्विष प्रवार्थका दान करनेमें ही सख मानते हैं। तकारामजीके उपदेशोंमें नितान्त सौम्य उपायसे लेकर 'पकडने, बाँधने और दागने' तकके उपाय शामिल हैं। उनके 'अभंग'-दर्पणमें अपना मुँह देखकर अपनी बीमारीको पहचाने, औषध क्षेत्रन करे. पथ्यसे रहे और आरोग्य लाम करे। वैदिक ब्राह्मणोंको तथा स्वराज्य-संस्थापनके महत्कार्यमें लगे हुए शिवाजी महाराजको, सिद्धोंको और पापात्माओंको, सञ्चे मक्तोंको और दाम्मिकोंको, मह्लोंको और खह्लोंको.

बीरोंको और कायरोंको सबको तकारामजीके अभंगोंमें उपदेश मिलेगा। निवृत्तिमार्गियों और प्रवृत्तिमार्गियों, दोनोंको तुकारामजीने उपदेश दिया है, अर्थात विवेकके मुख्य-मुख्य सिद्धान्त बता दिये हैं । संत और तत्त्वदर्शी मुख्य सिद्धान्त ही बतलाया करते हैं, उनका न्योरा नहीं: न्योरेकी बातें व्यवहारसे तथा दसरोंका आचरण देखकर मालूम होती हैं। सिद्धान्तभर वे बतला देते हैं। संतोंका मख्य कार्य जीवोंको साया-सोहकी निदासे जगा देना होता है। स्वयं जगे रहते हैं, दसरोंको जगा देते हैं। और धर्मका रहस्य बतलाकर उद्धारका मार्ग दिला देते हैं। मक्ति, ज्ञान, वैराग्यका बोध कराकर उनकी देहबदि नष्ट कर देते हैं, उनकी जीवदशा-का दरिद्र दर करके उन्हें स्वात्मसुखके अवपदपर विठा देते हैं, जीवोंको अभयदान देते हैं और अपने पुण्यचरित्र तथा समुज्ज्बल प्रबोध-शक्तिसे जीवोंका दैन्य नष्ट कर उन्हें स्वानन्द-साम्राज्य-पदपर आरूढ करते हैं। संतोंके उपकार माता-पिताके उपकारोंसे भी अधिक हैं। सब छोटी-बडी नदियाँ जिस प्रकार अपने नाम-रूपोंके साथ जाकर ऐसी मिल जाती हैं जैसे उनका कोई अस्तित्व ही न हो। उसी प्रकार त्रिभुवनके सब सुल-दुःख संतोंके बोधमहार्णवमें विलीन हो जाते हैं । तकाराम महाराज ऐसे विश्वोद्धारक महामहिम महात्माओंकी प्रथम श्रेणीमें हैं। आइये, पाठक ! हम-आप उनके अमोघ उपदेशकी मेघ-वृष्टिके नीचे विनम्र भावसे अपना मस्तक नवाकर इस अमृतवर्षाकी बौछारका आनन्द छैं।

## ४ हरि-मक्तिका सामान्य उपदेश

इरि-भक्तिका उपदेश सबके लिये एक ही है---

प्लोक, खोल, आँखें खोळ। बोल, अमीतक क्या आँख नहीं खुळी ! और, अपनी माताकी कोखमें तूक्या पत्थर पैदा हुआ ! तैंने यह जो नर-तनु पाया है यह बड़ी भारी निधि है, जिस विधिते कर सके इसे सार्यंक कर। संत तुझे जगाकर पार उतर जायँगे। (त् भी पार उतरना चाहे तो कुछ कर।)'

'अनेक योनियोंमें भटकनेके बाद यह ( नर-नारायणकी ) जोड़ी मिली है । नर-तनु-जैसा ठाँव मिला है, नारायणमें अपने चित्तका माव लगा ।'

'सुन रे सजन ! अपने स्वहितके लक्षण सुन । मनसे पण्डरिनायका सुमिरन कर । नारायणका गुणगान कर, फिर बन्धन कैसा ! भव-सिन्धुको तो यह जान ले कि इसी किनारेमें समा जायगा, फिर पार करना क्या ! सव द्याखोंका सार और श्रुतियोंका मर्म और पुराणोंका आशय तो यही हैं । ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैस्य और श्रुत तथा चाण्डालको भी इसका अधिकार है; वच्चोंको, ख्रियोंको, पुरुपोंको और वेस्यादिकोंको भी इसका अधिकार है । तुका कहता है कि—अनुभवसे हमने यह जाना है । इस आनन्दको लेनेवाले और भी मक्त हैं (जो यही कहेंगे जो मैं कह रहा हूँ ) । ।

बो मन करोगे वही पाओगे । अभ्याससे क्या नहीं होता ?

'उद्योग करनेसे असाध्य भी साध्य हो जाता है अम्पास ही फरू देनेबाळा है।'

श्रीहरिकी द्याणमें जाओ, उन्हींके होकर रहो, उनके गुणगानमें मझ हो जाओ, संसार जो होआ बनकर सामने आया है उसे भगा दो, और श्रूमी देहसे, इन्हीं ऑखोंसे मुक्तिका आनन्द दूटो।' हरि-नाम-संकीर्तनसे भव-सिन्धु यहीं सिमट जाता है, यह तो तुकाराम महाराज अपने 'अनुभव' से कहते हैं। हरि-मजनमें क्या आनन्द है सो तुकारामजीमें ही देख बीजिये—

**'दिन-रातका** पता न**र्ही**, यहाँ तो अखण्ड स्योति जगमगा

रही है । इसका आनन्द जैसे हिलोरें मारता है उसके सुखका वर्णन कहाँतक करूँ !?

श्रीहरिके प्रसादसे सब दु:ख नष्ट हो जाते हैं---

'यही भवरोगकी ओषिष है। जन्म, जरा और सब व्याधि इससे दूर हो जाती हैं। हानि तो कुछ भी नहीं होती, यह रिपुओंका हनन अवस्य हो जाता है। छहों हाक्का, चारों वेद और अठारहों पुराणोंके जो सार-सर्वस्व हैं उन स्यामधुन्दरकी छविको अपनी आँखों देख को, कुटिङ-खल-कामियोंका स्पर्श अपनेको न होने दो, मुखसे निरन्तर विष्णुसङ्खनाम-माठा फेरते रहो।'

'अपने ( निज स्वरूपके ) घरसे बाहर न निकलो, बाहरकी (देह-बुद्धिकी) हवा न लगने दो, बहुत बोलना छोड़ दो और दूसरे (अनात्म) सङ्गरे सावधान होकर बचते रहो।'

'अनुताप-तीर्यमें नहा हो और दिग्यस्त्रको ओट् हो, जिसमें आशाका प्रतीना निकल जाय । तब तुम वैसे ही हो जाओगे जैसे पहले ये (अर्थात् मूल समिदानन्दस्वरूप)। इसलिये तुका कहता है, वैराय्य-मोग करो।

अनुताप करते हुए भगवान्से यह कहो— में तो अनाय हूँ, अपराची हूँ, कर्महीन हूँ, मन्दमति और जबबुद्धि हूँ। हे कृपानिषे ! हे मेरे माता-िपता ! अपनी वाणीये मैंने कभी तुम्हें नहीं बाद किया। तुम्हारा गुण-गान भी न दुना और न गाया। अपना हित छोड़ छोड़-छाजके पीछे मरा किया। हि-कीर्तनमें संतोंका सङ्ग युसे कभी अच्छा नहीं छ्या। पर-निन्दामें बड़ी बचि थी, दूसरोंकी खूब निन्दा की। परोपकार न मैंने किया न दूसरोंके कभी कराया, दूसरोंको पीड़ा पहुँचानेमें कभी दया न आयी। ऐसा व्यवसाय किया जो न करना चाहिये और उससे बनाया क्या तो अपने कुटुम्बका भार ढोता किरा। तीर्योकी कभी यात्रा नहीं की,

केवल इस पिण्डके पालन करनेमें हाथ-पैर हिलाता रहा । मुझसे न संत-सेवा बनी, न दान-पुण्य बना, न भगवान् की मूर्तिका दर्शन और पूजन-अर्चन ही बना । कुसङ्कमें पड़कर अनेक अन्याय और अधर्म किये । स्विहेत क्या है, उसमें क्या करना होता है, कुछ समझ नहीं पड़ता, क्या बोलूँ, क्या याद करूँ यह कुछ भी नहीं जान पड़ता । मैंने अपना आप ही सत्यानाद्य किया, मैं अपना आप ही बदला लेनेवाला वैरी बना । तुका कहता है, भगवन् ! तुम दयाके निधान हो, मुझे इस भवसागरके पार उतारो ।'

भगवानसे इस प्रकार पश्चाचानके साथ गहर कण्डसे अपने सब कृत कमों और अपरार्थोंको कह जाना चाहिये, उनसे करणाकी भिक्षा और सहायता माँगनी चाहिये, उनकी शरण हो जाना चाहिये, जो दीघ पहले हो चुके उन्हें फिरसे न करनेके सम्बन्धमें सावधान रहना चाहिये और सदा ही भगवानका स्मरण, भगवानका गुण-गान और भगवानका ध्यान करते रहना चाहिये। इससे वह दीनवस्तल अवस्य दया करेंगे और ऊपर उठा लेंगे। ग्रुद-चिचसे भगवानके गुण गावे, संतोंके चरण पकड़े, दूसरोंके गुण-दोषोंकी व्यर्थ चर्चा करनेमें समय नष्ट न करे, शरीरको सफल करे और इस प्रकार भगवानका प्रसाद लाम करे।

\* \* •

भ्यवगागरको तैरकर पार करते हुए, चिन्ता किस बातकी करते हो ! उस पार तो वह कटियर कर धरे खड़े हैं । जो कुछ चाहते हो उसके वहीं तो दाता हैं । उनके चरणोंमें जाकर लियट जाओ । वह जगस्वामी तुमसे कोई मोल नहीं लेंगे, केवल तुम्हारी मक्तिसे ही तुम्हें अपने कन्धेपर उठा ले जायेंगे । तुका कहता है, पाण्डुरक्ष जहाँ प्रसन्न हुए तहाँ मिक्त और मुक्तिकी चिन्ता क्या !—वहाँ दैन्य और दारिष्ट्रथ कहाँ !'

#### ५ संसारमें रहते हुए सावधान

'धूम संवारी लोग मला संवारको कैसे छोड़ सकते हैं ?' ठीक है, संवारमें ही बने रहो पर हरिको न भूलो। हरिनाम जपते हुए सब काम न्याय-नीतिसे किये चलो। इससे मंसार भी सुखद होता है। नहीं तो स्ववाय न अजाव, कमर टूटी मुफ्तमें' वाली मसल ही चरितार्थ हुई तो क्या संवार बना ! यह बना कुछ तो पद्मऑका-सा संवार बना, मनुष्योंका-सा तंवार बना, मनुष्योंका-सा तंवार बना, मनुष्योंका-सा तंवार बना, मनुष्योंका-सा संवार बना, मनुष्योंका-सा संवार बना, मनुष्योंका-सा संवार बना, मनुष्योंका-सा संवार बना, मनुष्योंका-सा त्वार प्रसारमें सुख है ही नहीं। कारण 'सुख जीवरावर है तो दुःल पहाइवरावर।' संवारके विषयमें सबका यही अनुभव है। माँ-वाप, खी-पुन, सङ्गी-सायी, धन-दौलत, राजा-महाराजा कोई भी क्या हमें मृत्युसे बचा सकते हैं ! यह 'द्यारीर तो कालका कलेवा है।'

- (१) कौड़ी-कौड़ी जोड़कर करोड़ ६पये इकटे करो, पर साथ तो एक लंगोटी भी न जायगी।
- (२) संगी-माथी एक-एक करके चले। अब तुम्हारी भी बारी आवेगी, क्या गाफिल होकर बैठे हो ? अब अकेले क्या करोगे ? काल सिरपर सवार है। अब भी सावधान हो जाओ, इससे निस्तार पानेका कुछ उपाय करो।
- (१) तुम्हारी देह तो नहीं रहेगी, हरे काल ला जायगा। अब भी जागो, नहीं तो, तुका कहता है, घोखा खाओगे ( नशेके बीच मारे जाओगे)।

इस बातको ध्यानमें रखो और अंदर सावधान रहते हुए प्रपद्म करो।

'सचाईको बिना छोड़े सच्चे व्यवहारसे घन जोड़ो और उसमें मनको बिना अटकाये निःसङ्ग होकर उसका उपयोग करो । पर-उपकार करो, पर-निन्दा मत करो और पर-स्त्रियोंको माँ-बहिन समझो । प्राणिमात्रमें दया-भाव रखो, गाय-वैल आदिका पासन करो । जंगलमें आहाँ कोई जलाशय न हो, वहाँ प्यासेको पानी पिलाओ ।'

इस प्रकार अपना आचरण बना छोगे तो ग्रहस्थाश्रम ही परमार्थका साधन हो जायगा । और इस आचरणमें कुछ कठिनाई भी नहीं है ।

**'पर-स्त्रीको माता माननेमें इमारा क्या खर्च हुआ जाता है ?**'

पर-द्रव्यकी इच्छा या पर-निन्दा इम नहीं करेंगे ऐसा निश्चय यदि कोई कर ले तो 'इसमें उसके पल्लेका क्या जायगा ? बैठे-बैठे राम-राम रटा करें, संत-चवनोंपर विश्वास रखें, सत्य-भाषणका व्रत ले लें तो इससे क्या हानि होगी ?

'तुका कहता है, इससे तो भगवान् मिल जायँगे, और कुछ करनेका काम ही नहीं।'

पर घर-ग्रहस्थीक प्रश्वमें लगे रहते हुए एक बात न भूलना | क्या }-'यह क्षणकालीन द्रव्यः, दारा और परिवार तुम्हारा नहीं है | अन्तकालमें जो तुम्हारा होगा वह तो एक विद्वल ही है, तुका कहता है, उसीको जाकर पकड़ो।'

तुकाराम महाराजका यही मुख्य उपदेश है। 'मुख्य उपाधना सगुण मिक' के विषयमें विस्तारपूर्वक विवेचन इससे पहले किया जा चुका है। यथार्थमें तुकारामजीके सभी अभंग इसी प्रकारकी मेघ-वर्षा हैं। इमारे ऊपर इस अमृत-वर्षाकी झड़ी लगे और इसलोगोंमेंसे इर कोई कृतार्थ होनेका अपना रास्ता हुँद ले। 'भगवान, भक्त और भगवन्नाम' के विषयमें तुकारामजीके उपदेश इससे पहले अनेक बार उल्लिखत हो चुके हैं, इसलिये यहाँ उनकी पुनराशित न करके अब यह देखें कि सर्व-सामान्य व्यवहार-नीतिके सम्बन्धमें विविध प्रकारके लोगोंको उन्होंने किस-किस प्रकारके उपदेश दिये हैं।

#### ६ संसारियोंको उपदेश

निष्काम मित्त का बंका बजानेके लिये ही तुकारामजीका जन्म हुआ या । जो लोग और जो मत भक्तिके विरोधी थे उनकी खबर लेना तुकारामजीके लिये इस प्रसङ्घासे आवश्यक हुआ, यही नहीं, प्रत्युत भक्तिमार्गके भी कई स्वाँग और दोंग उन्हें जड़-मूलसे उखाड़कर फॅकने पड़े । भिक्तिक नामपर समाजमें प्रतिष्ठा पाये हुए अनेक अभिमानी, विषयाचारी, अनाचारी, पेटके पुजारी और दाम्मिक लोग अपना-अपना उल्लू सीधा कर रहे थे । यह आवश्यक या कि उन्हें सच्चा भक्ति-मार्ग दिखाया जाता और इसके लिये यह भी आवश्यक हुआ कि उनके दोष उन्हें दिखाये जाते।

भगवान्के कहलाकर भगवान्का ही अनादर करते हैं ! यह देखकर बड़ा ही आश्चर्य होता है । अब उन साधारण लोगोंको कह ही क्या सकते हैं जिन वेचागेंपर गृहस्यीका बोझ लदा हुआ है !

भगवान्का आदर-सत्कार कैसे किया जाता है, हाथ जोड़कर कैसी नम्रताके साथ उनके सामने रहना पहता है, मगवान्के सामने कोई कोलाहल न मचे इसका प्रवन्ध करके कैसी शान्ति, शुद्धता और लीनताके साथ उनका पूजन करना चाहिये, उत्तमोत्तम पदार्थ भगवान्के लिये कैसे जुटाये जाते हैं, कम-से-कम भगवान्के सामने तो मनके सारे मिक्कित विचार दूर करके कैसी अन्तर्वाह्म शुचिताके साथ जाना चाहिये, ये सीधी-सादी बातें अपनेको भगवान्के मक्त बतानेवाले लोग न जानें, यह तो बड़े ही दुःख और आइचर्यकी बात है ! कथा-कीर्तनमें कथा-कीर्तनको एक तमाशा-सा या एक बहुत मामूली रस्स-सी समझते हुए अपने-अपने बन-मानकी बड़ाईमें फूले रहकर गप-शपमें वह समय किसी प्रकार विता देना, जोर-जोरसे बोलना, संतोंका सत्कार करनेसे मुकरना, पान चवाते दुए या अशुचि-अवस्थामें भगवान्के सामने जाना, भगवान्की पूजाके लिये सही सुपारियाँ रखना, मोटे चावल और सस्ते-से-सस्ता थी इबनके लिये लाना, ऐसी असंख्य बातें हैं जो लोग जाने-बे-जाने किया करते हैं ? भगवानको चाहते हो तो चित्तको मिलन क्यों रखते हो ? अभिमान, अकड़, आलस्य, लोक-लाज, चझलता, असद्वयवहार, मनोमालिन्य हस्यादि कुड़ा-करकट किसलिये जमा किये हो ? कम-से-कम भगवानके भक्त कहानेवालोंको तो ऐसा नहीं चाहिये। केवल बाहरी भेस बना लेनेसे योड़े ही कोई भक्त होता है ?

'आग लगे उस बनावटी खाँगमें जिसके भीतर कालिमा भरी हुई है।'

वस्त्रोंको ल्पंटकर पेट बड़ा कर लेनेसे, गर्भवती होनेकी बात उड़ानेसे, दोहदका खाँग भरनेसे 'बच्चा योड़े ही पैदा होता है, केवल हॅसी होती है ?'

'इन्द्रियोंका नियमन नहीं, मुखमें नाम नहीं; ऐसा जीवन तो भोजनके साथ मक्खी निगल जाना है, ऐसा भोजन क्या कभी सुख दे सकता है ?'

'विषय-विकासमें पड़े मिष्टान्नका भोजन करके इस पिण्ड पोसनेकी ही जिसे सुझती है उसका ज्ञान तो बड़ा ही अधम है। एक-एक कौर बड़े स्वादसे मुँहमें डाल्स्ता है और यह नहीं जानता कि यह पिण्ड तो क्षणभर ही साथ रहनेवाला है, इसे पोसनेसे क्या हाथ आनेवाला है!

्हतना भी सोच-विचार जिसमें नहीं उसे क्या कहा जाय ? शुक, जनक-जैसे महायोगी अपने वैराय्य-वक्के ही परमपदके अधिकारी हुए। संसारकी सारी आशाओं और अभिकाषाओंका त्याम किये विना भगवान् नहीं मिस्ते। 'आशाको जड़-मूलसे उलाड़कर फेंक दो तब गोसाई कहलाओ, नहीं तो संसारी बने रहो, अपनी फजीहत क्यों कराते हो ?'

'श्रीहरिसे मिलना चाहते हो तो आधा-नृष्णासे बिस्कुल खाळी हो जाओ । जो नाम हरिका लेते हैं पर—'हाय लोममें फँसाये रहते और असत्, अन्याय और अनीतिको लिये चलते हैं वे अपने पुरर्लोको नरकमें गिराते हैं और नरकके कीड़े बनाते हैं।'

'अभिमानका मुँह काला ! उसका काम अँधेरा ही फैलाना है । सब काज मटियामेट करनेके लिये पीछे लोक-लाज लगी हुई है ।'

दम्भ, आशा, तृष्णा, अभिमान, भजन करते छोकछाज-इन सब दोगोंसे कम-से-कम वे छोग तो बचें जो अपनेको भगवान्के प्यारे बतलाते हैं ! जो जी-जानसे भगवान्को चाहते हैं वे अपने प्रेमको सावधानीसे बचाये रहें, प्रतिष्ठाको शुक्तरी विद्या समझ छँ, वृथा बादमें न उन्हर्से, अहङ्कारी तार्किकोंके सङ्क्षसे दूर रहें और कोई ढोंग-पाखण्ड न रचें।

५वॉग बनानेसे भगवान् नहीं मिलते । निर्मेख चित्तकी प्रेममरी चाह नहीं तो जो कुछ भी करो। अन्त केवल आह ! है ! तुका कहता है। जानते हैं पर जानकर भी अन्धे बनते हैं !?

सबके अलग-अलग राग हैं, उनके पीछे अपने मनको मत बाँटते
 फिये । अपने विश्वासको जतनसे रक्लो, दूसरोंके रंगमें न आओ ।

ध्वाद-विवाद जहाँ होता हो वहाँ खड़े रहोगे तो उस फंदों फँसोगे। मिछो उन्होंमें जो सर्वतोभाषसे सम-रसमें मिछे हों। वे ही तुम्हारे कुछ-परिवार हैं। भक्तोंके मेलेका जो आनन्द है उसका कुछ भी आस्वाद अविश्वासी-को नहीं मिलता और वह सिद्धान्नमें कंकड़ीकी तरह अलग ही रहता है। 'भगवान्की पूजा करो तो उत्तम मनसे करो । उसमें बाहरी

'स्थायात्का यूजा करा ता उत्तम सनव करा । उत्तम सहय दिखायेका क्या काम ! जिसको जनाना चाहते हो वह अन्तरकी बात जानता है। कारण, सच्चोंमें वही सच है।'

परन्तु---

'भक्तिकी जाति ऐसी है कि सर्वस्वसे हाय घोना पड़ता है।'

ंनेत्रोंमें अशुविन्दु नहीं, हृदयमें छटयटाहट नहीं तो भक्ति काहे-की ! वह तो भक्तिकी विडम्बना है, व्यर्थका जन-मन-रखन है। खामीकी सेवामें जो सादर प्रस्तुत नहीं हुआ उसे मिळ ही क्या सकता है ! तुका कहता है जबतक दृष्टि-से-दृष्टि नहीं मिळी तबतक मिळन नहीं होता।'

'यह तो क्रियायुक्त अनुभवका काम है।'

अहंता नष्ट हो। भगवान्के स्तुति-पाठमें सची भक्ति हो, हृदयकी सची छगन हो। हरि-चरणोंमें पूर्ण निष्ठा हो तब काम बने।

'सेवकके तनमें जबतक प्राण हैं तबतक खामीकी आशा ही उसके खिये प्रमाण है।'

देव-धर्मगुरुओंकी आज्ञाका इस प्रकार निष्ठापूर्वक पाठन करके भगवान्के होकर रहो । ज्ञान-छव-दुर्विदम्ब तार्किकोकी अपेक्षा अपद, अनजान भोले-भाले लोग ही अच्छे होते हैं। तुकारामजी कहते हैं कि, प्रमूर्ज बल्कि अच्छे हैं, ये विद्वान् तार्किक तो किसी कामके नहीं।'

तुकारामजीका कीर्तन सुनने या दर्शन करने जो छोम आया करते ये उनमें संसारी छोग ही प्रायः हुआ करते थे । तुकारामजीने अपनी ग्रह्शिकी होछी जछा दी, एकनाय महाराजकी ग्रह्शी अनुकूछ ग्रहिणीके होनेसे सुखरे निभ गयी और समर्थ रामदास ग्रह्शिक कन्यनमें पढ़े ही नहीं । ये तीनों ही महात्मा विरक्त थे, तीनों ही अंदरसे पूर्ण त्यागी थे, बाहरी वेषकी बात तो किसी भी हालतमें गौण ही होती है। पर सर्वसाधारण मनुष्य ऐसे कैसे बन सकते हैं ! सब तो बाल-बच्चे, घर-द्वार, काम-धंधेमें ही उलझे रहते हैं। उलझा नहीं रहता एकाध ही कोई ! इसलिये इन महात्माओंने संसारको संसारके अनुरूप ही उपदेश दिया है । घर-विरस्तीका सब काम करो, पर भगवानको मत भूलो, मुखसे 'हरि, हरि' उचारो और सदाचारसे रही, श्रति-स्मृति-पुराणोक्त धर्मका पालन करो, इससे अधिक सामान्य जनोंको और क्या उपदेश दिया जा सकता है ! भगवानके लिये सर्वस्वसे हाथ घोनेको तैयार हो जाना पूर्व-पुण्यके बिना नमीव नहीं होता । इसिलये अब सामान्य जनोंको तुकारामजीने तरह-तरहरे कैसे समझाया है, कभी मनाकर और कभी डाँट-डपटकर कैसे सावधान किया है, पटरीपरसे नीचे उत्तर आयी हुई समाजकी गाड़ीको धर्मनीति न्यायकी पटरीपर फिरसे कैसे लाकर खड़ा किया, लोगोंके दोध द्र करनेके लिये उन दोपोंको कैसे निषदक चौड़े ले आये और कैसी उन्होंने उनमें भगवान, भक्त और धर्मके प्रति सच्चा प्रेम जगानेके प्रयत्नकी इद कर दी, इसको अब इमलोग देखें।

्हस संसारमें आये हो तो अब उठो, जस्दी करो और उन उदार पाण्डुरङ्गकी शरणमें जाओ । यह देह तो देवताओंकी है, मन सारा कुवेरका है, इसमें मनुष्यका क्या है ! देने-दिलानेवाला, ले जाने-लिवा ले जानेवाला तो कोई और ही है, इसका यहाँ क्या घरा है ! निमित्तका घनी बनाया है इस प्राणीको और यह 'मेरा-मेरा' कहकर व्यर्थ ही दुःख उठाता है । नुका कहता है, रे मूर्ख ! क्यों नाशवान्के पीछे भगवान्की ओर पीठ फेरता है !?

बुद्धिमानोंके लिये यह एक ही बचन वस है! चञ्चल चित्तका पीछा न कर 'सब समय प्रेमसे गाते रहो।' नामके समान और कोई सुक्रम साघन नहीं है । बह निश्चयका मेर है। सबसे हाथ जोड़कर सुकारामजी यह विनती करते हैं कि, 'अपने चित्तको गुद्ध करो।'

'भगवान्का चिन्तन करनेमें ही हित है। मक्तिसे मनको शुद्ध कर लो । तब, तुका कहता है, दयानिषि, इस नामके कारण, पार उतारेंगे।'

कथा-कीर्तन सुनते नींद आ जाती है और परुक्षपर पह-पहा यह संसारकी उपेह-बुनमें छटपटाता जागकर रात बिताता है। 'कर्म-गति ऐसी गहन है, कोई कहाँतक रोये!' यही जागरण और यही छटपटाहट भगवान्के चिन्तनमें क्यों नहीं लगा देते! भगवान्ने जो इन्द्रियाँ दी हैं उन्हें भगवान्के काममें क्यों नहीं लगा देते!

'मुखरे उनका कीर्तन करो, कार्नोरे उनकी कीर्ति सुनो, नेत्रीरे उन्हींका रूप देखो । इसीके खिये तो ये इन्द्रियाँ हैं। तुका कहता है, अपना कुछ तो स्व-हित साथ छेनेमें अब सावधान हो जाओ।'

**⊕ ⊕ ⊕** 

'संवारका बोझ सिरपर कारे हुए दौड़नेमें बड़े खुद्य हैं। टड़ी बानेके लिये परयर इकट्ठे करते हैं, मनमें भी उसीके सङ्कल्प रखते हैं। बोक-लाज केवल नारायणके काममें है, यहाँ कुछ बोलते हुए जीभ भी कड़खड़ाने कमती है। तुका कहता है, अरे निर्लख ! अपने संसारीपन-पर—वैलकी तरह इस बोझके ढोनेपर इतना क्यों इतराता है?

ऐसे अत्यन्त आसक्त संसारियोंके लिये तुकारामजीका उपदेश है-

'श्रीहरिके जागरणमें तेरा मन क्यों नहीं रमता ? इसमें क्या घाटा है ? क्यों अपना जीवन व्यर्थमें खो रहा है ? जिनमें अपना मन अटकाये वैठा है वे तो तुझे अन्तमें छोड़ ही देंगे। तुका कहता है, सोच ले, तेरा जाम किसमें है ?' (पर-द्रश्य और पर-नारीका अभिलाष जहाँ हुआ वहींसे भाग्यका हास आरम्म हुआ।'

'स्त्री और धन वहं लोटे हैं। बहे-बहं इनके चक्करमें मटियामेट हो गये। इसल्यं इन दोनोंको छोड़ दे, इसीसे अन्तमें सुख पायेगा।'

यह उपदेश तुकारामजीने बार-बार किया है। अपनी खीके इशारेपर नाचकर खेण न बने और पर-खीको छूत माने ! इससे ग्रहस्थीका सारा प्रपञ्च उदामीन भावने करते हुए सारा घन परमार्थमें लगाते बनता है। अपनी खीसे भी कंवल युक्त मम्बन्ध ही रखे, तभी कुछ पुरुषार्थ बन सकता है। इसी अभिप्रायसे एक स्थानमें तुकारामजीने कहा है कि 'खीको दासीकी तरह रखे।' श्रीमद्भागवतमें भी खी और स्त्रैणका सङ्ग बड़ा ही हानिकर बताया है।

'विचिपूर्वक सेवन विषय-त्यागके ही समान है।' विषयीपन स्त्री और पुरुप दोनोंकी हानि करनेवाला है।

\* % %

अहिंमा तो भागवतचर्मकी एक खास चीज है। वारकरियोंमें कोई भी मांसाहारी नहीं होता, यदि कोई हो तो उसे छुचा-छफंगा समझना चाहिये। सबसे भगवानको देखो, यही तो संतोंकी मुख्य धिक्षा है। प्राणिमात्रमं हरिकं सिवा और कोई पूजापन न देखे। इस स्थितिको जो प्राप्त होना चांह उसके छिये हिंसा तो त्याज्य ही है। चिकार है उस दुर्जनको जिसमें भूत-द्या नहीं। 'सब जीवोंको जो अपने समान जीव नहीं समझता उस चाण्डाळको क्या कहा जाय ?

'तुका कहता है। दूसरोंके गलेपर छुरी फेरते तो इसे मजा आता है। पर जब अपनी बारी आती है तब रोता है।'

कालीमाईके सामने अपनी मनौती पूरीकरने या पेट भरनेके लिये— 'दूसरोंके सिर काटते हैं, इस निर्दयताकी कोई इद नहीं ! बचाजी दूसरोंके सिर क्या काटते हैं, उचार लेकर खाते हैं और यमपुरीमें आकर उसे चुकाते हैं। दूसरोंकी गर्दनपर, जो खुरी चळाता है, यह नहीं जानता कि इन जीवोंमें भी जान है, उसके-कैसा पापी वही है। आत्मा नारायण घट-घटमें है, पशुओंमें भी है, इतनी-मी बात क्या वह नहीं समझ सकता! जीवको बिल्खता-चिल्लाता देखकर भी इस निर्दयीका हाथ उसपर जाने कैसे चळता है!

ऐसे नाण्डालको यह भी नहीं सुझता कि इस कामसे हम दूसरे अन्मके लिये अपने वैरी निर्माण कर रहे हैं!

'बड़े शौकसे उसका मांस खाते हैं, यह नहीं जानते कि इस तरह वैरी जोडते हैं !?

• • •

कत्या, गौ और हरि-कयाका विकय करके नरकका रास्ता नापने-वार्लोको तुकारामजीने बहुत-बहुत धिकारा है। 'गायत्री बेचकर जो पेट पापीको पास्ते हैं, कत्याका विकय करते हैं और नाम-गानकर जो द्रस्य माँगते है, वे घोर नरकमें जा गिरते हैं, उनका सङ्ग हमं पसन्द नहीं! ये मनुभ्य-योनिमे 'कुत्ते और चाण्डाल हैं।' 'शाक्षोंमें सालंकृत कत्यादान, पृथ्वीदान समान' कहा है। पर जो कत्याका विकय करते हैं, गो-खण और गो-पास्त्रन अपना स्व-बर्म होते हुए भी जो गौओंको वेचनेका व्यवसाय करते हैं, जो हरि-कथा-माता और नामामृतको वेचते फिरते हैं वे अवसांसे भी अधम हैं।'

. . .

श्री-जातिको तुकारामजीका मामान्य उपदेश इतना ही हुआ करता या कि स्त्री पतित्रता बनी रहे, शीलको रक्षा करे, धर्मकार्यमं पतिके अनुकूल आचरण करे, घर-आँगन झाइ-बुहार, लीप-पोतकर खच्छ रखे, तुल्ली और गौकी पूजा करे, अतिथियोंका आतिथ्य और ब्राझणोंका सत्कार करे, कथा-कीर्तन अवण करे, घरमें सबको सुली और श्वान्त रखने- का यल करे और बाल-वर्षोमें भी हरि-भजनका प्रेम उत्पन्न किया करे । एक खानमें उन्होंने कहा है कि कुछवती जी अपनी शुद्धता और स्वतिस्की रक्षांके छिये अपने प्राणतक न्योछावर कर देती है, कभी अनाचारमें नहीं प्रकृत होती।

स्त्रीका चित्त शान्त और सन्तोधी होना चाहिये। यह बतलाते हुए कोची स्त्रीका वर्णन करते हैं—

'उनकी भींह सदा चढ़ी ही रहती हैं, और हृदय सदा जका ही करता है। मुँह ऐसा लगता है जैसे दो टूक हुई उपरी हो। तुका कहता है। उसका चित्त तो कभी शान्त रहता ही नहीं।

तुकारामजीने स्नीका मुख्य वर्म पातिकत्य ही कहा है। पति ही उसके किये 'प्रमाण' है। तुकारामजीने अपनी स्नीको जो उपदेश किया उसका प्रसङ्ख आगे आवेगा; पर यहाँ—

'झाइ-बुद्दार, तुलसी, अतिथि और ब्राह्मणोंका पूजन, सर्वतोमावसे भगवद्भक्तोंका दासत्व, मुखम सदा श्रीविद्धलका नाम?—हन छः नियम-रलोंका यह रलद्दार तुकारामजीकं प्रसाद रूपसे सब क्षियोंको अपने गलेमें पहन लेना चाडिये और इस तरह वे—

'अपना गला इस जंजालसे छुड़ा लें, गर्भवासके महान् कष्टसे बचें, इस क्षुद्र सुलपर थूक दें और परमानन्दको प्राप्त करें।'

क्रीण-पति, कुछटा-स्त्री और गुष्की अवशा करनेवाले कुपुत्रीको तुकारामजीने बढ़ी फटकार बतायी है। जो स्त्री ऐसी जबरकंग हो कि पतिसे 'अपनी हो सेवा कराती हो, अपनी हो अगवान्-सी पूजा कराती हो' और पतिको 'कुत्ता बनाकर रखे हुए हो' और वह भी भाषा बनकर' कामान्य हो उत्तीको घेरे रहता हो, उसके पीछे अपने ही स्वकर्नोको तूर करता हो वह अपने जीवनको व्यर्थ ही नष्ट कर रहा है। 'झीके अधीन जिसका जीवन हो जाता है, उसके दर्शनसे बड़ा अपहाकुन होता है। सदारीके बंदर-से ये जीव जाने क्यों जीते हैं।'

स्त्रीके मिष्ट-भाषणपर छहु होकर किस प्रकार कामी पुरुष अपने हित-नातको छोड़ देता है, इसका बड़ा ही मजेदार वर्णन उन्होंने तीन-चार अभगोंमें किया है!

एक लाहळी स्त्री अपने पतिसे कहती है, 'क्या करूँ ! मुझसे अब खाया भी नहीं जाता । दिनमें तीन बार मिलाकर एक मन गेहूँ ही बस होते हैं ! परलों ही आप चीनी ले आये मो सात दिनमें दस लेर ही खपी ! पेटमें पीड़ा रहती है, इसलिये और तो कुछ नहीं, केवल दूषके साथ चावल खाती हूँ और अनुपानके लिये थी और चीनी चाट जाती हूँ ! किसी तरह दिन काटती हूँ । नींद आती नहीं इसलिये बिस्तरके नीचे फूल बिछा लेती हूँ, बच्चोंको पास मुलाऊँ तो सहन नहीं होता इतनी तो दुवंल हो गयी हूँ, इसलिये आपहीं कहती हूँ कि बच्चोंको सँमाल लिया करो । मस्तकमें सदा ही पीड़ा रहती है इसलिये चन्दनका लेप लगाना पड़ता है ! मेरी तो यह हालत है ! मरी जाती हूँ, पर आपको क्या ! मेरे तो हाड़ गल गये और यह मांस फूल आता है ! कहाँतक रोऊँ और किसके पास रोऊँ !'

'तुका कहता है, जीत-जी ही गया बना और मरकर सीधे नरक पहुँचा।'

पतिकी यह गति करनेवाळी ऐसी सिर-चढ़ी जबरजंग जी पतिक कान फूँका करती है और फलते-फूलते घरमें फूट डाल देती है। ध्पतिषे घुळ-घुळकर बातें करती है, कहती है, मेरी-जैसी दुलिया और कोई नहीं! मुझे सतानेमें तुम्हारी माँ, मेरी देवरानी, जेठानी, देवर, जेठ, ननद— सबने जैसे एका कर लिया हो। अब किसकी छायामें रहूँ, बताओ!

'प्राणोंको मुद्रीमें लिये बन-ठनके चलती हूँ जिसमें कोई कुछ जाने

नहीं, पर आपको अभीतक कुछ खयाल नहीं, कुछ हया नहीं ! अब अपना घर अलग करो तो मैं रह सकती हूँ, नहीं तो अब प्राण ही दे दूँगी।'

लाडली स्त्रीका ऐमा निश्चय जब सुना तब वह कामान्य लम्पट पित अपनी स्त्रीप्ते कहता है, प्तुम ऐसा दुःख मत करो, देखों मैं कल ही माँ-बाप, माई-बहिन सबको अलग करता हूँ और तब——

तुम्हें सिकड़ी, बाजुबन्द, लौर और बेंदी सब बनवा दूँगा। फिर मेरी-तुम्हारी जोड़ी लूब बनेगी।'

'तुका कहता है, स्त्रीने उसे गधा बनाया और यह भी उसके होंसलोंका बोकालादे उसके पीछे-पीछे चला।'

ऐसे स्त्रैण पुरुषों हा जीवन विस्तृत वेशार है। उसका पन परलोक बनता है न इहलोक ही।' न वह प्रपञ्च अच्छी तरह कर सकता है न परमार्थ ही साथ सकता है। हिन्दू-समाज सदासे ही अविभक्त कुटुम्ब-पद्धतिका माननेवाला है। माँ-वाप, भाई-बहिन, देवर-जेट, देवरानी-जेटानी, सास-ननद, अतिथि-अभ्यागत—दन सबसे भरा हुआ गोकुल्ड-सा बना हुआ घर बड़े भाग्यका ही लक्षण समझा जाता है। पर ऐसे घरमें यदि एक भी पुरुप स्त्रैण बना तो फिर उस घरकी मान-प्रतिष्ठा धूलमें मिलते देर नहीं लगती, परम्परा टूट जाती है, और कुल-धर्म नष्ट हो जाता है। इसीलिये तुकागमजीने ऐसे स्त्रैण पुरुषोंको चिकारा है। 'मियाँ-वीवी' वनकर रहनेवाले दुटपुँजियोंके संसार-धर्म-कर्मका लोप ही होता है। फिर यही होता है कि—

'स्त्री ही माँ वन जाती है और आप ही बाप वन जाता है। खर्च तो खुव होता है पर सब चेष्टाएँ अपसब्य वन जाती हैं।'

प्यारीको कष्ट होगा इस भयसे यह देवचर्म और पितृकर्म सबको काट देता है। श्राद्ध-पक्षमें स्त्री ही माताके स्थानमें और स्वयं पिताके स्थानमें बैठकर यथेष्ट भोजन करते हैं और हाथ-पैर फैळाकर सो जाते हैं! लर्ज लून बढ़कर करते हैं! यों तो अपसव्य करनेका काम श्राद्ध या पक्षमें ही पड़ता है पर इनकी लब चेष्टाएँ अपसच्य याने वाम, घर्महीन होती हैं। ईश्वर, घर्म, पितर, संत इन सबकी ओर पीठ हो फर रहते हैं। तुकाराम-जीने ऐसोंको बहुत घिकारा है!

पर्वकालम कोई ब्राह्मण आ गया तो उसे खाली हाथ लौटाना । एकादशीके दिन यथेष्ट भोजन करना, ब्राह्मणके लिये खाँड भी न जटे और राजदरवारमे या राजदारपर बन-ठनकर जानाः कीर्तनसे भागकर चौतर खेलना या नटींक नाच-तमाशे देखनाः नतींकी निन्दा करना और रास्तेमें कोई तंत मिल जायँ तो उनसे जांगडचोरका-मा वर्ताव करना, गौकी सेवा न करके घोड़ेकी चाकरी करना, द्वारपर तुलसीका बिरवा न स्वमाना, देव पूजन और अतिथि सत्कार न करके भरपेट भोजन करना, द्वारपर भिलारी चिलाये तो चिलाता रहे उसे मुद्रीभर अन्न भी न देना, कन्या-विकय करना, स्त्रीको कया-कीर्तन सनने जाने न देना इत्यादि अनेक अनाचारोंका बड़े कठोर शब्दांमं तुकारामजीने निपेष किया है। पतित, दुराचारी, दाम्भिक कहीं भी मिल जाता तो तुकारामजी बिना उसकी खबर लिये नहीं छोड़ते थे । ब्राह्मणोंमें जो अनीति, अन्याय, दोंग और दराचार उन्होंने देखे उनपर भी खूब कोड़े लगाये हैं परन्तु इनसे किसी भी मद्राद्मणको कोई चोट नहीं लगती और चोट लगे तो वह ब्राह्मण ही क्या ! दोप किसीमें भी हों ये हैं तो निन्य ही । व्याज खानेकी वृत्ति करनेवाले, अन्यजींके घर जाकर उनसे खिचडी माँगकर खानेवाले और उनसे लन देन करते हुए उनका थुक अपने चेहरेपर गिरा लेनेवाले, गन्दी गालियाँ देनेवाले, आचारभ्रष्ट ब्राह्मणोंकी उन्होंने खूब खबर ली है। तकारामजीके ये प्रहार किसी जातिपर नहीं, जिनके जो दोष हैं उनपर हैं, यह बात ध्यानमें रहे । ऐसे तो ब्राह्मणोंको तुकारामजी पूजनीय मानते थे। ब्राह्मणोंके प्रति उनका पूज्यता-भाव उनके सैकड़ों उद्गारींद्वारा प्रकट हुआ है। धर्म-कर्ममें ब्राह्मणोंको ही अप्रपूजाका मान वह दिखा करते थे और सब वर्णोंको उनका यही उपदेश होता था कि ब्राह्मणोंको धर्मगुरु मानो। सब वर्ण भगवान्ने निर्माण किये हैं और सब वर्ण नारायणके ही हैं, यही उन्होंने कहा है। ब्राह्मण-विरोधी और ब्रह्मद्वियोंको यह कहकर उन्होंने वही फटकार बतायी है कि ये छोग ऐसे हैं कि 'ब्राह्मणोंको नमस्कार करते हनके चिचमें मिक नहीं होती और तुर्कके सामने जाते हुए उसकी बाँदीके बेटे बनकर जाते हैं।' तुकारामजी यह नाहते थे कि ममाजमें ब्राह्मणोंका जो गुरुपद है उसकी प्रतिष्ठा बनी रहे और उनमें जो दोष आ गये हैं वे नष्ट हो जायेँ।

#### ७ मण्डाफोड़

संसारी जीवोंको 'इरिभजन और सदाचार' का उपदेश करते हुए दुराचार फैळानेवाले दाम्मिकोंका मण्डाफोइ मी बड़ी निर्मयताले किया है। सीधा रास्ता दिखाते चळते हुए रास्तेमें विछे कॉटोंको भी अख्या करते जाना पहता है और ऐसे कॉट संसारी जीवोंकी अपेक्षा परमार्थका दोंग बनानेवाले उपदेशक और गुरु बनकर पुजवानेवाळोंमें ही अधिक होते हैं! देवऋषी, भगत, जोगी, मौनी, मानमान, श्राक्ति, नायपन्यी, वैरागी, गोसाई, आंतत्यायी, साधक, भिक्षाव्यवसायी, वितण्डावादी आदि नाना वेषधर बहुरूपी बहुरंगियोंको उन्होंने छयेहा है। इन नानाविध पन्योंमें जो अनीति और अनाचार, दम्म और दुराचार, छळना और बञ्चना आदि प्रकार दिन-दिन बढ़ते ही जा रहे थे, उन सबको तुकारामजीन उघेड़ डाळा है। स्त्रोंग बनानेसे भगवान् मिळते हों, ऐसा नहीं हैं थह कहकर तुकारामजी बतळाते हैं कि प्रेसे जो माया-जाल हैं उनमें नन्दछाळ नहीं हैं। इसिछये इन प्येट-पुजारी संतों? के फरमें कोई न पढ़े, यही उन्होंने जनताको वार-वार जताया है। इनके सिवा फिर कीर्तन-कथा-वाषक व्यास, गुढ़, किन,

विद्वान, भक्त, संत आदि कहानेवालींमें भी जो-जो सोटाई उनके नजर पड़ी उसको वह चौड़े ले आये हैं !

इन सब उपदेशकोंसे समाजका बहुत बड़ा काम निकलता है। समाजको इनकी आवश्यकता है, इससे छोग इन्हें मानते भी हैं इसलिये तो इन्हें अपने आपको अत्यन्त निर्दोष और निर्मेख बना लेना चाहिये। पर ऐसी बुद्धि, ऐसा द्धदय, ऐसी सत्यनिष्ठा बहुत ही कम छोगोंम होती है। प्रायः बाजारू आदमी ही अधिक होते हैं। तुकारामजी उन्हें उपदेश देते हैं कि ऐसा दौगीपना छोड़ दो, इरि-प्रेममें ही लगाओ और सदाचार-पालन करो । इस उपदेशके कुछ उदाहरण हमलोग भी देख हैं । हरि-कीर्तनसे तुकारामजीकी अत्यन्त प्रीति होनेसे उनकी ऐसी लालसा थी कि कीर्तन करने बालोंमें कोई भी दाम्भिक और दोंगी कीर्तनकार न हो। पेटके लिये कोई कीर्तन न करे. कीर्तनको धन्या न बना ले । कीर्तनके नामपर ध्वो दख्य लेते-देते हैं, तका कहता है, ये दोनों नरकमें गिरते हैं। कीर्तनकार और व्यास समाजके गुरु हैं। उन्हें निर्लोभ, निःस्पृह और दम्भरहित होकर हरि-भक्ति और सदाचारका समाजमें प्रचार करना चाहिये, जैसा कहें वैसा स्वयं रहना चाहिये। हरिन्दीर्तन करनेवाले हरिदासः पौराणिक कथावाचक व्यासः शास्त्री, पण्डित, गृह सजनेवाले, संत बने फिरनेवाले, वैदिक, कर्मठ, जपी, त्यी, संन्यासी सबसे दहेकी चोट, तुकारामजीका यही कहना है कि व्होंग रचकर लोगोंको मत फँसाओ। इन्द्रियोंको जीतकर पहले अपने बद्यमें कर हो, स्वयं न्याय-नीतिसे बरतो, बहनी-सी अपनी करनी बना हो, अर्थकरी उदरम्भरी विद्या और परमार्थकी खिचडी मत पकाओ, स्वयं धोखा न बाओ और दूसरोंको घोखा न दोः निष्काम भजनसे भगवानुको प्रसन्न करो और निष्काम बुद्धिसे मनमें और जनमें उसीका गुण-गान करो, शानको बहुत मत बघारो, दम्भरे सर्वया बचे रहो, भक्ति और उपासनामें रहो, भक्तिके बिना अद्वेतशानकी छंबी-चौड़ी बातें करके छोगोंको ठगा मत करो। स्वय तमे और फिर दूसरोंको तारो। यह उपदेश तुकारामजीने कहीं मीठे शब्दोंम और कहीं कड़वे शब्दोंमें पर सर्वत्र मची शर्दिक सद्वामनाकी विकलताले किया है।

्ञाधारकं विना क्या कई जाते हो ? पण्डरिनाथका ही पता नहीं चला तयतक कोरी वार्तोमें क्या रक्ला हे ? तुम्हारे इस शुष्क ब्रह्मशानको मानता ही कीन है ?

'अर्द्वतमं तो बोळनेका ही कुछ काम नहीं है, इनलिये क्यों अपना सिरमगजन कर रहे हो ? गाना चाहते हो तो श्रीहरि (विद्वल ) नाम गाओ, नहीं तो जुपचाप खड़े रही।

अद्वेत कहनेकी बात नहीं है, स्वयं होनेकी है। ग्रन्योंके आघारपर पाण्डित्य वधारकर यदि अद्वेतका प्रतिपादन किया तो उससे श्रोताओंका कुछ भी लाभ होनेका नहीं। हरिका नाम-स्वरण करो, भगवानको भजो, हमसे तुम रास्तेपर आ जाओगे, व्यर्थमें बड़ी ऊँची-ऊँची वार्ते कहनेमें वाणीको यका डालना ठीक नहीं।

स्राम और कृष्ण-नाम तीधे-तीधे लो और उत्त स्थामरूपको मनमें स्मरण करो।'

श्वान्ति, क्षमा, दया इन आभूषणोंचे अपने श्वरीर और मनको भूषित करो, नारायणका भजन करो, कामादि पड्रिपुओंको जीतो तब स्वयं ही ब्रह्म हो जाओंगे। ब्रह्मशानकी वार्ते कहनेसे कोई ब्रह्म नहीं होता, चने चबाने पड़ते हैं लोहेके, तब ब्रह्मपद्पर तृत्य करते बनता है। उत्कोची, लोभी, साक्षी जैसे बिना जाने ही सास्य दे डालता है वैसी ही बिना जाने ही ब्रह्मका निरूपण करनेवालोंकी स्थिति है। ऐसे ब्रह्मशानको कौन सचा माने?

्दूतरोंको जो ब्रह्मशन बताता है पर खयं कुछ नहीं करता उसके मुँहपर थू है, वह वैखरीको व्यर्थ ही कष्ट देता है। द्रव्यादिके किञ्चित् मिलनेकी आश्वासे वह प्रन्योंको देखता है और ब्रह्मकी ओर बुद्धिको दौड़ाता है यह सब पेटके लिये ढोंग बनाता है। वहाँ श्रीयाण्डुरङ्ग श्रीरङ्ग कहाँ !'

अपनी बुद्धिके अनुसार मंत-वाणीके प्रसादको मींजने-मसल्हेनाले और 'सोनेके साथ लालका जतन' के न्यायसे प्रासादिक कविवचनोंके दुशालेमें अपनी अकलके चीथड़े जोड़नेवाले 'कवीश्वर' क्या करते हैं !—

'जूटे पत्तल इकट्ठे करके अपने कवित्वका चमत्कार दिखाते हैं!'

ऐसे कवियों और काव्योंके पाठकोंको 'इस भूसकी दवाईसे क्या हाथ आनेवाला है !' बड़ी विकलताके साथ फिर आप कहते हैं—-

'जबतक रेव्य क्या और सेवकता क्या इसका पता नहीं चला तबतक ये लोग भटकते ही रहते हैं !'

उपासनाका रंग जबतक इनपर नहीं चढ़ा, उसका रसाखादन इन्हें नहीं हुआ तबतक ये शब्दजालमें ही फँसे रहते हैं । हरिका प्रसाद पाने और मिद्ध-स्वानुभव सम्पन्न पुरुषोंके प्रन्थोंमें रसते हुए हृद्यधान्य खुलवाने-के सीधे-सरल मार्गको छोड़ ये लोग 'कवि' बनकर न जाने क्यों संसारके सामने आते हैं ?

'घर-घर ऐसे कवि हो गये हैं जिन्हें प्रसादका कुछ स्वाद ही कभी न मिळा। दूसरोंकी बनी-बनायी कविता ले ली; उसीमें कुछ अपनी बात मिळा दी, बन, बन गयी हनकी कविता!

तुकारामजीके समबमें सालोमाल नामके एक कविता-चोर थं। वह तुकारामजीकी कविता उड़ा लेते और उसमें 'तुका' की जगह अपना उपनाम जैठा देते और उसे अपनी कविता कहकर लोगोंमें प्रसिद्ध करते। तुका-रामजीने इस कविता-चोरको अपनी वाणीमें गिरफ्तार कर नौ अभंगोंके नौ वैंत लगाये हैं। 'संतोंके वचनोंको तोइ-मरोइकर ऐसे कवि अपने आभूषण बना केते हैं और संसारमें एक बुरी चाल चला देते हैं।'

. . .

विद्वानोंको देखिये तो क्या युवा और क्या प्रौद, प्रायः सभी अपनी ही शानमें मरे जाते हैं और साधु-संतोंका परिहास करनेमें ही अपनी विद्या-को सफल समझते हैं !

ंजरा-सी विद्यापर इतना इतराते हैं कि जिसकी कोई इद नहीं, गर्वके सिरपर सोइनेवाकी मणि वन जाते हैं। यह समझते हैं कि मुझसे बढ़ा झानी और कोई नहीं! इतने अकड़ते हैं कि किसीकी मानते ही नहीं और साधु-संतोंको तंग करते हैं। तुका कहता है, ऐसे जो माया-जालमें हैं उनके पास नन्दलाल कहाँ!?

ं परन्तु ये मायावी मानके भूखे होते हैं और हालत इनकी यह होती है कि 'चाहते हैं मान और होता है अपमान ।' अस्य विद्याके गर्वके नहोमें चूर होकर संतोंकी निन्दा करके ये अपमानित ही होते हैं। गुढ़ बननेका धन्या करनेवाले पेट-पुजारियोंका भ्रष्ट आचार तुकारामजीको बहुत ही अखरता या। इनके बोरेमें उन्होंने कहा है—

भुक्पनके मदसे ये सब समय अञ्चित्त रहते हैं। कहते हैं, बहामें कोई जाति-पाँति नहीं। कोई घौचाचारका पाकनेवाळा पवित्र पुक्ष हुआ तो उसे ये काँटा समझकर उखाइ फ़ेंकना चाहते हैं। अनामिक आत्मिकको ये मानते हैं। न काने कैसा होम-हवन करते हैं और सब लोग एक जगह बैठकर खाते हैं। कहते हैं, हसमें कोई पाप नहीं, यह तो मोछका द्वार है। तुका कहता है, ऐसे पूरे गुढ़ और पूरे शिष्य, श्रीविद्धलकी श्रपथ करके मैं कहता हूँ कि नरकगामी होते हैं।

गला फाइकर चिल्लाते हैं, जोरोंके साथ उपदेश करते हैं, कियों ओर वर्षोपर रंग जमाते हैं, ऐसा कुछ उपाय रखते हैं जिससे कुछ वेंची आमदनी होती रहे, ब्रह्मनिरूपण करते हैं पर जैसा कहते हैं वैसा करते कुछ भी नहीं, ऐसे बने हुए गुक्जों और संत बने फिरनेवाले दाम्भिकोंके कान, तुकारामजीने अच्छी तरह एँटे हैं।

ंऐसे पेट-पुजारी संतोंके पास भगवन्त कहाँ ?' पर-जी, मश-पान, असरप, दम्भ, मान इत्यादिके पीछे पड़कर परमार्थकी दूकान खगानेवाळोंको दुकारामजीने कहा है कि 'ये पुरुष नहीं, चार पैरबाले हैं, मनुष्य होकर भी कुत्ते हैं। वेदल, वेदान्तविद्, गुरु और संत कहानेवाले लोगोंमें बहुतेरे 'बक्ते' होते हैं और अदैतका दुरुपयोग करके विषयवनमें चरा करते हैं।

'विषयमें जो अद्वय हैं उनसे हमलोग दूर रहें-उन्हें स्पर्श मी न करें। भगवान वहाँ अद्वय नहीं, उससे अख्या हैं, सबसे अख्या, निष्काम हैं। जहाँ वासना खिपटी दुई है वहाँ ब्रह्मस्थित कैसी ?'

#### . .

संसारमें नाम हो। इसके लिये तो त् गोसाई बना। इसीके लिये तैंने प्रन्योंको पढ़ा। इसीचे असली मर्म तुझसे दूर ही रहा। चित्तमें तैरे अनुताप नहीं हुआ तो इ.ट-मृट ही वह भगवा-वक्क पहन लिया और इ.टी ही बकवाद करके अपनी जिह्नाको कष्ट दिया!

विद्वानोंमें मतः तर्क और पन्य तो बहुत होते हैं पर अनुपानले ग्रुद्ध होकर भगवान्के चरण पकड़नेवाला कोई विरक्षा ही होता है।

'सीखे हुए बोळ ये छोग बोळ सकते हैं, पर अनुभव तो किसीको भी नहीं होता। पिष्टत हैं, कथाओंका अर्थ बता देंगे, पर जिस अर्थंसे इनका युक्त बढ़े उससे ये कोरे ही रहते हैं !'

#### \*

ध्ताकिंकोंके बढ़े चतुर होनेमें सन्देह ही क्या है ! पर हनकी चतुराई को श्रीयिहळाका कोई पता नहीं है । अक्षरोंकी बढ़ाईमें ये चढ़ा-ऊपरी

कर मकते हैं पर श्रीविद्वलकी बड़ाईको नहीं जान सकते।'

**&** & &

'मत-मतान्तरोंके ये कोष हैं, शब्दोंकी ब्युत्पत्तिके मण्डार हैं, पाठा-न्तरोंक अभ्यासी हैं और इनकी वाचालताकी तो बात ही क्या है ? पर मेरे श्रीविद्दलका मेद ये नहीं जानते, वह तो इतनी दूर हैं कि वहाँतक देहमाव पहुँच ही नहीं सकता। यह-याग, जप, तप, अनुष्ठान, ध्येय, ध्यान सब इमी ओर रह जाता है। तुका कहता है, चित्त जब उपराम हो तब प्रेमरस उत्पन्न हो।

कंवल शान्त्रिक शान, अहंकारी शान, देहबुद्धिको बना रखनेवाला शान मुदेंको पहनाये द्वुए आभूषणोंक समान न्यर्थ है। वेदवाणी धुनो, सार प्रहण करो, वेदांकी आशाओंका पालन करो, शालोंके अर्थोंको देखो, उनका तात्पर्य समझो, चित्तको उपराम होने दो, अनात्म-भावनाकी जड़को उखाड़ फेंको और प्रेमसे मेरे पाण्डुरङ्गका भजन करो, यही पण्डितोंसे तुकारामजीने कहा है। प्पेटमें अन्न न हो तो खंगारकी क्या श्रोभा !' उसी प्रकार श्रीहर्रिक प्रेमसे बिना कोई शान किसी कामका नहीं। जिसके लिये वेद, शाल और पुराण बने—-उस नारायणको जानोरो, भजोगे तो तुम्हारा शान भक्तल होगा, नहीं तो समाजमें अहंकारी विद्वान्की किसी कोढ़ी मनुष्यकी-सी गति होती है। पण्डित होकर पेटके लिये नरस्तुति करना या वाग्वादमे ही वाणी व्यय करना तो अच्छा नहीं है, यही तुकारामजीन वड़ी नम्रतासे उन्हें समझाया है।

भुना ह पण्डितमण ! आपलोगोंकी में चरणवन्दना करता हूं। आपलोग मेरी हतनी विनती मान लीजिये कि कभी मनुष्योंकी स्तुति मत कीजिये। अन्न-बस्नका मिलना प्रारब्धके अधीन है, जब जो मिल जाय। इसलिये तुका कहता है। अपनी वाणी नारायणके गुणगानमें लगाहये। तुकाराम-जैसे श्रीहरि-प्रेमी प्रेममय संतके मुखसे दुर्जनों और

दाम्भिकाँके प्रति तिरस्कारभरे ऐसे-ऐसे कठोर शब्द निकलते थे कि सनने-बालोंको कभी-कभी बढा आश्चर्य होता था कि इरि-प्रेमका यह कौन-सा लक्षण है ! तुकारामजीने इसका उत्तर यों दिया है कि 'प्राणिमात्रमें मेरे हरि ही विराज रहे हैं यह तो मैं जानता हैं' पर रास्ता भूककर टेढ़े रास्ते व्यक्तने बालोंको सीभा रास्ता दिखानेके लिये ही मैं उनके दोष बताकर उनकी आँखें खोलता हैं 'दनियाकी निन्दा करनी पहती है' यह सही है, पर करूँ तो क्या करूँ ! 'दूसरोंके मतसे मेरे चित्तका मेल जो नहीं बैठता !' मिठाईसे जब नहीं मानते, 'मुँहमें कौर डास्तते हैं तो मुँह जब फेर लेते हैं' तब हाय पकडकर और कभी कान पकडकर भी सीधा करना ही पहला है। रोशीके मनकी करनेसे तो काम नहीं चलेगा, कठोर हुए विना--कड्वी दवा पिकाये विना उसका रोग कैसे दर होगा ? इन लोगों रर दया आती है। इनकी दशा देखकर हृदय रोता है, जब नहीं रहा जाता तब र्शजसे मैं स्वयं अनुभव करता हूँ वही जगतको देता हूँ । भावक स्त्रोग मेरे गलेमें माला पहनाते हैं, पैरोंपर गिर पहते हैं, मिश्रज भोजन कराते हैं, पर उससे मुझे सन्तोष नहीं होता । इसल्विये अधीर होकर कहता हैं, 'अरे ! भगवानके चरणोंका चित्तमें जिन्तन करो ।' जब नहीं मानते तब कड़बी दवा पिलानी पड़ती है ! जो कुछ कहता हूँ इसीलिये कहता हूँ कि --

'इस भवसागरमें लोगोंको डूबते हुए इन आँखोंसे नहीं देखा जाताः हृदय तहप उठता है।'

मान या दश्मसे में किमीकी छलना तो नहीं करता। यह श्रोविद्वलकी शपय करके कहता हूँ।

'संसारमं सर्वत्र ही भगवान् हैं, फिर भी जो मैं निन्दा करता हूँ यह मेरा स्वभाव है। ये लोग कालके गालमें गिरे जा रहे हैं यह देखकर दयासे रहा नहीं जाता !'

फिर भी यदि मेरा इस प्रकार दम्भका भण्डाफोड़ करना किसीको

अप्रिय लगता हो, इससे किसीको कुछ कष्ट होता हो तो भी ही दुष्ट और चाण्डाल हूँ<sup>7</sup> और इसलिये सबसे क्षमा माँगता हूँ ।

#### ८ घरना दिये ब्राह्मणको बोध

एक ब्राह्मण आलन्दीमें घरना दिये बैठा था। ज्ञानेश्वर महाराजने उसे तुकारामजीके पास मेजा। तुकारामजी बदाई चाहनेवाले नहीं थे। पर ज्ञानेश्वर महाराजकी आज्ञा जानकर उन्होंने इस ब्राह्मणको उपदेश दिया। पर वह उस उपदेश और महाफलको वहीं छोदकर चला गया। उस प्रसङ्गपर तुकारामजीने न्यारह अमङ्ग कहे हैं। कुछका आश्चय नीचे देते हैं—

'ग्रन्थोंके भरोसे मत पढ़े रहो, अब इसी बातकी जस्दी करो कि मन-को देह-भावसे खाली करके भगवानके प्रेमसे भगवानको मनाओ, और साधन काकके गुँहमें बाल देंगे, गर्भवासके कहाँसे कोई भी मुक्त न करेगा।

'भगवान्के पास मोक्षका कोई थैला योढ़े ही रक्ला है जो उसमेंसे योदा-सा निकालकर वह तुम्हें भी दे देंगे ! इन्द्रिय-विकास मनको साघी, निर्विषय वन जाओ ! वस, मोक्षका यही मूल है। '''तुका कहता है, फल तो मूलके ही पास टें, उस मूलको पकड़ो; शीष्ट्र श्रीहरिकी श्ररण को ।'

'उन करणाकरसे करणा माँगो, अपने मनको साक्षी रखकर उन्हें पुकारो । कहीं दूर जाना-आना नहीं पढ़ता; बह तो अन्तरमें साक्षिखरूप विराजमान हैं, तुका कहता है, वह कृपाके सिन्धु हैं, भव-बन्धको तोड़ते उन्हें कितनी देर रुपती है।'

प्रन्योंको देखकर फिर कोर्तन करो, तब उसमें (शानमें ) फुछ हमेगा। नहीं तो व्यर्थ ही गाल बजाबा और वासना तो हृदयमें रह ही गयी। तप-तीर्याटन आदि कर्मोकी सिद्धि तभी होगी जब बुद्धि हरिनाक्षमें स्थिर होगी। तुका कहता है, अन्य सगड़ोंमें मत पड़ो। बस, बही एक संसार-सार हरि-नाम धारण कर को। 'श्रीहरि-गोविन्द नामकी धुनि जब लग जायगी तब यह काया मी गोविन्द वन जायगी, भगवान्ते कोई दुराव—कोई भेद-भाव नहीं रह जायगा। मन आनन्दसे उछलने लगेगा, नेत्रोंसे प्रेम बहुने लगेगा। कीट भृष्ट बनकर जैसे कीटरूपमें फिर अलग नहीं रहता वैसे तुम भी भगवान्से अलग नहीं रहोगे।

'जो जिसका ध्यान करता है उसका मन वही हो जाता है। इसिक्टिये और सब बातोंको अलग करो; पाण्डुरङ्गकी ध्यान-धारणा करो।'

#### **89 89 89**

'सकुनकर ऐसे छोटे क्यों वन गये हो ! ब्रह्माण्डका आचमन कर छो। पारण करके संसारते हाथ घो छो। बहुत देर हुई, अब देर मत करो। बच्चोंके खेळका घर बनाकर उत्तमें छिपे बैठ रहनेते अँघेरा छाया हुआ था, कुछ न सुझनेते घबड़ाहट थी ! खेळके इस अंजाळको सिरपरसे उतार दिया और बगळमें दवा ळिया। बठ, इतना ही तो काम है।

'अविश्वासीका शरीर अशोचमें रहता है, हसी पापीके भेदभाव होता और खूत लगता है। उसकी हृदय-वाड़ीका लता-मण्डप नहीं बन सकता। जैसा विश्वास होता है, वही सामने आता है। अविश्वासी वैसा ही खोटा होता है जैसे सिद्धान्नमें कोई कंकड़ी।

बह नाहाण शानेश्वर महाराजको प्रसन्न करनेके लिये आखन्दीमें ४२ दिन-तक अन्न-जल त्याग धरना दिये बैठा या। शानेश्वर महाराजने उसे स्वप्न दिया कि तुकारामजीके पास जाओ, उनसे तुम्हारा अमीष्ट सिद्ध होगा। तुकारामजी लीकिक उपाधियोंसे उकता गये थे। कहा करते थे, 'छोगोंमें व्यर्थ ही मेरा हतना नाम हो गया, सबा दासत्व तो मैंने अभी जाना हो नहीं।' फिर भी शानेश्वर महाराजकी आशाको कैसे टाल सकते थे १ हमिलये उस बाह्यपको उपदेश दैनेके छिये उन्होंने म्यारह अभंग कहे। बाह्यण विश्वित-सा बा, उस उपदेशको वहीं छोड़कर चला गया। परमार्थ कोई सोनेकी चिहिता नहीं, घर बैठे छप्पर फाइकर मिळनेवाळा द्रव्य नहीं, विना कुछ किये-कराये सब कुछ आप ही हो जाय ऐसा कोई चमत्कार नहीं। जो छोग हसे ऐसा समझते हैं व उस ब्राह्मणकी तरह उपर्युक्त उपदेशको पदकर निराध हो छोट पढ़ेंगे। पर जो परमार्थ-रथके पिषक हैं, उनके लिये हसमें बड़ा ही परयकर पायेय है। इसको विस्तारसे समझानेकी आवश्यकता नहीं, पाठक स्वयं ही अपनी बुद्धिसे हसे प्रहण करेंगे।

## ९ तुकाजी और शिवाजी

छत्रपति श्रीचिवाजी महाराजका जन्मक संवत् १६८६ ( द्याके १५५१) के फास्तुन-मावमें अर्थात् तुकारामजीकी आयुके २१ वें वर्ष जो भयक्कर दुर्भिक्ष पड़ा या उसी दुर्भिक्षके साल हुआ । धिवाजी महाराजने अपनी आयुके १० वें वर्ष तोरणिकलेपर अपना अधिकार जमाकर वहींसे स्वराज्य-संस्थापनके उद्योगका श्रीगणेचा किया । इसके तीन वर्ष बाद संवत् १७०६ ( बाके १५०१ ) में तुकारामजी वैकुण्ठ तिचारे । समर्थ रामदाल स्वामीका जन्म-संवत् १६६५ ( बाके १५२०) है । पुरक्षरण और तीर्थ-यात्रा करके संवत् १७०२ में समर्थ स्वामी कृष्णा-सटपर आये । तब संवत् १७०२ और १७०६के वीच किसी समय समर्थ, धिवाजी और तुकारामजी तीर्नोका समायम हुआ होगा । तुकारामजीके कीर्तन भी धिवाजीने इन्हीं तीन वर्षमें धुने होंगे । धिवाजीकी माता जिजाबाई और गुरु तथा कार्यवाह दादाजी कोंददेवके तत्वावधानमें और उनके प्रोत्साहनसे स्वराज्य-संस्थापनका उद्योग आरम्भ हुआ । तुकारामजी जैसे अवतारी पुरुष थे बैसे ही

पहले यह भारणा थी कि संबद १६८४ ( हाके १५४५ ) में शिवाजी
 महाराज उत्पन्न हुए । अब पीछे जो नबीन इतिहास-संशोधन हुआ है इससे बहु
 निर्विवादक्पसे प्रमाणित हो गया है कि महाराजका कम्म-संबद १६८६
 ( शाके १५५१ ) ही है ।——माबान्तरकार

शिवाजी भी अवतारी पुरुष थे । दोनोंका ही मुख्य कर्मक्षेत्र पूना-प्रान्त था । तुकारामजीने धर्मको जगाकर लोगोंके उद्घारका पथ प्रशस्त किया । जिस समय तुकारामजीका कार्य खुब जोरोंके साथ हो रहा था उसी समय स्वराज्य-संस्थापनका कार्य आरम्भ हुआ । भारतवर्षके सभी अवतारी पुरुषोंका प्रचान ध्येय स्वधर्मरक्षण ही रहा है। धर्मके संरक्षणके लिये ही हमें यह सारा प्रपञ्च करना पड़ता है।' तुकारामजोकी इस उक्तिके अनुसार तकारामजीका यह कार्य थाः और 'हिन्दवी स्वराज्य श्रीने हमें दिया है,' ·हिन्दूचर्म-संरक्षणके लिये इमने फकीरी बाना कसा है<sup>7</sup> कहनेवाले शिवाजीका कार्य भी यही धर्म-संरक्षण ही था । दोनोंका ध्येय और ध्यान एक ही था । राष्ट्रके अभ्यदय और निःश्रेयस दोनों ही चर्म-संरक्षणसे ही बनते हैं । चर्म-संरक्षणका प्रधान अन्य वर्णाश्रमधर्म-रक्षण है। कारण, वर्णाश्रम-धर्म ही सनातन-धर्मकी नींव है । तकाराम, शिवाजी और रामदास-तीनों ही वर्णाश्रम-धर्मकी विगड़ी हुई हालतको सुधारनेके लिये ही अवतीर्ण हुए थे। 'कलि प्रभाव'के अभंगोंमें तकारामजीने उस समयका यथार्थ वर्णन करके बताया है कि किस प्रकार सब वर्ण भ्रष्ट हो चले थे। 'कोई वर्ण-वर्म नहीं मानता, खत-छात नहीं मानता, सब एकाकार होकर उच्छ्रह्रळता कर रहे हैं' यह देखकर उन्हें बड़ा दु:ख हुआ और ऐसे वर्ण-कर्म-वृत्ति संकरका उन्होंने निषेध किया। 'जप, तप, वत, अनुष्ठानादि करना लोगोंको बढा बोझ मालम होता है पर इस मांसपिण्डको पोसना बढा अच्छा हराता है।

ईश्वर और धर्मको लोग भूल-ने गये हैं—देहको ही देव और भोजनको ही 'भक्ति' समझ बैठे हैं, कर्तव्य-बोध कुछ रह ही नहीं गया, 'चारों वर्ण अठारहों जातियाँ एक पंक्तिमें बैठकर भोजन करनेवाले' सहमोज-प्रेमी बने हैं!

'कलिका प्रभाव है कि पुण्य दरिद्र हो गया और पाप बलवान् अन वैठा। द्विजोंने अपने आचार छोड़ दिये। निन्दक और चोर बन गये। तिछक हमाना छोड़ पायजायेके घौकीन बने और वसदेका आदर करने हमें । हाकिम बने फिरते हैं और छोगोंको बिना अपराध ही सताते हैं । राजा प्रजाको पीइन करता है, """ । वैदय, घुद्रादि तो जन्मसे ही किन्छ हैं । वहाँको जब यह हाछ है तब उनको क्या कहा जाय ! सारा नकछी रङ्ग अपरी साँग है । तुका कहता है भगवन् ! आप ऐसे कैसे सो गये, अब बेगसे (दौड़े आहये ।?

धर्मश्रष्ट होनेसे ही लोगोंका ऐसा बुरा ह्वास हुआ देखकर तुकारामजी-का हुद्य व्याकुल हो उठता था। कहते हैं—

'अब और क्या होना बाकी है ? राष्ट्रको पीड़ित देखकर अब धीरज नहीं रखते बनता।'

परन्तु धर्मके संरक्षण और पुनः स्थापनके लिये राष्ट्रमें क्षात्रतेजके उदय होनेकी आवश्यकता होती है। स्वधर्मके जागरणके लिये स्वराज्यका भी बळ होना चाहिये, यह बात तुकारामजी जानते थे।

'दया नाम सबके पालन और कण्टकोंके निर्दछनका है।'

्दयां का यह ब्ब्बण उन्होंने किया है—ध्वरित्राणाय वाधूनां विनाशाय च दुष्कृताम्'—की ही तो प्रतिष्वनि है। गीतामें मगवान्ते कहा है, ध्मामनुस्तर युष्य च।' समर्थ रामदावने कहा है, ध्वहले हरि-मजन और दूवरे राजकारण'। सबका तारपर्य एक ही है। ब्रह्मतेज और खात्र-तेकके प्रकट और एकीभृत हुए बिना राष्ट्रका अभ्युदय-निःश्रेयकरूप धर्म उदय नहीं होता। धारावरि शरावरिंग ऐसी उभयविध सामर्थ्य क्य राष्ट्रमें उत्यच होती है तभी राष्ट्र-पर्म विजयी होता है। इन हो क्योंमेंचे एक कार्य तुक्कारामजीने अपने उत्पर उठा ब्लिया और उन्ने उत्तम रीतिन्ते पूरा किया। अब इसे स्वचर्मीय राजसत्ताके सहारेकी आवश्यकता यी। लोग अपने आचार-वर्मसे विमुख हो गये थे, उन्हें रास्तेपर ले आनेके क्रिये दण्डवाकि आवश्यक थी।

क्या करूँ मगवन् ! मुझमें वह वस्त नहीं कि इन्हें दण्ड देकर आगेके सोगोंको रास्तेपर से आऊँ।

यह उनके हृदयका उद्गार है ! इसके लिये वह भगवान्से प्रार्थना करते थे। उनकी यह इच्छा उनके जीवित कालमें ही पूरी हुई। कम-से-कम अन्तिम तीन-चार वर्ष तो शिवाजी उनके सामने ही थे। शिवाजी महाराज धर्म और धर्मप्रचारक साध-सन्तोंसे हार्दिक स्नेह रखते थे। माता जिजाबाई और गुरु दादाजी कोंडदेव दोनोंकी ही उन्हें यही शिक्षा थी कि साध-सन्तोंके कपाद्यीर्वादका बल-भरोसा पाये बिना तेरा राजकाज सफल नहीं होगा। रामायण और महाभारतकी वीर-गाथाओंके सुननेका उन्हें बड़ा प्रेम था। साध-मंतोंसे मिलना उनका सत्कार और सत्तक करना यह तो उनका स्वभाव ही वन गया था। अन्तको उन्होंने समर्थ रामदास-स्वामीका वडा समागम किया और उनसे उपदेश भी लिया। यह बात तो प्रसिद्ध ही है। पर इससे भी पहले चिचवडके चिन्तामणि देव और पुनेके अनगढशाहके दर्शनोंके लिये महाराज गये थे। मौनी बाबा और बाबा याकृतकी शिवाजीपर वडी कृपा थी। यह ब्रह्मेन्द्रस्वामीने कहा है। ( महाराष्ट्र-इतिहास-साधन खण्ड ३ ) कृष्णदयार्णव 'हरिवरदा' प्रन्थमें कहते हैं कि एकनाथ महाराजके शिष्य चिदानन्दस्वामी और उनके शिष्य खानन्दको 'शिव-भूपति अपनी कल्याणकामनासे प्रार्थना करके राय-दुर्गमें के आये और वहाँ सब प्रकारसे उनकी सेवाका प्रवन्य रखा। इससे दोनोंको बढ़ा सन्तोष हुआ ।' श्रीधिव छत्रपति ऐसे संत-समागम-प्रेमी ये । तकाराम महाराजसे बह न मिलते। ऐसा कब हो सकता या र

#### १० जिवाजीके नाम पत्र

पहले-पहल, तुकारामजी जब लोहगाँवमें थे तब शिवाजीने अपने आदिमियोंके साथ उनके पास मद्यालें, घोड़े और बहुत-से जवाहिरात मेजकर उनसे पूनेमें पचारनेकी विनती की ! पर तुकारामजी टहरे महाविश्क, उन्होंने जवाहिरातको देखातक नहीं और वैसे ही शिवाजीके पास छौटा दिया, साथ ९ अमंगोंका एक पत्र भी मेजा।

(मशाल, छत्र और घोड़ोंको लेकर मैं क्या करूँ ! यह सब तो भेरे छिये अच्छा नहीं है। इसमें हे पण्डरिनाय! अब मुझे क्यों डालते हो ! मान और दम्भका कोई काम मेरे लिये श्करी विधा ही है। तुका कहता है, दौहे आओ और मुझे इससे खुड़ा छो।'

भेरा चित्त जो नहीं चाहता वही तुम दिया करते हो। इतना तंग क्यों कर रहे हो !'

संसारमे तो मैं अलग रहा चाहता हूँ, इसका सक्क चाहता ही नहीं। चाहता हूँ एकान्तमें रहूँ, किसीसे कुछ न बोदूँ! जन-बन-तनको बमन-जैसा माननेको जी चाहता है। तुका कहता है, चाहनेको तो मैं चाहता हुँ, पर करने-घरनेवाले तो तुम्हीं हो!

भीं क्या चाहता हूँ, यह तुम जानते हो। पर अन्तर जानकर भी टाक देते हो! यह तो तुम्हें आदत ही पड़ गयी है कि जो भी तुम्हें चाहता है उसके सामने ऐसी-ऐसी चीजें आकर रख देते हो कि वह उन्हींमें फँसकर तुम्हें भूल जाय। पर तुकाने जो तुम्हारे पैर पकड़ रखे हैं, देखूँ तो सही इन्हें कैसे सुड़ा लेते हो।

अपने निश्चयके आसनको स्थिर रखते हुए तुकारामजी शिवाजी महाराजको उस पत्रमें स्थित हैं—'चींटी और नरपित दोनों ही मेरे खिये एक से ही जीव हैं। मोह और आस जो किकालका फाँस है, अब कुछ भी नहीं रहा है। सोना और मिट्टी दोनों ही मेरे लिये बराबर हैं। तुका कहता है, सम्पूर्ण वैकुण्ठ ही घर बैठे आ गया है। मुझे कमी किस बातकी है ?

प्तीनों मुबनोंके सम्पूर्ण वैभवका चनी बन बैठा हूँ। मगवान मेरे माता-िपता मुझे मिल गये, अब मुझे और क्या चाहिये ! त्रिमुवनका सम्पूर्ण बल तो मेरे अंदर आ गया ! तुका कहता है, सारी सत्ता तो अब मेरी ही है। '

'आप हमें दे ही क्या सकते हो ! हम तो विद्वलको चाहते हैं। हाँ, आप उदार हो, चकमक पत्यर देकर पारसमणि चाहते हो; प्राण मी दो तो भी भगवान्की कहलायी एक वातकी भी वरावरी न हो सकेगी। धन क्या देते हो जो तुकाके लिये गोमांसके समान है!

हाँ, कुछ देना ही चाहते हो तो एक ही दान दो-

्उससे इम दुली होंगे—मुलते विद्वल, विद्वल, कही। आपका और सारा चन मेरे लिये मिट्टीके समान है। कण्डमें तुलसीकी कण्डी यहन लो, एकादशीका बत करो, हरिके दास कहलाओ। बस, यही एक तुकाकी आस है।

इन सात अमंगोंके सिवा दो अमंग और हैं। इनमें वह कहते हैं, 'बड़े-बड़े पर्वत सोनेके बनाये जा सकते हैं, वन-वनके बूझोंको करपतब बनाया जा सकता है, निदयों और समुद्रोंको अमृतकी निद्रयों और समुद्र बनाया जा सकता है, मृत्युको रंक रखा जा सकता है, भूत, मिषण्य, बर्तमान बताया जा सकता है, मृत्युको रंक रखा जा सकता है, भूत, मिषण्य, बर्तमान बताया जा सकता है, म्हृद्धि-सिद्धियोंको प्रस्क किया जा सकता है, योगमुद्राएँ सिद्ध की जा सकती हैं, प्राणको म्ह्याण्डमें चदाया जा सकता है, यह सब कुछ किया जा सकता है पर प्रमुके चरणोंमें ग्रीतिलाम करना परम बूर्लम है। इन सब सिद्धियोंसे उन चरणोंका काम नहीं होता। ऐसे श्रीविहस्के जग-दुर्लम परम पावन परमानन्दकर चरण महस्राग्यते मुक्षे मिले हैं, इनके सामने इन दीपदान, छत्र और घोड़ोंको अपने हृदयमें मैं कहाँ जगह दें ?'

भषदृष्टि और गङ्गाप्रवाहका दृष्टान्त देते हुए तूपरे अभंगमें तुकाराम
महाराज कहते हैं कि परती जमीन और खेत दोनोंपर मेथ-दृष्टि समान ही
होती है और गङ्गाके प्रवाहमें पुण्यवान् और पापी समान ही स्नान कर
पुनीत होते हैं, वैसे ही हमारा हरिकीर्तन अधिकारी और अनिषकारी,
राजा और रङ्क सभीके लिये समानरूपेटे होता है।

एक अभंग और है जो शिवाजी महाराजके लिये लिखा गया होगा। जसका भाव यों है—

'आपने बहे-बहे बलवानोंको अपने मित्र बनाये हैं, पर अन्त-समयमें ये काम न आवेंगे । पहले रामनाम लो; इस उत्तम 'सम' को अपने भीतर भर लो । यह परिवार, यह लोक, यह सैन्य किसी काम न आवेगा । जबतक काल सिरपर नहीं सवार हुआ तभीतक आपका यह बल है । तुका कहता है, प्यारे ! लखनौरासीके चक्करसे बनो ।'

#### ११ सिपाहीबानेके अभंग

इसके पश्चात् श्रीशिवाजी महाराज स्वयं ही श्रीतुकाराम महाराजके दर्शनोंके लिये लोहगाँव गये। महाराजका कीर्तन सुनकर शिवाजी राजा

• तुकारामजीके इस नव-अमंगी पत्रसे प्रकट होनेवाडे प्रखर देराच्य और अडीकिक आत्मनिष्ठाका पूरेके राजमण्डलपर तथा भक्तोपर वदा प्रभाव पदा होगा, इसमें सन्देह ही क्या है ! तुकारामके अमंगीके कुछ संप्रहोंमें इन ९ लमंगोंके रिवा ५ वड़े-वड़े अमंग और हैं। उनमें छत्रपति ओशिवाजी महाराज, उनके अष्टप्रधान और समर्थ औरामशासलामीके भी नाम आये हैं। परन्तु बारकरियोंमें वे प्रश्चित माने आरो हैं और मुझे भी प्रश्चित ही जान पहते हैं। पर वे नी अमंग प्रकाराम महाराजके ही हैं, इसमें सन्देह नहीं।

बहुत ही प्रसन्न हए । उनका कोर्तन सननेका अब उन्हें चसका ही सम गया । कई दिनोतक शिवाजी महाराजका यही नित्यक्रम रहा कि रातको ब्याल् करनेके बाद घोड़ेपर सवार होते और तकारामजी देह या छोहगाँव जहाँ भी होते वहाँ पहुँचकर उनका कीर्तन सनते और प्रातःकाल भारती होनेके बाद पूनेमें छीट आते। करते-करते एक दिन शिवाजीके चित्तमें पूर्ण बैराग्य भर गया और नित्यकर्मके अनुसार वह पूना नहीं खोटे। देहमें तकारामजीके पास ही रह गये। जिजाबाईको यह भय हुआ कि धिवाजी राजकाज छोडकर कहीं वैराग्य योगन ले लें। वह स्वयं देह पहुँची । तुकारामजीने इरि-कीर्तन करते हुए वर्णाश्रमधर्म बताया और क्षात्रधर्म-राजधर्मका रहस्य प्रकट करके शिवाजीको स्वकर्तव्यपर आरूढ किया । एक दिनकी बात है कि तुकाराम महाराज कीर्तन कर रहे थे। श्रोताओंमें शिवाजी बैठे सन रहे थे, ऐसे अवसरपर एक हजार पठान चढ आये और उन्होंने मन्दिरको धेर लिया। शिवाजीको पकडनेका इससे अच्छा अवसर और कौन-सा हो सकता था ! परन्तु तुकाराम महाराजके पुण्यप्रतापको देखिये या शिवाजी महाराजकी सावधानता सर्राहरे शिवाजी को पकड़नेके लिये आये हुए उन एक हजार पठानोंके सामने होकर एक इजार पुरुष ऐसे निकल गये जो देखनेमें शिवाजी-जैसे ही प्रतीत होते थे और इन सहस्र-संख्यक शिवाओंको देखकर पठानोंके होश ही गम हो गये. वे यह तमीज ही न कर सके कि इसमें कौन शिवाजी हैं और कौन नहीं है। शिवाजी ऐसे निकल भागे और मगलसेनाके सिपाडी इनके बनके-से रह गये ! ये बातें सबको विदित ही हैं। महीपतिवाबाने इन बातोंका विस्तारपूर्वक वर्णन किया है। यहाँ उतना विस्तार न करके एक प्रसङ्गकी बात और लिख देते हैं।

एक बार तुकारामजी कीर्तन कर रहे ये और श्रीविद्धक रणबाँकुरे बीर' अवण कर रहे ये। इन्हींमें श्रीविदाबी और उनके बीर अमास्य तथा बीर सैनिक भी बैठे सुन रहे थे। श्रोताओंकी नजरोंसे-नजर मिछते ही तुकारामजीके चित्तने यह चाहा कि इन द्विविध निष्ठावास्त्रोंको अर्थात् विहरू भक्त वारकरियोंको और स्वराज्य-संस्थापनके उद्योगियोंको एक साथ ही बोध कराया जाय । उस अवसरपर उन्होंने उसी समय रचते हुए सिपाही-बानेके ११ अभंग कहे। राजकाजमें हो या परमार्थके साधनमें हो। वीरता तो वही दर्लभ वस्त है। घर-गिरस्तीके प्रपञ्चमें, देशके राज-काजमें और परमात्माके परमार्थ-साधनमें जहाँ भी देखिये, सामान्य छोगोंकी ही भरमार होती है । सामान्य जीव ही सर्वत्र दिखायी देते हैं और हसीलिये वे सामान्य कहलाते भी हैं। वीरत्व-गुण-सम्पन्न पुरुष दुर्लभ होते हैं। वीरत्व कहीं भी हो उसकी जाति एक ही है। भीर और वीर, पामर और संत एक जातिके नहीं हैं। पश्च ओंमें बीर एक ही होता है--सिंह। मनुष्योंमें बीरत्व-गुणकी जाति होनेपर भी उसके प्रकार भिन्न-भिन्न हैं। एकान्तविध्वंसी अर्थात कभी-न-कभी नष्ट होनेवाले इस द्यार और इस द्यार-सम्बन्धी सब विकारींसे जो अलग हो जाता है वह वीर है! शरीर और शरीर-सम्बन्धी क्षद्र बातनाओं में बँचा हुआ जो रहता है वह भीक और जो इस दूषित-वायु-मण्डलसे मनसा ऊपर उठ आया हो वह बीर है। बद्धिमत्ता, उद्योगदक्षता, उचध्येयता, पराक्रम, साइस, लोककस्याणकर्मनिष्ठता इत्यादि असली बीरके सहज गण हैं । अँगरेज ग्रन्थकार कार्लाइल और अमेरिकन तत्त्ववेत्ता इमर्सनने वीर प्रवोंकी अलग-अलग कक्षाएँ बाँची हैं। उन्हीं कक्षाओं में इम अपने यहाँके वीरोंको बैठाना चाहें तो यों कह सकते हैं कि श्रीशहराचार्य और ज्ञानेश्वरादि तत्त्ववेत्ता और धर्मसंस्थापक एक ही कक्षा या जातिके बीर हैं; वाल्मीकि, ब्यास, सूर और तुलसीदास दसरी जातिके बीर हैं; विक्रमादित्य, शिवाजी आदि रामराज्य-संस्थापक तीसरी जातिके वीर हैं: केशव, विहारी और हरिश्चन्द्र आदि पण्डित और प्रन्यकार चौथी जातिके बीर हैं; नानक, कबीर आदि साधु-संत पाँचवीं जातिके बीर हैं। ये सब

बीर ही हैं। तुकाराम, रामदाल और शिचाजी बीर ही ये। ये सब योद्धा ये, सिरको दोनों हाथोंमें छिपाकर रोनेवाले, नहीं, नहीं असाध्यको साबकर दिखानेवाले ये। शिवाजीने स्वराज्य मंस्यापित करके दिखा दिया, तुकारामजीने भगवानको प्रत्यक्ष किया। तुकारामजीने शूरवीर बननेका उपदेश करते हुए सिपाहीवानेके अभंग कहे। तुकारामजीने शिष्य और शिवाजीके सैनिक, धर्मवीर और रणवीर दोनोंको उपदेश किया है। उस उपदेशका महत्त्वपूर्ण अंश नीचे देने हैं। मर्मश इसका मर्म जानेंगे।

िषाड़ीवानेके साथ रिखान्तपर आरूढ़ हो बीर बनो । वीरोंकी गाया विक्तमें बारो । त्रिपाड़ी बने बिना प्रजा-पीइनका अन्त नहीं होगा और प्रजाको सुख नहीं होगा । प्राण-दानमें उदार सिपाड़ी बनो, सिपाड़ियोंकी कुडाक-क्षेमका सब भार खामीपर है। तिपाड़ीयनके सुखसे को कोरा ही रहा उसका जीवन व्यर्थ है, उसके जीवनको धिकार है। तुका कहता है, एक क्षणमें सब बात हो जाती है, फिर तियाड़ीके सुखका कोई अन्त नहीं।'

'दनादन गोलियाँ लग रही हैं, नाणों-पर-नाण आकर गिर रहे हैं, यह सब नह सह लेता है और ऐसी मूसलाधार बृष्टि करता है कि जिसका कोई परिमाण ही नहीं। स्वामी और उनका कार्य ही सामने दिखायी दे रहा है। उस युद्धकी छोमा ही कुछ और है! जो झूर और बीर सिपाही हैं वे ऐसे युद्धमें अंदर और नाहर नड़ा सुख लूटते हैं।'

'सिपाहियोंको चाहिये कि आत्मरक्षा करें, परकीयोंको ख्टें, उनका सर्वेखः हैं छीन हैं। अपने ऊपर चोट न आने दें, धातुको अपना पता भी न हमने दें। ' ऐसा जो तिपाही होता है, दुनिया उसे अपना नाथ मानती है। तुका कहता है, ऐसे जिसके मिपाही हैं वही तीनों लोकोंका अमित पराक्रमी सेनानायक है। ंसिपाहियोंने ही परकीयोंका बल तोड़कर पय चलने योग्य बना दिया। परकीयोंकी छावनियाँ अपने हायमें कर लीं और वहाँ अपने आदमी तैनात किये। जो लोग रास्ता छोड़कर चलते हैं उन्हें ये सिपाही मार देते हैं जिसमें दूसरोंको शिक्षा मिले। तुका कहता है, ये सिपाही विश्वास किये विश्वको श्रुल दिये चलते हैं।

'जो सिपाही तनको तृण और सुवर्णको पाषाणके बराबर समझता है उससे उसके स्वामी भिन्न नहीं हैं । विश्वासके बिना सिपाहीका कोई मूस्य नहीं।'

'प्राणीपर खेलनेकी उदारता जिन सिपाहियों में है वे ही सिपाही सोहते हैं और उनके बीचमें उनके नायक मुकुटमणिसे शोभा पाते हैं। मीहओंकी तो कुछ बात ही नहीं है, जहाँ नहीं मरे पड़े हैं। उनके आने-जानेका ताँता लगा ही हुआ है। कहींसे भी वह नहीं टूटता है।'

•एक ही स्वामी हैं, उन्होंके सब मिपाही हैं; जो जितना बड़ा योदा हो उतना ही अधिक उसका मूल्य है। तुका कहता है, मरनेवाले तो सभी हैं, पर मरनेसे बरना वेपानी होना है, मूल्य जो कुछ है वह निर्मयताके पानीका है।'

'असक सिपाही ही सिपाही को पहचानता है उसमें एक ही स्वामीके छिये आदर और निष्ठा होती है। पेटके लिये जो हिययार बाँधते हैं वे तो पैले कपड़ोंको दोनेवाले गर्थे हैं। जातिका जो असल है वह मारना और बचाना जानता है। वह क्या परकीयोंको अपना अस्तित्व सौंप देगा ! तुका कहता है, हम उन्हें देवता मानकर वन्दन करेंगे जो वैथे हुए हों। उनके सक्षण हम जानते हैं।' ऐसी ओजमरी बाणीचे तुकारामजीने भगवद्गक्तोंको और खराज्य-भक्तोंको, कण्डीपारी बारकरियोंको और तलवारघारी रणरिङ्गयोंको एक साथ ही उपदेश किया है। सवा बीर कीन है—सवा भगवद्गक्त कीन है और सवा राष्ट्रभक्त कीन है ! इन्होंकी पहचान, इन्होंके लक्षण इन अभंगों-में बड़ी खूबीके साथ बताये गये हैं।

इस प्रसङ्गके अविश्कि अन्यत्र भी तुकारामजीके अभंगोंमें वीरश्रीके अनेक उद्वार हैं—

'जो धूर-वीर है वही हायका कौशळ—मारना और बचाना जानता है। दूसरोंको यह क्या बताया जाय है तुका कहता है, धूरवीर बनो या मजुरी करके पेट भरो और आराध्वेस सो जाओ।'

समर्थ रामदास स्वामीने भी कहा है कि, 'किसे प्राणका भय हो वह क्षात्रकर्म न करे, किसी उपायते अपना पेट भरा करे।' यदि कमी कहना-समहना हो तो सरदारका ही समना करे, भगोड़ोंके पीछे न पड़े---

्यदि खड़ना ही हुआ तो पहले यह समझो कि, बीव कर ही क्या सकता है ! भयको तो सामने आने ही मत दो । प्राणपणसे छड़ो, और कोई बात चित्तमें छिपाये न रहो । भीर बनकर मत जीयो—ऐसे जीनेसे तो मरना अच्छा । तुका कहता है, शूर बनो, कालसे काल बनकर खड़ो ।?

कुछ अविरिक्त बुद्धिवाओंने तुकाराम महाराजको 'अकर्मण्य और भीक' कहकर अपने ही ऊपर अपना थ्क गिरानेका-सा उपहासास्पद दुस्साहर किया है।

# १२ संतोंको भीरु आदि कहनेवालोंकी मुर्लता

ऊपर तुकारामजीके सिपाहीबानेके जो अमंग दिये हैं उनसे अधिक स्पष्ट और निर्मीक और उष्प्रबद्ध तेज दूसरे किसके उपदेशमें प्रकट हुआ है ! ऐसी मेशगर्जना-सी गम्भीर, आकाश-सी निर्मक, सूर्य-सी तेजसिनी बाणीसे उन्होंने जो उपदेश किया है वह अत्यन्त स्पष्ट, निघडक और प्रभा-बोत्पादक है। भगवान्की गृहार करनेमें, संतोंके गुण गानेमें, नामकी महिमा बतानेमें, टाम्भिकोंका भण्डाफोड करनेमें और विविध प्रकारके लोगोंको उपदेश करनेमें उनकी वाणीसे जो तेज निकलता है वही तेज इस राजकारणविषयक उपदेशमें भी है। और यह उपदेश उन्होंने किसी एकान्त स्थानमें बैठकर चुपके-से नहीं किया है बल्कि इरि-कीर्तनकी भरी सभामें किया है और उन उन्नीस वर्षके युवक बीर शिवाजी और उनके साथियोंको किया है, जिन्होंने अभी-अभी स्वराज्य-संस्थापनके महान उद्योगपर्वका आरम्भमात्र किया था। जिन तुकाराम महाराजका सारा जीवन 'रात-दिन अन्तर्बाह्य जगत और मनसे युद्ध करते? और उनपर अपना स्वामित्व स्थापित करते बीता, परस्त्रीमात्रको जिन्होंने माता माना और सत्त्वहरण करने आयी हुई अप्तराको 'माता रखुमाई' कहकर विदा किया, जिन्होंने राजाकी ओरसे भेंटमें आये हुए बहुमूल्य रत्नोंको गोमांससमान' द्रव्य कह-कर छौटा दिया, रामेश्वर भट्ट-जैसे दियाज विद्वानको जिनके आध्यात्मक तेजके सामने बारह ही दिनमें नत्मस्तक होकर अपना आपा सदाके लिये भला देना पडा, शिववा कासार-से धन लोभीको जिन्होंने एक सम्राहमें कीर्तनरंगमें ऐसा रॅंग डाला कि उसने सारा वैभव परित्याग कर वैराग्य ले लियाः शिवाजी महाराज-जैवे परम तेजस्वी, परम पराक्रमी महापुरुषको जिन्होंने अपनी अन्तर्बाह्य एकता और विद्याद सिद्ध प्रबोध बाणीसे भक्ति-भावसमुहासका आनन्द दिलाकर उसपर उनसे तत्य कराया। जिन्होंने खयं परमात्माको निर्गुणसे सगुण साकार बननेको विवदा किया और तीन सौ वर्षसे लाखों जीवोंके इदयोंपर जिनका प्रभाव अखण्डरूपसे प्रवाहित डोता और उन हृदयोंको परम प्रसाद देता चला जा रहा है उन तकारामजीकी वाणी वीर्यक्ती न होगी तो और किसकी होगी ? वह वाणी बीर्यवती तेजस्वनी अमयधरदायिनी है। पर इसमें आक्षर्यकी कोई बात

नहीं । जैसे वीरशिरोमणि तुकाराम, वैसी ही वीर्यशास्त्रिनी उनकी अभंग-वाणी। आश्चर्य तो इस बातका है कि, ऐसे तेज:पुख परम पुरुषार्थी महा-पुरुषको तथा तत्त्वस्य और तद्गुरुस्थानीय श्रीज्ञानेश्वरः एकनाथादि सिद्ध महापुरुषों और महात्माओं तथा तारे वारकरी सम्प्रदायको कुछ आधुनिक ढंगके 'देशभक्तों'ने 'अकर्मण्य, भीर, राष्ट्रके किसी कामके छ।यक नहीं, राष्ट्रकी हानि करनेवाले आदि दृष्ट विशेषणींसे विद्रप करके अपनी बुद्धिकी बड़ी सराहना की है। और दुःख इस बातका है कि इनके इस उच्छक्कल बुद्धिचाञ्चल्यसे अनेक नवयुवकोंका बुद्धिमेद हो जाता है! संतोंकी निन्दा भगवानको प्रिय नहीं होती और समाजके लिये प्रस्यकर नहीं होती । श्रीज्ञानेश्वरः एकनायः तकारामादि भक्तीने बारकरी सम्प्रदायने इन नयी रोद्यनीवालोंका जाने क्या विगादा है। देशभक्तोंके सम्प्रदायको इस प्रकार संतोंकी निन्दा, संतोंका विरोध और धर्मका उच्छेद सूक्षे, यह बहुत ही बुरा है। भारत-बारियोंके हृदयोंपर संतोंका इतना गहरा प्रभाव पड़ा हुआ है कि उसके सामने कोई निन्दाः विरोध और उच्छेदका दस्साइस ठहर ही नहीं सकता । यदि भारतीय साहित्यमेंसे संतोंकी वाणी अलग कर दी जाय: यदि महाराष्ट्रके साहित्यसे ज्ञानेस्वर, एकनाय, तुकाराम या हिन्दी-साहित्यसे सर, तस्त्रमी, कबीर आदिकी वाणी अकग कर दी जाय तो इन साहित्योंमें रह ही क्या आयगा ! श्रीशानेश्वर, एकनाय, तुकाराम आदि संतींने महाराष्ट्रमें धर्मको जगानेका प्रचण्ड कार्य किया, राष्ट्रकी मनोभूमि ग्रुट कर दी, खोगोंको बर्म, नीति और सदाचारके पाठ पढाये। विवर्मी राजसत्तासे पददक्षित अचेत कनताको धर्मकी सञ्जीवनीते चैतन्य किया, वैदिक धर्मकी रक्षा की, वडी ही कठिन परिस्थितिमें हिन्द-धर्म और हिन्द-समाजको सँभास्त्र और पासन किया, मराठी भाषाका वैभव वृद्धिगत किया, अपने उज्ज्बस चरित्र और दिव्य प्रबोध-शक्तिते महाराष्ट्रमें नवबीवनका सञ्जार

किया और इसीसे श्रीशिवाजी महाराज स्वराज्य-संस्थापनमें समर्थ हुए। सर्यप्रकाशके समान देदोप्यमान इस घटनापरम्पराको देखते हुए भी जो लोग पाश्चारवोंकी देशप्रेमसम्बन्धी कल्पनासे गुमराह होकर इन लोककल्याण-कारी संतोंकी अवहेलना करते हैं। उन्हें क्या कहा जाय ! मनोजयके मर्तिमान आकार, निश्चयके मेरू, ज्ञान और वैराग्यके सागर, लोककल्याणके अवतार, अखिल महाराष्ट्रके लिये माता-पितासे भी अधिक पूज्य, लोक-कस्याणकी उच्छा करनेवाले जिनके चरणोंके पास बैठकर आशीर्याट पाकर बलवान बनें ऐसे महामहिम ईश्वरतुल्य सिद्ध महात्माओंको 'अकर्मण्य और भीड़' और 'राष्ट्रका मनोबल नष्ट करनेवाले' कहकर उनकी निन्दा करनेवाले आत्मधाती जीव कम-से-कम इतना तो करें कि पहले उनके सब ग्रन्थ पढ जायें। इन स्त्रेगोंका यह ज्यान है कि राष्ट्रको इन संतोंने नष्ट ही कर हाला था। पर रामदासने आकर राष्ट्रको उवार खिया। समर्थ रामदास स्वामीकी स्तर्ति किसको प्रिय न होगी ! जितनी करो थोडी है। पर इसके लिये यह आवश्यक नहीं कि अन्य संतोंकी निन्दा की जाय । शिवाजीको समर्थ रामदास बरद और सहाय हुए, यह तो स्पष्ट ही है। पर समझनेकी बात यह है कि स्वराज्य-साधनके काममें शिवाजी महाराजको बो पराक्रमी, न्यायवान्, सदाचारसम्पन्न, ददनिश्चयी और शीखवान् साथी और सेवक मिले, जिन्होंने राष्ट्रकार्य साधनेके लिये अपना सर्वस्व शिवाजीके इंडेपर न्योछावर कर दिया वे सश्चरित्र बीर एकनाय, तकारामादि संतोंकी सञ्जीवनी वाणीरे नवजीवन पाये हए महाराष्ट्रोंमेंसे ही मिले या ये सब आसमानसे टपक पडे ! संतोंने महाराष्ट्रको यदि भीव बनाया था तो तुकारामजीकी मेषगर्जनाचे निनादित महाराष्ट्रकी गिरिकन्दराओंमें ही शिवाजीको अपने प्यारे मावले सैनिक मिले ये या उन्हें उन्होंने कहींसे पारसक्त मेंगवाबा था ! इतिहास तो मुक्तकण्ठले यह स्वीकार करता है कि इन पहाडोंमें रहनेवाले कहर, ईमानदार और छरवीर मावळींसे

एकनिष्ठ सहायता और सेवा पाकर ही जिलाजी स्वराज्य स्थापित कर सके। मावले प्रायः किसान होते हैं और सब देशों के किसानों के समान इन्हें भी लावनियाँ और 'पोबाडे' गानेका शौक होता है। आज भी जाकर कोई मावलींके प्रदेशमें घूम आने तो उसे यह मालूम होगा कि तुकाशम महाराजके अभंग परम्यससे गाते हुए अवनक वे चढे आये हैं। माबलीका जो कुछ धर्म-सम्बन्धी ज्ञान है वह तुकारामके नाम और अभंगोंका स्मरणमात्र है । उनका सम्पूर्ण माहित्य इतना ही है । शिशाबोके मावलोंके बारह जिन्ने एक-इनरेमें भिन्ने हुए हैं और एकने ही बने हुए हैं। तानाजी मालुसरेके इतिहासप्रसिद्ध शेलार मामा देहसे डेट कोसपर शेलारवाडीमें ही रहा करते थे । पीछे शिवाजीके सफेदपोश सिपाहियोंपर समर्थ रामदासकी बाक जमी। इसमें कोई सन्देह नहीं। पर इसके पूर्व मावलोंको धर्म, नीति, व्यवहारकी अमोघ शिक्षा तकारामजीके हरि-कीर्तनोंसे प्राप्त हुई थी, इसे कोई अक्ष्वीकार नहीं कर सकता। मनुष्यनमात्र विराट पुरुष है और विराट बने हुए महानाके सिवा उसे और कोई हिला-इला नहीं सकता। यह ऐरे-गैरे नत्थ-खैरोंका काम नहीं है। कलिकालके प्रभावसे राष्ट्रपर धर्मग्लानिकी घटा बीच-बीचमें विर आया करती है और ऐसे समय लोग शक्तिहीन, दुर्वल, कापुरुष-से बन जाते हैं, पर धर्मरक्षाके निमित्त जब महापुरुष अवतीर्ण होते हैं तब यह घटा छित्र-भित्न होकर नर हो जाती है। महापुरुगें के प्रभावते राष्ट्रमें सब प्रकारके प्रकार्या पुरुष उत्पन्न होते हैं और राष्ट्रकी सर्वोगीण उन्नति होती है। समाजके लिये, इह-राखोकमें मंतींके सिना और कोई तारनेवाला नहीं । संतोंके नेतत्व और कपाशीर्वादके विना राजकीय उद्योग ताशके पत्तीका-सा खेल हो जाता है ! उसका कोई मृख्य या महत्व नहीं ! समर्थ रामदास स्वामीने भी तो यही कहा है कि 'यहिलें तें हरिकथा-निरूपण । दुनरें तें राजकारण' ( पहले हरिभजन और तब राजधक्तिमाधन )।

साधु संतोंपर यह आक्षेप किया जाता है कि इन लोगोंने संसारको 'मिन्या और नाहाबान' कहा, इससे लोग अकर्मेण्य बन गये: पर ऐसा आक्षेप करने-बालोंसे यह पूछना चाहिये कि क्या समर्थ रामदास स्वामीने संसारको भत्य और अविनाशी कहा है ? यदि नहीं तो तुकाराम या अन्य संतीने कौन-सी मिथ्या और विनाशकी बात कही ! भगवान् श्रीकृष्णने भी तो यही कहा है कि, 'अनित्यमसुखं लोकमिमं प्राप्य भजस्व माम् ॥' वेद और शास्त्र क्या बतलाते हैं और अपना अनुभव भी आखिर क्या है यह भी तो देख हो। सब्चे देशभक्त श्रीशियाजी महाराज संतोंके तेज और बलको समझते थे और उनके चरणांमें लीन रहते थे ! राजशक्तिसाधन यदि धर्म-विवेकको छोडकर चलेगा तो दर-दर भटककर अन्तमें सिर पटककर रह जायगा। राजम आन्दोलनोंके चपेडे खाकर हताश होनेके बाद जब पूर्णनिराशा राष्ट्रको घेर लेती है तब राष्ट्र ईश्वर, धर्म और साध-संतोंकी ओर झकता है, तब उसे ठीक रास्ता मिलता है, सचा सारिवक प्रेम, यन्ध-बान्धबोंका ऐक्य और आत्मरतिका तेज तथा धर्मका बल प्राप्त होता है और राष्ट्र अपने उद्योगमें यशस्त्री होता है। जब समाज धर्म-कर्म रहित, विवेकहीन और मृद्ध बन जाता है तब उसमें सर्वत्र गंदगी ही फैल जाती है, सामान्य बूँदा-बाँदीसे वह नहीं धुल जाती, उसके लिये मुसलाधार वर्षाकी ही आवश्यकता होती है । शानेश्वर, एकनाय, तकाराम और रामदास अपने मेघगर्जनसे सारे समाजको हिला हालते हैं: उनकी मेपकृष्टिसे समाजकी सारी गंदगी वह जाती है और कएँ, नदी, नाले पानीसे भर जाते हैं; पथरीली जमीनको छोड़कर शेष भूमि भौगती है और ऐसी उपजाऊ भूमिमेंसे शिवाजी-जैसे दुशल और समर्थ कृषक चाहे जो अज उपजा लेते हैं और सम्पूर्ण राष्ट्र सुखी और समृद्ध 'आनन्द-बनभूवन' में परिणत हो जाता है। महाराष्ट्रको ऐसी समृद्धि तकारामजीके प्रयाणके प्रभात बीस-बाईस वर्षके भीतर ही प्राप्त हुई। उन सुख-समृद्धिको

देखकर भूमिकी और उसे कमानेवाळोंकी, खेतोंकी हरियाळीकी, उस अन्नप्रजुरताकी तथा उसे मोगनेवाळोंके सौभाग्यकी चाहे जितनी प्रशंसा कीजिये, वह उचित ही है और उसमें सभी सहमत हैं। पर प्रेमसे इतनी ही विनय और है कि उस आनन्दमें मेघके उपकारको न भूळें। हताश्चा परवश, धर्मशून्य बने हुए महाराष्ट्रमें उस मेघनृष्टिके होते ही दीन, दिर दुखिया महाराष्ट्र 'आनन्दवनसुवन' हो गया। उस आनन्दवनसुवनका माहारम्य इम श्रीसमर्थ रामदास स्वामीके ही मेघगर्जनसे सुनकर इस मेघसंघातको विनम्नभावसे बन्दन करें। श्रीश्चावाजी महाराजके राज्याभिषेकका परम मञ्चळमय शुभ कार्य सुसम्पन्न होनेके पश्चात् समर्थ रामदास स्वामीने बड़े आनन्दके साथ कहा—

ध्यह देश अय आनन्दवनभुवन बन गया । स्नान-सन्ध्या, जय-तप, अनुशानके लिये पवित्र उदककी अव कोई कमी न रही । जो लिखा सो ही हुआ, बढ़ा आनन्द हो गया, अव प्रेम इस आनन्दवनभुवनमें दिन दूना, रात चौगुना बद्दता जायगा । पालण्ड और विद्रोहका अन्त हो गया, शुद्ध अध्यात्म बद्दता जायगा । पालण्ड और विद्रोहका अन्त हो गया, शुद्ध अध्यात्म बद्दा, राम ही कर्ता और राम ही भोका इस आनन्दवनभुवनके हो गये । मगवान् और भक्त एक हो गये, सब जीवोंका मिलन हुआ और सब जीव इम आनन्दवनभुवनको पाकर सन्तुष्ट हुए । स्वगंकी रामगङ्गा जहाँ आकर बहने लगीं, ऐसे इस आनन्दवनभुवन तीर्य-की उपमा किस तीर्यसे दो जाय ! स्वचमेंके मागोंमें जो विष्म ये वे सब दूर हो गये । मगवान्ने स्वयं कितने ही कुटिल खल-कामियोंको उठाकर पटक दिया, कितनोंको मसल डाला और कितनोंको काट मी डाला । समी पापी खतम हुए, हिन्दुस्थान दनदनाकर आगे बद्दा, अब आनन्दवनभुवनमें भकोंकी बय और अभकोंकी क्षय हुई । मगवान्के द्रोही गल गये, माग गये, मर गये, निकाल बाहर किये गये । एव्यी पायन हो गयी और जो आनन्दवनम्यनन था वह आनन्दवनम्यनन हो गया ।

# तेरहवाँ अध्याय

# चातक-मण्डल

पिपासाक्षामकण्डेन याचितं चान्तु पक्षिणा । नवमेषीज्ञिता चास्य धारा निपतिता सुले ॥

## तुकारामजीके मुख्य शिष्य

तुकाराम महाराजने स्वयं गुरु चननेकी कभी इच्छा नहीं की ।
मेघवृष्टि-से उपदेश किया करते थे। तथापि मेघकी ओर अनन्यगतिक
होकर देखनेवाले चातक नागयणकी सृष्टिमें उत्पन्न हुआ ही करते हैं।
इसमें मेघकी इच्छा-अनिच्छाकी कोई बात नहीं। तुकारामजीका कीर्तन
सहसों ओता सुना करते थे, सुनकर सुन्नी होते थे और फिर तुरंत अपने
पुराने अभ्यासको लौट भी जाते थे; परन्तु इनमें अनेक ऐसे भी थे
जिन्होंने मन, वचन, कर्मसे तुकारामजीका अनुसरण भी किया। ऐसे
सङ्भागी जीवोंके पावन नामों और उनके पुष्य चरित्रोंका इस अध्यायमें
दर्शन करें।

देहू प्राममें एक पुराने संग्रहमें तुकारामजीके प्रधान-प्रधान शिष्योंके नाम एक साथ लिखे हुए मिले हैं—१-निलोबाराय पिंपलनेरकर, २-रामेश्वर मट वांगोलीकर, ३-गङ्गाराम मवाल कडूरकर, ४-महादजी पन्त कुळकणी देहूकर, ५-कोंडो पन्त लोहोकरे, ६-मालजी साटे येलेबाडीकर, ७-गवर शेटबाणी सुदुकेकर, ८-मस्हार पन्त कुलकणी चिललीकर, ९-आंयाजी पन्त लोहगाँवकर, १०-कान्होश बन्धु देहूकर, ११-सन्ताजी जगनाडे तळेगाँवकर, १२-कोंड पाटील लोहगाँवकर, १३-नःवजी माळी लोहगाँवकर और १४-शिवश कासार लोहगाँवकर।

ये चौदह नाम हैं। इनमें सबसे पहला नाम निलोबाराय ( या निलाबी राय ) का है। यह नामोल्डेख इसलिये नहीं हुआ है कि तुकारामजीके साथ करताल बजानेवालोंमें यह रहे हों बल्कि इसलिये हुआ है कि तकारामजीके शिप्योंमें यही सबसे बढ़कर हुए । इन १४ शिष्योंमें ७ ब्राह्मण थे और ७ अन्य वर्णोंके । यह जो कभी कभी सुननेमें आता है कि 'ब्राझणोंने तकारामजीको सताया' सो ब्राह्मणशिष्योंके इन नामोंसे व्यर्थ-पा ही जान पडता है। यह भेद-भाव बारकरी-तम्प्रदायमें तो कभी था ही नहीं । तकारामजीकी छत्रछायामें सभी शिष्य भगवत्कथामृत-यानमें ही मस्त रहते थे और उनका परहार प्रेम भी अवर्णनीय था । निजानीकी छांड शेप तेरह शिष्य पूना प्रान्तके ही अधिवासी और देहकी पश्चकोशीके हो भीतरके थे। कान्होना बन्ध और मालजी गाडे जैवाई तो घरके ही आदमी थे। इन चौटह शिष्योंके अतिरिक्त कचेश्वर ब्रह्मे तथा विहणाबाईका हाल इघर दस वरोंके अंदर ही मालूम हुआ है, इसलिये इस अध्यायमें इनका भी समावेश होना चाहिये । पहले तैरह शिष्योंकी वार्ता सने । तेरहमें चार लोहगाँवके हैं। लोहगाँवमें तुकारामजीका निहाल या और वहाँके लोग तकारामजीको बहत प्यार भी करते थे इसलिये पहुने तेरह शिष्यींका परिचय प्राप्तकर पीछे लाहगाँवको चलेंगे । और इसके बाद कचेश्वर और वहिणाबाईके दर्शन करेंगे और अन्तर्मे निलाजी रायका चरित्र देखेंगे । इत सोलह शिष्योंमेंसे निलाजी रायः कान्हजी और बहिणाबाईके अभंग मौजद हैं: रामेश्वर भड़के भी चार अभंग और दो आरतियाँ हैं।

## १ महादजी पन्त

यह देहके ज्योतियी कुलकर्णी थे, तुकारामजीके आरम्भसे ही परम-मक्त थे। तुकारामजीके घरानेके साथ इनके घरानेका स्नेह पहलेहीसे चला आता या। तकाराम महाराजके ग्रहप्रपञ्चकी चिन्ता इन्हींको अधिक रहती थी। जिजाबाईको समय-समयपर अलादि और द्रव्यादि देकर यह उनकी मदद करते थे, उनकी खबर रखते थे और आपत्ति-कालमें सहाय होते थे। महाद भी पन्तका यह सारा व्यवहार घरके बड़े-बढ़ोंका-सा था । इन्द्रायणीके तटपर जहाँ देवीकी अनेक मूर्तियाँ एक साथ हैं। वहाँ तकारामजी भजन करते थे और भजनमें खबलीन हो जाते थे। एक बार पड़ोसका एक किसान तुकारामजीको अपने खेतकी रखवालीके लिये बैठाकर किसी कामसे एक दसरे गाँवमें गया। तकारामजीको अपने तनकी सुधि तो रहती ही नहीं थी, भजनमें ही रमे रहते थे, चिडियाँ आकर दाना चुगने लगतीं तो इन्हें तो उनमें नारायणकी मुर्तियाँ दिखायी देती यीं, इससे पक्षी भी निश्चिन्त प्रसन्नताके साथ खेत चुग जाते. वे हाथ जोड़े ही बैठे रहते ! वह किसान इस रखवालीके बदले आधा मन अनाज देनेकी बात तुकारामजीसे कह गया था। पर वह जब लौटकर आया तो सब बाल खाली। एकमें भी दाना नहीं । मारे कोधके हाथ-पैर पटकता हुआ वह पञ्चोंके पास गया । पर पञ्च जब देखनेके लिये खेतपर आये तब सारा दृश्य ही उलट गया । जहाँ एक भी दाना नहीं था, वहाँ दो सौ मन अनाज निकला । पञ्चोंने सौ मन अनाज तुकारामजीको दिलाया । पर तुकारामजीने आधे मनसे अधिक छेना अस्वीकार किया । तब लोगोंके कहनेसे महादजी पन्तने जस अन्त-राशिको अपने घरमें रखवा लिया और श्रीविद्वल-मन्दिरके जीगोंद्वारके काममें उसे सचाईके साथ खर्च किया।

#### २ गङ्गाराम मवाल

यह तुकारामजीके कीर्तनमें ध्रुवपद अलापते थे। तुकारामजीके यही

पहले ध्रुवपदी थे। यही तुकारामजीके एक मुख्य लेखक भी थे। प्रधान लेखक दो थे, एक यह और दूसरे सन्ताजी तेली चाकणकर। गङ्गाराम मबाल बलागोत्री यजुर्वेदी ब्राह्मण ये और दाभाडेतले गाँवमें रहते थे । इनके पिताका नाम नाभाजी था । यह सराफीका काम करते थे। और सम्पन्न थे । स्वभावते बहे सात्त्विक, शान्त, सहिष्णु और प्रेमी थे । इनका कुल-नाम महाजन था । इनके मृदु सौम्य खभावके कारण तुकारामजी इन्हें विनोदसे 'मवाल' ( नरम ) कहा करते थे । गोपालब्वाने इनके अस्त:-करणको भोमसे भी मुलायम' कहकर इनका वर्णन किया है। गङ्गारामजीकी तरह ही सन्ताजी तेलीका भी स्वभाव या । स्वभाव दोनोंका मिलता या। इससे दोनों एक दूसरेके बड़े प्रेमी भी थे। ऐसे प्रेमी, ऐसे नैष्टिक और ऐसे दुराशारहित ध्रुवरिये-श्रेममें मस्त होकर नाचनेवाले मञ्जुल खरसे स्वर-में-स्वर मिलानेवाले और तन-मनसे तुकारामजीका अनुगमन करनेवाले, तकारामजीके पीछे खडे रहकर उनके भजनकी टेक या स्थायी पद गानेवाले ध्रवपदिये-थे, इससे तकारामजीके कीर्तनमें रंगदेवता नाच उठते थे और श्रीताओंपर वडा अद्भुत प्रभाव पड़ता था। इन गङ्गाराम नरमके वंश्वज आज भी पूना और कड़समें मीजूद हैं। पहले-पहल तुकारामनीसे इनका साक्षात भामनाय पर्वतार हुआ । गङ्काराम नरम अपनी खोयी हुई भैंसको दुँढते-दूँढते वहाँ पहुँचे थे। तुकारामजी उस समय भजनके आनन्दमें थे। इन्हें देखकर उनके मुँहसे एक बात निकल गयी। उन्होंने कहा, 'जाओ, घर लीट जाओ, भेंस तो तम्हारे घरमें ही वॅथी है।' यह लीटे, घर पहेंच-कर देखते हैं कि सचमुच ही भैंस बँधी खड़ी है। चार दिनसे उसका पता नहीं या, दूँदते-दूँदते गङ्गाराम हैरान हो गये, आज वह भैंस आप ही लौट आयी । गङ्कारामने इसे उस साधके वचनका ही प्रभाव जाना । उनका यह शान अन्यया भी नहीं या । कारण, साधुओंके सहज बचनोंमें ऐसी ही कियासिक्कि होती है। गङ्कारामने दूसरे ही दिन उत्तम भोजन तैयार कराया

और एक यालमें पूरण-पूरी आदि सब पदार्थ सजाकर रखे और उस थाएको सिरपर रखकर वह भामनाथ पर्वतपर तुकारामजीके समीप ले गये। तुकारामजीके सामने थाल रखकर उनकी चरण-वन्दना की और भोजन पानेकी बडी दीनतारे विनती की । तकारामजीने इनके निष्कपट स्नेडको जानकर भोजन किया ! पर ऐसी उपाधि बढनेकी आशङ्काले वह कुछ ही दिन बाद उम स्थानको छोडकर भण्डारा पर्वतपर चले गये । गङ्गारामजीके चित्तपर तो तुकारामजीकी मूर्ति खिन गयी। और वह मण्डारा पर्वतपर भी तुकारामजीके पाम जाने-आने लगे । यह समागम अब इतना बढ़ा कि तुकारामजीके समीप दो आदमी सदा ही छाया-से गहने लगे-एक गङ्गाराम और दूसरे सन्ताजी! तुकारामजीकी छायाकी यह युगल-जोड़ी ही थी। तुकारामजीको मात्र शुद्धा दशमीके दिन गुरूपदेश हुआ या । इस निभित्त तुकारामजीते अनुमति लेकर गङ्गारामजी कड्डसमें इस दिन आनन्दोत्सव मनाने लगे । यह उत्पव गङ्गारामजीके वंशज अभीतक बढे ठाटके साथ पंडह दिनतक लगातार किया करते हैं। इन उत्सवके दिनोंमें उनके यहाँ अधीच या वृद्धि नहीं होती और किमी बच्चेको माता भी नहीं निकलती । अभीतक यही मान्यता चली आयी है और मवालवंशज इसे तुकागमजीका प्रसाद मानते हैं । राङ्गाराम के पुत्रका नाम विद्वल था । इनके दंशमें रामकृष्ण नामके कोई महाःमा भी हुए, जो परमहंस-वृत्तिसे पण्ढरपुरमें रद्वाकरतेथे।

#### ३ सन्ताजी तेली

इनका कुछ हाल तो जपर आ ही जुका है। यह चाकणके रहनेवाले, कुछ-नाम इनका छोनवणे। इनके पुत्रका नाम बालात्री। इनके बंद्याज तलेगाँवमें मौजूद हैं। सन्ताजीके हायकी लिखी हुई तुकारामजीके असंगों-की बहियाँ तलेगाँवमें हैं। कहते हैं तुकारामजी और सन्ताजीके बीच यह द्यापय-प्रतिशा थी कि इस दोनोंमेले जिसकी मृत्यु पहले हो उसे जो जीवित रहे वह मिट्टी दे। तुकारामजी तो मरे नहीं, अदृश्य हुए। उनके अदृश्य होनेके कई वर्ष बाद सन्ताजीका चीला छूटा। उनके घरके लोग उन्हें मिट्टी देने लगे पर कितनी भी मिट्टी दी तो भी सन्ताजीका भुँह मिट्टीके नहीं तोपा जा सका, यह मिट्टीके ऊपर खुला ही रहा। किसी तरह भुँह नहीं तोपा गाया, तय मध्यरात्रिके समय उस स्थानमें तुकारामजी स्वयं प्रकट हुए और उन्होंने अपने हाथसे मिट्टी दी, तब भिट्टी देनेका काम पूरा हुआ। उस अवनरपर सन्ताजीके पुत्र बालाजीको तुकारामजीने तेरह अभंग दिये। उसमेंसे एकका माव इस अकार है—

भौओं को चराते हुए मैंने जो बचन दिया या उससे मुझे एक तेलीके लिये आना पड़ा। तीन मुद्धी मिट्टी देनेमे उसका मुँह तुग। (यह तो बाहरी बात है, असलमें ) तुका कहता है, मैं हसे विष्णुलोकमें लिवा जानेके लिये आया हूँ।

सन्ताजीकी समाधि भण्डार्ग पर्वतके नीचे सुदुश्यर नामक ग्राममें है। प्रशासन सेठ बनिया

यह कर्णाटक के लिङ्गायत बिनया सुदुम्बरमें रहते थे। बहे मास्विक ये। तुकारामजीके महाप्रयाणके पश्चात् इनकी देह छूटी। मृत्युके पूर्व इन्होंने रामेश्वर भट्ट और कान्हजीको अपने समीर बुळा लिखा था और उनके मुख्ये तुकारामजीके अभंग सुनते हुए इन्होंने देहत्याग किया। उस समय तुकारामजीके रूपकी ओर इनकी ऐसी ली लग गथी थी कि अन्त समयमें तुकारामजीके रूपकी ओर इनकी ऐसी ली लग गथी थी कि अन्त समयमें तुकारामजी प्रकट हुए। इन्होंने अपने हाथसे तुकारामजीको लाटमें चन्दन लेपन किया और गलेमें पूलोंका हार डाला। तुकारामजीको और किसीने नहीं देला पर सबने अधरमें हार लटका हुआ देला और तुकारानजीके नामकी जयव्यन्ति की, उसी ध्वनिमें मिलकर गबर सेटके माण चले गये।

#### ५ मालजी

यह तुकारामजीके जँवाई याने उनकी कन्या भागीरवीके पति थे। पति-पत्नी दोनोंकी ही तुकारामजीपर बड़ी भक्ति थी। तुकारामजीने मालजी-को नित्य-पाठके लिये गीताकी पोषी दी थी।

# ६ तुकामाई कान्हजी

तु धराम बीके भाई कान्हजी पहले तुकारामजीके बाँट-बखरा कराके अलग हो गये थे, पर पीछे इनके हृदयपर तुकारामजीका प्रभाव पड़ा और यह तुकारामजीकी धरणमें आकर शिष्य बने । यह तुकाभाई कहलाने लगे । तुकारामजीक अभंगोंकी गाया'में इनके भी अनेक उत्तम अभंग हैं । तुकारामजीके महाप्रयाणपर हन्होंने जो बिलाप किया है और भगवानको जो लरी-लोटी सुनायी है उस विषयके अभंग तो बड़े ही कहणारसपूर्ण हैं ।

## ७ मल्हार पन्त चिखलीकर

यह भी तुकारामजीके बहे नियमनिष्ठ भक्त थे और कीर्तनमें करताल बजाते थे।

## ८ कोंडो पन्त लोहोकरे

यह भी ध्रुवपद गाया करते थे। एक वार इन्होंने तुकारामजीपर अपनी यह इच्छा प्रकट की कि मैं काशीयात्राको जाना चाहता हूँ, आपके अनेक धनी-मानी भक्त हैं, उनसे दुछ कह दीजियेगा तो मैं आरामसे पहुँच जाऊँगा। तुकारामजीने बात सुनी और अपने आसनके नीचेसे एक अधर्फी निकालकर उनके हायपर रखी और कहा कि यह छो, इसे भँजाकर जरूरी सामान लिया करो, पर जो भी खर्च करो एक पैसा रोकड़ जमा रखो, इससे उसी पेसेको दूसरे दिन अश्वर्मी वन जाया करेगी। कोंडो पन्तने यह कुत्हलके साथ वह अश्वर्मी अपनी टेंटमें खोंसी और वहाँसे बिदा

लेकर उसी दिन उसका चमत्कार आजमाया। पैसेकी अद्यर्फी बन जाती है, यह प्रत्यक्ष देलकर उनके कुत्हलका ठिकाना न रहा । तुकारामजीने उनसे यह कह रला या कि यह बात और किसीसे न कहना। अस्तु। तुकारामजीने उनके साथ काशीमें तीन अभंग मेजे थे। पहले अभंगमें गङ्गाजीको माता कश्कर पुकारा है और यह प्रार्थना की है—

(१)

भगवित मातः ! मेरी विनती मुनो । आपके चरणोंमें में अपना मस्तक रखता हूँ । आप महादोषनिवारिणी भागीरथी तब तीयोंकी खामिनी हैं । जीवन्मुक्ति देनेवाली हैं, आपके तीरपर मरना मोक्षलाम करना है; इहलोक और परलोक दोनोंके लिये आप मुख देनेवाली हैं । संतोंने जिसे पाला-पोसा वह श्रीविष्णुका दास तुका यह वचन-सुमन आपकी भेंट भेजता है।?

(२)

दूसरे अभंगमें श्रीकाशीविश्वनायसे प्रार्थना करते हैं---

'आप विश्वनाय हैं, मैं दीन, रक्क, अनाय हूँ। मैं आपके पैरों गिरता हूँ, आप कृपा कीजिये, जितनी कृपा करेंगे वह योड़ी ही होगी; क्योंकि मैं (आपकी कृपाका) बड़ा भुस्खड़ हूँ। आपके पास सब कुछ है और मेरा सन्तोष अस्पते ही हो जाता है। तुका कहता है मगवन्! मेरे छिये कुछ खानेको भेजिये।'

( ₹ )

'विष्णु-पदमें अपने करोंते पिण्डदान कर चुका हूँ। गयावर्णन मेरा हो चुका है। पितरोंके ऋणते में मुक्त हो चुका हूँ। अन मैंने कर्मान्तर कर लिया है। हरिहरके नामते वम-वम वजा चुका हूँ। तुका कहता है, मेरा सब बोझ अब उतर गया है। इन तीन अभंगों भागीरथी, काशीविद्येश्वर और विष्णुपद्की प्रार्थना की है। कोंडोजीन तुकारामजीसे मिली हुई खुवर्णमुद्रासे सम्पूर्ण यात्रा पूरी की। चातुमांस्य उन्होंने काशीमें किया और तब लोहगाँवमें लीट आये। तुकारामजीके चरणवन्दन किये और यात्राका सब हाक निवेदन किया। पर एक बात हाउ कह दी। उन्हें यह हर हुआ कि तुकारामजी अपनी सुवर्ण-मुद्रा कहीं वापस न माँग बैठें। इसल्ये उन्होंने बड़ी समयस्चकताके साथ पहले ही कह दिया कि यात्रासे लीटते हुए सुवर्ण-मुद्रा जाने कहाँ लो गयी। तुकारामजीन कहा, तयास्तु। घर लीटकर कोंडो पन्तने देला कि दुपट्टेके छोरमें बाँधकर रखी हुई मुद्रा न जाने कहाँ गायव हो गयी। तुकारामजीन सेस सर्वममर्थ पुरुपने ऐसा कपट किया, इस बातपर उन्होंने बड़ा पश्चात्तार किया और तुकारामजीके चरणोंमें गिर उनसे अपना अपराध क्षमा कराया।

# ९ रामेश्वर मह

रामेश्वर भट्ट तुकागमजीके विदेशी थे, पीटे उनके परम भक्त हुए,
यह कया पहले कही जा चुकी है। वाधोलीमें रामेश्वर मट्टके भाईके वंशज
हैं और बहुल नामक स्थानमें स्वयं रामेश्वर भट्टके वंशज हैं। रामेश्वर
भट्टके परदादा कान्ह भट्ट कर्णाटक प्रदेशमें वादामी नामक स्थानमें रहते
थे। बहुलि वह पूनेमें आये और वहीं वम गये। इनके पूर्वज कर्णाटका ही
थे, इन्हींके समयते यह घराना महाराष्ट्रीय हुआ है। कान्ह भट्टके पुत्र
चण्ड या चाण्ड भट्ट, चाण्ड भट्टके पुत्र कान्ह भट्ट और कान्ह भट्ट के पुत्र
रामेश्वर भट्ट हुए। रामेश्वर भट्टके पुत्र विहल भट्टक स्ट्र हुए। विहल भट्टका
वंश्व बहुल ग्राममें विद्यमान है। रामेश्वर भट्टके कुलमें वेदाध्ययन पूर्वेपरपरासे ही चला आया था। इन्होंने सम्पूर्ण वेद अपने पिताते ही पड़े। यह
रामके उपासक थे। जिस मूर्तिकी यह पूजा करते थे, वह मूर्ति बहुल
ग्राममें इनके वंशजोके पास है। वाषोलीमें व्याग्रेस्वर महादेवका स्थान

प्रसिद्ध है। रामेश्वर महने यहाँ वड़ा अनुष्ठान किया था। घरकी श्रीराममूर्तिकी पूजा-अर्चा करके यह नित्य ही व्याविश्वरके मन्दिरमें आकर
एकादण्णी ( एकादश कद्रपाठ ) करते थे। इनके वंशज 'बहुलकर'
कहलाते हैं और इनकी वैतृक ज्योतिगी वृत्तिके वाघोली, मांवडी, बहुल,
चिंचोली और शिदेगह्माण---ये पाँच गाँव अभीतक इनके अधिकारमें हैं।
रामेश्वर मह जब तुकारामजीके शिष्य हुए तबसे बारकरी मण्डलमें उनकी
बड़ी प्रतिश्रा हुई । तुकारामजीके पीछे कीर्तनमें यह झाँझ लेकर लड़े
होते थे। दम-बारह वर्ष यह तुकारामजीके मरलङ्गमें रहे, तुकारामजीने
महामस्थान किया तब यह देहुमें ही थे और कुछ झगड़ा पड़नेपर वहाँ
इन्होंने ही धास्त्रीय व्यवस्था दी यी। इनकी समाधि वाघोलीमें है!
बहुलकरोंके यहाँ मार्गशीर्य शुक्त १४ को इनकी तिथि मनायी जाती है।

#### १० शिववा कासार

लोहगाँवमें तुकारामजीका निव्हाल या और लोहगाँवके लोग भी इन्हें बहुत चाहते थे, इवसे लोहगाँवमें तुकारामजीका आना-जाना वरावर लगा रहता था । वहाँ तुकारामजीके कीर्तनका रंग और भी गादा रहता था । सारा लोहगाँव उनके कीर्तनपर टूट पहता था और आतपानके भी सैकड़ों लोग आ जाते थे । पर नहीं आता था शिववा कासार, और केवल आता ही नहीं था थो नहीं, घर वैठे तुकारामजीकी लूव निन्दा भी किया करता था । वह जैसा दुष्ट, भ्रष्ट और कुटिल या, सब जानते थे । पर तुकारामजीका दयाई अन्तःकरण तो यही चाहता था कि कोई कैसा भी दुष्ट महत्तका मनुष्य हो, वह कीर्तन-श्रवण करे, भक्तिगङ्गामें नहा ले और शब्द शिकर तर जाय । लोगोंके बहुत कहने-सुननेपर वह एक दिन लोगोंकी बात रखनेके ही विचारसे कीर्तन ग्रुनने आ ही तो गया । तूसरे दिन उसका मन कहने स्था कि चलो, जरा कीर्तन ही सुन आओ; फिर बही मन यह भी

कहे कि अरे, कहाँ जाते हो, बढ़ाओ बखेड़ा; पर उसके पैर उसे पसीट ही लाये । तीसरे दिन कोई विकल्प नहीं पड़ा, अपनी ही हच्छासे आप ही बडी प्रमन्नताके साथ कीर्तन सनने आया । इसके बाद तीन दिनतक उसकी उन्कण्टा बढ़ती ही गयी । मातवें दिन तो वह तकारामजीका भक्त ही बन गया। तुकारामजीके निर्मल हृदयकी अमोघ-वाणीका यह प्रसाद था, जिमने सात दिनमें एक बड़े दुर्वृत्तको सुधारकर भगवान्का प्रेमी बना दिया । तुकारामजीने कहा है कि खल दुर्जनको निर्मल सुजन बना देंगे। गधेको घोडा बनाकर दिला देंगे ।' शिवना कासारको सचमुच ही उन्होंने कुछ-का-कुछ बनाकर दिखाया—यह पत्थरको ही पित्रलानेका-सा काम या । तुकारामजीके सङ्गसे शिववाका रूपान्तर हो गया । उसकी स्त्री अपने पतिका नया रूप, रंग और ढंग देखकर बहुत घवड़ायी। उसके जो पतिदेवता नित्य हाय पैसा ! हाय पैसा करते हुए पैसेके लिये जाने क्या-क्या काण्ड कर डालते थे वे अब विहल ! विहल ! कहने और आँख मूँदकर बैठ रहने लगे ! भला, यह कोई संसारियोंका काम है । संसारमें आसक उस स्त्रीको तुकारामजीपर भड़ा क्रोध आया । उसने तुकारामजीको इसका बदला चुकानेका निश्चय किया और वह समयकी प्रतीक्षा करने लगी। एक दिन शिवना तुकारामजीको नहे प्रेम और सम्मानके साथ अपने घर लिवा गये । तकारामजी जब स्नान करने बैठे तब इस 'कृत्या ने जान-बृक्षकर उनके बदनपर अदहनका उबलता हुआ पानी डाल दिया । उससे शरीरकी क्या हालत हुई वह तुकारामजीके ही शब्दोंमें सुनिये --

'सारा श्रारा जलने लगा है, श्रारीरमें जैसे दावानल धषक रहा हो । अरे राम ! हरे नारायण ! श्रारीर-कान्ति जल उठी, रोम-रोम जलने लगे, ऐसा होल्किनादहन सहन नहीं होता, बुझाये नहीं बुझता । श्रारीर फटकर जैसे दो दुकहें हुआ जाता हो, मेरे माता-पिता केशव ! दौहें आओ, मेरे हृदयको क्या देखते हो ! जल लेकर वेगसे दौहें आओ। यहाँ और किसीकी कुछ नहीं चलेगी । तुका कहता है, तुम मेरी जननी हो, ऐसा सक्कट पड़नेपर तुम्हारे सिवा और कौन बचा सकता है !'

पूलसे भी कोमल जिनका चित्त होता है, उन परोपकाररत महास्माओं के साथ नीच लोग जब ऐसी नीचता करते हैं, तब योड़ी देखें लिये तो इस संसारसे अत्यन्त पृणा हो जाती है और जी यह चाहता है कि यहाँसे उठ चलो । उस चुड़ैलने उन करणानिष्कि कोमल अङ्गोपर उवलता हुआ पानी छोड़ा, इन शब्दोंको सुनते ही बदन जल उठता है । तुकारामजी शिववाकी लीपर करा भी कुद्ध नहीं हुए पर भगवानका उत्तपर कोप हुआ ! उसके शरीरपर कोट पूट निकला। उसकी व्ययासे वह छटपटाने लगी। रामेश्वर भट्टके कहनेसे तुकारामजीको स्नान कराना सोचा गया था । देवी लीला कुछ विचित्र ही होती है । तुकारामजीके इस स्नानसे जो मिट्टी भींगी वही मिट्टी शिववाने अपनी लीके सारे शरीरमें मल दी। इससे यह महारोग दूर हो गया। उसके भी भाग्योदयका समय आया। उसने बहा पश्चात्ताप किया, विलल-विललकर खून रोपी, तुकारामजीके चरणोंपर गिरी, तुकारामजीने उसे आधातन देकर शान्त किया। शेष जीवन उसका अपने पतिके साथ 'श्रीराम कृष्ण हरि विदल' भजनमें बहे सुलसे बीता।

#### ११ नावजी माली

यह भी छोहगाँवके रहनेवाले ये। तुकारामजीके बढ़े भक्त थे।
सुगन्वित पुर्णोकी मालाएँ वढ़े प्रेमले गूँच-गूँचकर यह तुकारामजीको
पहनाते थे। इस प्रकार उन्होंने अपनी कला ही तुकारामजीको अर्पण
की थी। माला गूँचकर वेचना तो उनकी जीविका ही थी। पर
बह अपनी जीविकाका बहुत-सा समय भगवरप्रेममें लगाते थे—बढ़े
प्रेमले श्रीविहत्तनाय, श्रीतुकाराम और श्रीहरिकीर्तनके श्रोताओंके लिये

बहे सुन्दर हार और गजरे तैयार कर ले आते ये और वारी-वारी मनको पहनाते थे। उन्होंने अपने वागमें बड़ी मक्ति तुल्लिके विरवे लगा रखें थे। नाना प्रकारके सुन्दर सुगन्धित पूलोंके पेड़ और पौधे तो लगा ही रखे थे। उनकी क्यारियोंमें घात निराते हुए, जल सींचते हुए, पूल तोइते हुए, माल गूँचते हुए वह श्रीविहलका ध्यान करते हुए निरन्तर नाम-स्सरण करते रहते थे। बड़े प्रेमले मजन करते थे। इनके प्रेम-मधुर भजन और उत्यक्तो देलकर तुकारामजी इनसे बहुत ही प्रवन्न रहते थे। नावजी जय कीर्तनमें आ बैटते तम तुकाराम यही कहकर उनका स्वागत करते कि 'हमारे प्राण-विशाम आ गये।'

### १२ अम्बाजी पन्त

यह लोहगाँवके जोशी कुलकर्णा थे। इन्होंने तुकारामजीकी चरण-सेवासे कृतार्यता लाभ की । यह एकाप्रचित्त होकर कथा सुनते थे। श्रोताओंमें ऐसी एकाप्रता और किसीकी नहीं होती थी। एक समयकी बात है कि लोहगाँवमें मध्यरात्रिमें यह तुकारामजीका कीर्तन सुनते हुए तब्लीन हो गये थे और उमी समय उनके घरपर उनके बच्चेका प्राणान्त हुआ। बच्चेकी मां उस दुःवसे पागल-सी हो गयी। और बच्चेके प्रेतको उठाकर कीर्तन-खानमें ले आयी; वहाँ प्रेतको नोचे रखकर अपने पित और तुकारामको खूब खोटी-खरी सुनाने और प्रलाग करने लगी। उनके प्रलाग और विलापको देखते हुए तुकारामजीके मुखसे एक अमङ्ग निकला। इस अमङ्गमें तुकारामजीने भगवान्से प्रार्थना की—

'हे नारायण ! आरके लिये निष्प्राणको चेतन्य कर देना कीन-शी यही बात है ! हे स्वामिन् ! पहलेके गीत हम क्या जानें । अब यहाँ उन बातोंको प्रत्यक्ष करके क्यों न दिला दें ? हमारा अहोभाग्य है जो आरकी धरणमें हैं, आरके दाल कहलाते हैं । तुका कहता है, अपनी सामर्प्य दिलाकर अब हन नेत्रोंको कृतार्थ कीजिये ।' इसी प्रकार भगवान्ते विनय करते और भगवान्का भजन करते रक प्रहर बीत गया, तब तुकारामजीके हृदयकी गुहार भगवान्को हुनती पड़ी और उस मृत बालकको प्राण-रान कर उठाना पड़ा। भक्तोंके चिर्मि ऐसी-ऐसी अद्भुत घटनाएँ हो जाया करती हैं, पर इस विषयमें ध्यानमें रखनेकी बात यही है कि भक्तके चित्तमें यह भाव नहीं होता कि यह काम मैंने किया या मेरे कारण बना। ऐसा अभिमान उनके चित्तकों दूरते भी स्पर्श नहीं कर पाता। भक्त जब पूर्ण निरिम्मान होता है और हसी ज्ञानमें लीन रहता है कि करने-करानेवाले भगवान् हैं, तभी उनकी वाणी भी भगवान्की ही हो जाती है—जो कुछ भक्तके मुँहसे निकड़ जाता है, भगवान् उसे क्रियाफलपरिपूर्ण करते हैं।

#### १३ कोंड पाटील

तुकारामजी जब लोहगाँव जाते तब इन्होंके यहाँ ठहरते थे। यह ताल देनेमें बड़े प्रबीण थे। तुकारामजीके बड़े प्रिय थे।

#### लोहगाँव

शिवन कालार, नानजी माली, अम्नाजी पन्त और कोंड पाटीळ— ये चारों शिष्य कोइगाँबके अधिवाशी थे। तुकारामजी देहू और लोइगाँब, इन्हीं दो गाँवोंमें सबसे अधिक रहते थे, इन्हीं दो गाँवोंमें उनके स्वजन और प्रियजन अधिक थे। देहूमें तो उनका अपना घर ही या, और कोइगाँवमें उनका निहाल या। देहूसे भी अधिक लोइगाँवके लोग इन्हें चाहते थे। महीपति वावा अपने भक्तलीलामृतमें कहते हैं—

'श्रीकृष्णका जन्म तो मधुरामें हुआ पर उनका असीम आनन्द गोकुळको ही मिळा, वैसे ही श्रीतुकारामका सारा प्रेम लोहगाँववार्लीने ही खुटा।'

यह लोहगाँव पनेसे ईशान-दिशामें यखदाके उस ओर नौ मीलपर है। वारकरीमण्डलमें यह प्रसिद्ध भी है। तकारामजीका ननिहाल इसी गाँवमें था और उनकी माताके माइकेका कुलनाम 'मोझे' था। गाँवकी रचना तथा गाँववालोंके पास जो वागज-पत्र हैं उन्हें देखनेसे इस विषयमें कोई शक्का नहीं रह जाती। तुकारामजीके निनहालवाले घरमें एक शिला थी। इसीपर बैटकर तुवारामजी भजन किया करते थे। तुकारामजीके पश्चात् यह शिला उठाकर एक 'बृन्दावन' पर रखी है। यहाँ बारकरियोंके भजन अब भी होते हैं। पण्डरीके बारकरी आलन्दी जाते हुए मार्गशीर्ष कृष्ण ९ के दिन यहाँ टहाते हैं। अभी उस दिनतक भोझेवंशके लोग यहाँ जमीदार थे, अब इस वंशका ऋणा मोझे नामक व्यक्ति बम्बईमें एक मेवाफरोशके यहाँ नौकर है। शिवबा कासारका मकान अब खँडहरके रूपमें मौजद है। उसकी ट्रटी-फ्रटी दीवारोंसे यह पता चढता है कि यह कोई बढ़ी भारी हवेली रही होगी । इस हवेलीका दरवाजा पश्चिमकी ओर था। इवेलीके सामने महादेवजीका एक बेमरम्भत मन्दिर है। छोग बतलाते हैं कि इसी मन्दिरमें तुकारामजी और शिवजी महाराज बैठकर बातें किया करते थे। स्रोहगाँवके शिवजीके पास पाँच सी बैल थे, इनके हारा वह राँगा, सीमा और बर्तनका बड़ा कारबार करता था। तुकाराम-**अकि समयमें पुनवाडी (पूना) छोटी-सी मण्डी थी और लोडगाँवके** इलाकेमें समझी जाती थी। लोहगाँवके बहे बहे गिरे हुए मकान,

श्र प्रसिद्ध इ.तिहासकार स्त० राजवाडेने लोइगॉवको पूनेकी नागक्षरी स्वीके किनारेका एक प्राम बताया था। पर कई वर्ष पूर्व इस प्रन्यके लेखकने स्वस्क सममाण खण्डन करके असली लोइगॉवका पता बता दिया है। आरत-इतिहाससंशोधक मण्डलके तृतीय सम्मेलन-इत्तमें श्रीपांगारकर महोदयका वह लेखक छता है। लोइगॉवका उपर्युक्त वर्णन लेखकने उसी लेखसे यहाँ उतारा है।

<sup>🛉</sup> तुलसीकां केंची-सी कियारी या गमलेको महाराष्ट्रमें 'वृन्दावन' कहते है ।

बहाँका बढ़ा भारी महारवाहा, वहाँके मालियों और कालारोंके पुराने मकान तथा गाँवका ढाँचा देखकर ऐसा जान पडता है कि तदारामजीके समयमें यह कोई बहुत बड़ा कसवा रहा होगा । छोहगाँवसे पैदल रास्तेसे आलन्दी अदाई कोस, देह सात कोस और सासवड नौ कोस है। लोहगांवमें कासार, मोक्षे, खांदवे और माली पुराने अधिवासी हैं। कोंड पाटील खांदवे, नावजी माली और शिववा कातार ( तुकारामजीके शिष्य ) इसी छोहगाँवके थे । मालियोंमें भालेकर, घोरपड़े, गरुड और भुकण-थे चार घर वेतनबाले हैं अर्थात् परम्परासे जीविकाके लिये जागीर पाये हए हैं। ... गाँवमें तुकारामजीका मन्दिर है। इस मन्दिर-को छोड़ तुकारामजीका स्वतन्त्र मन्दिर और कहीं नहीं है। यह मन्दिर गुण्डोजी बाबाके शिष्य इराप्पाका बनवाया बताया जाता है। पुनवाडीकी ओरसे गाँवमें घुसते ही कासारविहीर' (बाक्खी ) आती है। यह बावली बहुत बड़ी और रमणीक है। बावलीकी पूर्व, पश्चिम और दक्षिण तीन दिशाओं में बड़े-बड़े आले हैं और बावलीके भीतर ही चारों घाटोंमें इतनी यही जगह है कि पचास-पचास ब्राह्मण एक साथ बैठकर सन्ध्या-बन्दन कर सकते हैं। बावलीमें दक्षिण और एक शिलालेख खदा हुआ है। यह शाके १५३४का है। शिलालेखपर तुलाका चिह्न बना है। मध्यका मूख्य लेख अच्छी तरह पढा जाता है। अगल-बगलके अक्षर शिलाके कोन-किनारे विस जानेसे नहीं पढ़े जाते । इस शिला-लेखसे यह जान पडता है कि संवत् १६६९में यह गाँव 'कतवा छोहगाँव' था।

यहाँके एक पट्टेमें यह लिखा हुआ मिला कि अमुक 'कान्होजी रायगढ़में महाराजकी चाकरीमें था, वह मरनेके लिये गाँवमें आया।' इससे भी इस बातकी पुष्टि होती है कि तुकारामजीके हरिकीर्तनसे निनादिख मावल प्रान्तसे ही शिवाजीकी शुरुवीर सेना तैयार हुई।

## १४ कचेश्वर ब्रह्मे

मारत-इतिहास-मण्डलके द्याके १८३५ के वार्कि विवरणमें श्रीपाण्डुगङ्ग पटवर्षनने कचेस्वर किकी आत्मचरित्रात्मक १११ ओवियाँ
कुछ कागज-पत्र और दो आरतियाँ प्रकाशित की हैं। आरतियाँ
तो इससे पहले ही हमें मिल जुड़ी याँ। आत्मचरित्र नहीं मिल
या, यह आत्मचरित्र बड़े महस्वका है। चाकणमें बड़े नामका वेदपाठी
बाह्मणकुल प्रसिद्ध है। कचेस्वर इती कुलमें उत्पन्न हुए। बचयनमें
यह यह नटलट और ऊषमी थे। जीर्णपुरा (वर्तमान खुलर) से
बीजापुरतक आप गस्त लगा आये। पीछे, कचेश्वर कहते हैं, प्रक्ले कुल
चमत्कार दिलायी दिया, दिससे सुझे गीतासे प्रेम हो गया। 'इसके बाद वह
विष्णुतहस्त्रनामका भी पाठ करने लगे। एक बार किसीने उन्हें भोजनमें
मिल विप खिला दिया, उससे उन्हें दमा हो गया। किसीने सल्लाह दी
कि 'अम्बाजु पन्तके घर तुकारामजीके अभंगोंकः संग्रह है, वहाँ जाओ
और तुकारामजीके अभंग पढ़ो, इससे तुम्हारी बीमारी दूर हो जायगी।'
कचेश्वरको यह सल्लाह जैंची और वह देहमें आये। यहाँ—

भगवान्के दर्शन करके मन प्रवन्न हुआ। संतोंके मुखले हरिकीर्तन धुना, ऐसा जान पड़ा जैसे तुकारामजी स्वयं ही कीर्तन कर रहे हों और आनन्दरे धुम रहे हों। ऑबीरे जैसे कदली हिलती है, हरि-प्रेमसे तुकाराम वैसे ही बोल रहे थे। कचेश्वरको ऐसा प्रतीत हुआ कि तुकारामजी दरस करते-करते अब कहीं नीचे न गिर पड़ें, इसिल्ये उन्होंने तुकारामजीकी कन्धंका सहारा देकर उन्हें सँमाल-सा लिया। दूसरे दिन तुकारामजीकी आशासे कचेश्वर स्वयं ही कीर्तन करने लगे। उनकी स्वाधि दूर हो गयी। इनके पिताको यह बात पसंद नहीं यी कि कचेश्वर इस तरह झुट्टोंके मेलेमें नाचा-गाया करे। कचेश्वर अपने आपेमें नहीं थे, मगवद्रजन और हरि-नामसंकीर्तनके आगे वह किसीकी कुछ सुनते ही नहीं थे। पिताने आखिर

उन्हें घरसे निकाल दिया । यह निकल आये । कुछ समय बाद इन्हें अपनी जमीन-जायदाद मिली, योगश्चेमकी कुछ चिन्ता न रही, कथा-कीर्तनमें समय व्यतीत करने ल्यो चित्त परमार्थके परम रसका अधिकाधिक आखादन करने लगा । कचेश्वरकी कुछ कविताएँ भी प्रसिद्ध हैं । इन्होंने एक बार एक चमत्कार भी दिलाया था। बाके १६०७ में चाकणनीगणी गाँवोंमें अवर्षणके कारण बड़ा भयंकर दुर्भिक्ष पड़ा, यशदि अनेक अनुष्टाः। किये गये पर इन्द्र भगवान प्रसन्न नहीं हए। तब सब लोगोंके कहने के कचेश्वरने वर्षाके लिये हरिकीर्तन किया । कचेश्वरके हरिकीर्तनके प्रतापरी मेघ घर आये और जोरोंसे बरसने लगे। यह कथा प्रशिद्ध है। इस सम्बन्धके कागजपत्र भी अब प्रकाशित हो गये हैं। पर्जन्यके लिये कीर्तन करना स्वीकार करते हुए उन्होंने यह कहा था कि 'श्रीहनमानजीके मन्दिरमें आनन्दगिरि मठमें हरिकयाके लिये मण्डप खड़ा करो । श्रीहरिकी कथा-कीर्तन करेंगे, भगवानको एकारेंगे, उससे पर्जन्यत्रष्टि अवस्य होगी । कया संकीर्तन आरम्भ हुआ। नाम संकीर्तन होने लगा और उसी क्षण बृष्टि आरम्भ हुई और दिन और रात २४ घंटे इतने जोरोंकी मूनलाबार बृष्टि हुई कि लोग तुप्त हो गये और कहने लगे कि अन बृष्टि यम जाय तो अच्छा ! इस प्रकार सब लोग बढ़े सुली हए । इस कथाका समर्थक ऐतिहासिक प्रमाण भी मौजूद है। कचेश्वरके बंशज पूना और सतारामें जागीरदार हैं।

## १५ बहिणाबाई

तुकारामजीके शिष्यमण्डलमें बहिणाबाईका स्थान बहुत ऊँचा है। यह कई वर्ष देहूमें तुकारामजीके करमञ्जमें रहीं, उनके कीतंन मुनती २६। और उनकी कुगांचे स्वानुभवसम्पन्न भी हुई। उन्होंने कुछ अमंग आत्म-चित्रात्मक और कुछ उपदेशात्मक रचे हैं। निकोश राय तथा महीपतिं-बाबाके बचनोंकी बड़ी मान्यता है, पर एक तरहसे इनने भी अधिक महस्व

बहिणाबाईके वचनोंका है। कारण, बहिणाबाईने तकारामजीके सम्बन्धमें को कछ रिला है वह तकारामजीको प्रत्यक्ष देलकर तथा उनके सत्त<del>क्षरे</del> लाभ उठाकर अधिकारयुक्त वाणीसे लिखा है । बहिणाबाईके अमंगोंका संग्रह संवत् १९७० में खान गाँवके श्रीउमरखानेने प्रकाशित किया था । पर मुझे इन अभंगोंकी असली इस्तलिखित प्रति बहिणाबाईके शिकर (शिवपुर) प्राममें बहिणाबाईके वंशज श्रीरामजीसे प्राप्त हो गयी है। इसी शिकर गाँवमें बहिणाबाईकी तथा निलोबा रायके शिष्य शंकरस्वामीकी समाधि है । इनके वंशज भी इसी स्थानमें रहते हैं । बहिणावाईका नाम तुकारामजीके शिष्योंके नार्मोमें है और रामदास स्वामीके शिष्योंकी नामावलीमें भी है । इसलिये यथार्थ बहिणावर्ड बारकरी थीं या रामदासी, या बहिणावार्ड एक नहीं दो थीं, यह एक विवाद ही था। पर शिकरमें तीन दिन रहकर सब पोषियों और कागज-पत्रोंको देख लेनेगर यह निश्चय हुआ कि बहिणाबाई दो नहीं, एक ही हैं। इन्होंने तुकाशमजीते दीक्षा ली यी और पीछे उत्तर वयन्में यह रामदासके सत्तक्षमें रहीं । समर्थ रामदासने इनमानजीकी एक प्रादेशमात्र ( बित्ताभर ) मूर्ति दी थी । यह मूर्ति बहिणाबाईके राम-मन्दिरमें अभीतक है। बहिणाबाईपर कवा कैसे तुकारामजीने अनुग्रह किया। इसका वर्णन स्वयं बहिणाबाईने अपने अभंगोंमें किया है। बहिणाबाईके अभंगोंकी मूछ इस्तलिखित प्रतिमें भी कई जगह 'सद्गुरु तुकाराम समर्थः' 'श्रीतुकारामः' ·रामतका' कहकर गुरुरूपमें 'श्रीतुकाराम महाराज तथा श्रीरामदास स्वामी' दोनोंकी ही वन्दना की है।

बिहणाबाईका जन्म संवत् १६९० में हुआ । वह बारह वर्षकी यीं तब खप्नमें तुकारामजीने उनपर अनुम्रह किया । इनके अभंग-संम्रहमें आत्मचरित्रके ५३, निर्याणके ३४ तथा भक्ति, वैरान्य, ब्रह्म और माया, विद्वल, पण्टरी, त्रिगुण, अनुताप, संत, सद्गुर, ज्ञान, मनोबोच, ब्रह्मकर्म, पतिव्रतासमें प्रशृति इत्यादि विषयों र अनेक अभंग हैं। निलेखा रायकी-सी ही इनकी बाणी प्रासादिक है। यह पूर्वजन्मकी योगभ्रष्टा यीं, पूर्व पुण्यके प्रतापसे उत्तम कुळमें जन्म प्रहणकर इन्होंने तुकारामजीका अनुमह प्राप्त किया, रामदास स्वामीका भी सत्सञ्ज लाभ किया और परम पदको प्राप्त हुई। तुकारामजीका उनपर जो अनुमह हुआ उसी प्रसङ्गको यहाँ देखना है। कोव्हापुरमें जयराम स्वामीके कीर्तन हुआ करते थे। बहिणाबाई उस समय बालिका थीं। वह इन कीर्तनोंको सुना करती थीं। इन्हीं कीर्तनोंमें तुकारामजीके अभंग उन्होंने सुने और चित्तपर ये अभंग जम-ने गये। उनके पुण्यसंस्कार-वृदित मनपर उसी बालवश्वस्म पुकारामजीकी वाणी उत्य करने लगी और तुकारामजीके दर्शनोंके लिये वह तरसने लगीं। बहिणाबाई स्वयं ही बतलाती हैं—

'तुकारामजीके प्रसिद्ध अदैत परोंके पीछे चित्त उनके दर्शनोंके लिये छटपटाने लगा है। जिनके ऐसे दिव्य पद हैं वह यदि मुझे दर्शन देते तो हृदयको बड़ा सन्तोष होता। कपामें उनके पद सुनते-सुनते उन्होंकी ओर आँखें लग गयी हैं। हृदयमें तुकारामजीका ध्यान करती हूँ और उस ध्यानका घर बनाकर उसके मीतर रहती हूँ। बहिन कहती है, मेरे सहोदर सद्गुरु तुकाराम जब मुझे मिलेंगे तो अगर सुख होगा।'

'मछली जैसे बलके बिना छटपटाती है बैसे मैं तुकारामके बिना छटपटा रही हूँ। जो कोई अन्तःसाक्षी होगा वही अनुभवसे इस बातको समझेगा। सञ्चितको दग्य कर डाले, ऐसा सद्गुष्टके बिना और कौन हो सकता है ! बहिन कहती है, मेरा जी निकला जाता है, तुकाराम ! तुझे क्यों दया नहीं आती !'

आर्त चातककी दशापर करणाधनको मख्य दया कैसे न आवेगी ! बात दिन और सात रात तुकारामजीका ही निरन्तर प्यान था, और किसी बातकी सुच नहीं थी, तब मार्गशीर्ष कृष्ण ५ रिवशर ( संवत् १६९७ ) के दिन तुकारामजीने स्वप्नमें उन्हें दर्शन दिये, उपदेश दिया और हाथमें गीता यमा दी। तन बहिणाबाई कहती हैं—

भाग आनन्दित हुआ, चिन्मयस्वरूप अन्तःकरणमें भर गया और भ्यह क्या चमत्कार हुआ? सोचती हुई मैं उठ बैठी । तुकारामजीका वह स्वरूप सामने आता है, उस स्वरूपमें जो मन्त्र उन्होंने बताये वे याद आते हैं। सत्य ही स्वप्नमें उन्होंने मुहारर पूर्ण कृमा की। जिसके स्वादकी: कोई उपमा नहीं ऐसा अमृत पिळा दिया ! इसका साक्षी तो तिसके पास मनहींमें है। बहिन कहती है, सद्गुद तुकारामने सत्य ही पूर्ण कृमा की। उन्हींके पदोंसे विआन्ति मिळती है। श्रीविद्यक्कीन्सी ही उनकी मूर्ति है। सचमुन ही तुकारामजीकी सब इन्द्रियोंके चाळक श्रीपाण्डुरङ्ग ही तो हैं।

षड्णावाईको दूसरी बार फिर तुकारामजीका स्वप्त-दर्शन हुआ । पीछे वह अपने पतिके साथ देहमें आयीं । यहाँ तुकारामजीके प्रत्यक्ष दर्शन हुए ।

माता, िपता, भाई और पतिके साथ मैं वहाँ आयी, जहाँ इन्द्रायणीः बहती हुई चली आयी हैं । यहाँ आकर इन्द्रायणीमें स्नान किया, भी-पाण्डुरङ्गके दर्शन किये, अन्तरंगमें सृष्टि आनन्दमय दीलने स्मा । उस समय तुकारामजी भगवान्की आरती कर रहे थे, उन्हें प्रणाम करके विचको प्रकृतिस्य किया, स्वप्नमें उनका जो रूप देला या वहीं वहाँ। प्रत्यक्षमें देला, उस रूपको आँखें भरकर देल स्थिया।

देहुमें तो आये, पर ठहरें कहाँ ? इत विचारने रास्ता चल रहे थे, इतनेमें मम्बाजीका 'बड़ा-सा मकान' दिखायी दिया । इसी घरमें ये लोग घुते । इन्हें घुते चले आते देखकर वह महाक्रोधी मम्बाजी अग्निश्चर्मा हो उठा और मारनेके लिये दौड़ा । ये बेचारे वहीं दालानमें अपना सब सामान रखकर बाहर निकल आये । बाहर निकलते ही कोंडाजी पन्तः कोहोकरेरे भेंट हुई । कोंडाजीने इन सबको बढ़े आग्रहके साथ अपने यहाँ: भोजनके लिये बुलाया । इनसे उन्होंने कहा---

'यहाँ श्रीविद्धल-मन्दिरमें नित्य हरि-कथा होती है। कथा स्वयं तुकारामजी करते हैं जो हम वैध्णवोंकी साक्षात् माता हैं। आपलोग यहीं रहिये, लाने-गीनेकी दुख चिन्ता मत कीजिये, उसका प्रवन्य हमलोग कर लेंगे। यह पुण्य भी हमें लाभ होगा। बहिन कहती है तब हमलोग तुकारामके लिये देहुमें रह गये।

तुकारामजीके दर्शन, कीर्तन और सत्सङ्गका परम सुख लूटनेवाळी महाभाग्यवती बहिणाबाई कहती हैं--

'मन्दिरमें सदा ही हरि-कथा होती रहती है और मैं भी दिन-रात अवण करती हूँ | तुकारामजीकी कया क्या होती है, वेदोंका अर्थ प्रकट होता है | उससे मेरा चित्त समाहित होता है | तुकारामजीका जो ध्यान पहले कोल्हापुरमें स्वप्नमें देखा था, वही शानमूर्ति यहाँ प्रत्यक्ष देखी | उससे नेत्रोंमें जैसे आनन्द उत्य करने लगा हो | दिनमें या रातमें निद्रा तो एक सणके लिये भी नहीं आती कैसे आवे ! अव तो तुकाराम ही अंदर आकर बैठ गये हैं | बहिन कहती है के आनन्द ऐसी हिलोरें मारता है | कि मैं क्या कहूँ, जो कोई हसे जानता है, अनुभवसे ही जानता है | '

### मम्बाजीकी कथा

बहिणाबाई तो इस प्रकार अन्य भक्तोंके साथ जिस समय तुकारामजी-के दर्शन और उपदेशका आनन्द ले रही याँ उस समय गोस्वामी मम्बाकी बाबा क्या कर रहे हैं यह देखना अब जरूरी है। इस अध्यायमें इमलोगोंने तुकारामजीके भक्तोंको ही देखा कि वे तुकारामजीको कितना मानते और कैसे पूजते थे तथा उनसे कितना गादा स्नेह रखते थे। पर इस मिष्टाक्ष-

भोजनके साथ कुछ खटाई भी तो होनी चाहिये, सुन्दर सुशोभित प्यारे मखडेको नजर न लगने देनेके लिये एक काली बिन्दी भी तो होनी चाहिये। यदि ऐसा न हो तो यह संमार संसार ही न रह जायगा । इसलिये खटाईके रूप इन गोमाईको, सम्याजीरूप इस काली बिन्दीको भी जरा निहार लें। मम्बाजी गोसाई। तुकारामजीको मानो पीड़ा पहुँचानेके लिये ही पैदा हुए थे। तकारामजी तो निष्काम भजन करते थे और मम्बाजीने खोल रखी यी परमार्थकी दकान ! तकाराम भगवानकी भक्तिले होगोंके हृदय भरा करते थे और मम्बाजी लोगोंसे पैसा बसलकर अपना घर भरते थे। पर इनके इस व्यवसायमें तुकारामजीके कारण वड़ी बाधा पड़ती थी । लोग तुकारामजी-की ओर ही सहते. उन्होंके जाकर पैर एकड़ते थे. यह देख मम्बाजी उनसे मन-ही-मन बहुत जलते थे। उनके नामसे चिढ़ते थे। उनसे बड़ा द्वेष करते थे। तकारामजीको इन बार्तोका कछ ख्याल ही नहीं था। 'वासुदेव: सर्वमिति' को प्रत्यक्ष करनेवाले, भूतमात्रमें भूतभावन भगवानुको देखनेवाले सर्वभूतिहतरत भगवद्भक्त महात्माके हृदयमें भगवान्के सिवा और किसी बस्तके लिये अवकाश ही कहाँ ? पर भगवानका कौतक देखिये कि अपने प्रियतम भक्तकी शान्तिका अस्त्रोकिक तेज दिलानेके लिये कहिये. या भक्त-की शान्तिकी परीक्षाके लिये कहिये। उन्होंने एक कसौटी पैटा की जो तुकारामजीके घरके विस्कृत बगलमें मम्बाजीको लाकर रखा। दुर्जनके बिना सजनका सौजन्य छिपा ही रह जाता है, संसारपर उसका प्रकाश फैलने नहीं पाता ।

'दुरे भलेको दिला देते हैं, हीन उत्तमको बता देते हैं । तुका कहता है, नीचोंसे ऊँचौंका पता लगता है ।'

मम्बाजीने वुकारामजीसे बैर ठाना । पर तुकारामजीकी मिकि इतनी जपर उठी हुई यी कि वह निरन्तर अजातश्रृत्वके परम सुखासनपर ही विराजमान रहते थे । मम्बाजी तुकारामजीका कीर्तन सुनने आया करते थे, अवस्य ही द्वेषबुद्धिसे आया करते थे पर तुकारामजीको इससे क्या ? वह तो मम्बाजीरर प्रेमकी ही दृष्टि रखते थे । यदि किसी दिन मम्बाजी कीर्तनमें न आते तो तुकारामजी उनके लिये कीर्तन रोक रखते, उनकी प्रतीक्षा करते, उन्हें बुलानेके लिये किसीको भेज देते और उनके लानेगर उनका बहा स्वागत करते ! पर 'औंध घड़ेका पानी' किस कामका ! मम्बाजीपर कुछ भी असर न होता । वह अपने द्वेषको ही सुलगाते रहते ! आखीर एक दिन मम्बाजीक द्वेषको भमक उठनेके लिये अच्छा अवसर मिला ।

तकारामजीके श्रीविद्वल-मन्दिरसे सटा हुआ-सा ही मम्बाजीका मकान था । उनके मकान और तुकारामजीके मन्दिरकी परिक्रमाके बीच रास्तेमें ही मम्बाजीने फूलोंके कुछ विरवे लगा रखे थे और एक छोटा-सा बगीचा-साही तैयार किया था। उस वगीचेके चारों ओर काँटोंकी बाड़ लगा दी थी। एक दिनकी बात है कि तुकारामजीको उनके ससुर अप्पाजीरे मिली हुई भैंस बाइको रौंदती हुई मम्बाजीके बागीचेके अंदर धुन गयी। बस फिर क्या था ! मम्बाजी तकारामजीपर लगे गालियोंकी बौछार करने ! परिक्रमाके रास्तेमें काँटे छितरा गये थे। हरिदिनी एकादशीका दिन था। यात्रियोंकी उस दिन बडी भीड होती, परिक्रमा करते हुए उनके पैरोंमें कहीं काँटे न गहें, इसलिये तुकारामजीने स्वयं ही अपने हायों उन काँटोंको वहाँ-से इटाया और रास्ता साफ किया। पर उधर मम्बाजीके देशको भभक उठनेका भी अच्छा रास्ता भिला। साँपपर भूलते भी यदि पैर पड जाय तो बह जैसे काल-सा बनकर काट खानेको दौडता है वैसे ही मम्बाजी भी मारे कोषके दाँत पीसते हए तकारामजीपर टूट पढ़े और उन्हीं काँटोंकी बाडोंसे उन्हें मारने लगे । मुँहरो गालियाँ बकते जाते थे और हाथसे बाहें मारते जाते थे। मारते-मारते तकारामजीको अधमरा-सा कर डाला। प्रकारामजीकी शान्तिकी परीक्षाका यही समय या और तुकारामजी इस परीक्षामें पूर्णरूपसे उत्तीर्ण हए । तुकारामजीने मम्बाजीकी बेदम मार चुरचाप सह ली, मुँहसे एक भी शब्द उन्होंने नहीं निकाला और कोई प्रतीकार भी नहीं किया ।
महीपतिवास कहते हैं कि मम्त्राजीने तुकारामजीकी पीठपर दस-बीस बाईं
तोईं। तुकारामजी शान्त रहे, शान्तिसे इसकी फरियाद मन्दिरमें भगवान्के पास ले गये। उस अवसरपर उन्होंने छः अभंग कहे, उनमेंसे एकका
भाव इस प्रकार है—

बहा अच्छा किया, भगवन् ! आ ने बहा अच्छा किया जो क्षमाका अन्त देखनेके लिये कॉंटोंकी बाड़ोंसे पिटवाया, गालियोंकी वर्षा करायी, अनोतिसे ऐसी विडम्बना करायी और अन्तमें क्रोपसे छुड़ा भी लिया।

काँटोंका रास्ता साफ करने चला तो, 'काँटोंसे ही कटनाया' इससे तुकारामजीका चित्त कुछ दुलित तो हुआ पर भगवान्ने 'कोधरे जो छुड़ा लिया' इसीका उन्हें बड़ा सन्तोष या । जिजाईने बड़ी सावधानीके साथ एक-एक करके उनके बदनसे सब काँटे निकाले और उन्हें आरामसे सला दिया। फिर जब कीर्तनका समय उपस्थित हुआ और मन्दिरमें कीर्तनकी तैयारी हो चकी और तुकारामजीने देखा कि मध्याजी अभीतक नहीं आये तव वह स्वयं उनके घर गये। उन्हें साष्टाङ्क प्रणाम किया और उनके पैर दवाते हए पैरोंके पास बैठ गये । मम्बाजीके चित्तमें चुभे ऐसी कोई बातः जन्होंने नहीं बही । सरल और विनम्र भावसे यही बहने लगे कि दोष तो मेरा ही है। मैंने पेडोंको पीड़ान पहुँचायी होती तो आपको भी क्षोभ न होता । मुझे बड़ा दु:ख है कि आपके हाथ और धदन मेरे कारण दर्द कर रहे होंगे। यह कहकर आँखों में जल भरकर शिर नीचा करके वह उनके. पैर दबाने लगे । तुकारामजीका यह विलक्षण सौजन्य देखकर मम्बाजीका कठोर हृदय भी थोड़ी देरके लिये परीज उठा । मन:डी-मन वह बहत डी स्रजित हुए और तुकारामजीके साथ कीर्तनको चले । तुकारामजीकी शान्ति। क्षमा और दयाने सदाके लिये लोगोंके हृदयोंमें अपना घर कर लिया।

मम्बाजीकी यह कथा बहुत प्रसिद्ध है। पर इतनेसे इनके क्रोधी और ईर्प्यां खभावका पूरा इलाज नहीं हो पाया । उनके ईर्प्या-देपकी आगकी रूपटें बहिणाबाईके भी जा लगीं। बहिणाबाई अपने सब सामानके साथ इन्होंके यहाँ ठहरी थीं । मम्बाजीकी यह इच्छा थी कि ऐसी श्रद्धाल स्त्रियों-को तो इमारे-जैसे आचारवान गुरुओंसे ही दीक्षा लेनी चाहिये। बहिणाबाई-की समझ तो इतनी बड़ी नहीं थी। इसलिये यही उनके पीछे पड़े और कहने लगे कि, 'तुका शुद्र है, उसका कीर्तन सुनने मत जाया करो। शुद्रके भी कहीं ज्ञान होता है ! हाँ, उपदेश तुम्हें लेना है, तो हमसे लो ।' रोज-रोज यही बात सनते-सनते बहिणाबाई थक गयीं और एक रोज उन्होंने मम्बाजीको कोरा जवाब सना ही तो दिया कि, भी उपदेश ले चुकी हैं। अब मुझे उपदेशकी आवश्यकता नहीं है ।' यह सुनते ही मम्बाजीके कोषकी आग भभक उठी । बहिणाबाईकी एक गौ थी, उसे इन्होंने पकडकर बाँधा और बड़ी कृरतासे उसपर डंडे चलाये । गौकी पीठपर जो डंडे पढ़े उनके चिह्न, लोगोंने तकाराम महाराजकी पीठपर बने देखे । बहिणाबाई ऐसे-ऐसे अत्याचारोंसे बहुत ही तंग आ गयीं। तब महादजी पन्तने उन्हें अपने घरमें टिकाया। यह सारा हाल बताकर बहिणाबाई आगे कहती हैं-

'तुकारामजीकी स्तुतिका पार कौन पा सकता है ! तुकारामको इस कलियुगके प्रह्वाद समझो । अपने अन्तःकरणका साक्षी करके जो भी इनकी स्तुति करते हैं वे निजानन्दमें रमते हैं। वहिन कहतो है, छोग उनकी तरह-तरहसे स्तुति करते हैं। पर एक शन्दमें उनकी यथार्थ स्तुति यही है कि तुकाराम केवल पाण्डुरङ्ग थे।'

## १६ निलाजी राय

पिंपलनेरके निलोबा या निलाजी राय तुकारामजीके शिष्योंमें शिरोमणि हुए । प्रायः सभी शिष्य भोले-भाले, श्रद्धालु, प्रेमी और निष्ठावान् ये और तुकारामजी सबसे अत्यधिक प्रेम करते थे। रामेश्वर भट्ट विद्वान् थे और बहिणाबाईका अधिकार बड़ा था, पर तुकारामजीके उपदेशोंकी परम्परा बारी करनेवाले और त्रिभवनमें उनका झण्डा फहरानेवाले जो एक शिष्य हुए वह थे निलोवा सय ही। तुकारामजीके तीन पुत्र थे, उनमें परमार्थके नाते नागयण बोवा अच्छे थे पर निलोबाके अधिकारको पानेवाला कोई भी न हुआ। इनका अधिकार तुकारामजीकी ही कृपाका फल था, इसमें सन्देह नहीं, पर या वह अधिकार तुकारामजीके अधिकारकी बरावरीका ही। निलोबा रायका चरित्र, यह समझिये कि तुकाराम महाराजके ही चरित्रका नया संस्करण या । वारकरी सम्प्रदायके देवपञ्चायतनमें ये ही तो पाँच देवता हैं--शनेश्वर, नामदेव, एकनाय, तकाराम और निलोबा। यह पञ्चायतन सर्वमान्य और मर्वप्रिय है। उत्कट भगवत-प्रेम, प्रखर दैराग्य, अलैकिक शानभाग्य इत्यादि गुण निलोबामें अपने गुरु तुकारामके समान ही थे। कोकदृष्टिमें उनका आदर भी ऐसा ही था कि तुकीवा और निलोबा एक ही माने जाते थे और यह मान्यता समुचित भी थी । निलोबाकी गुरुपरम्पराका विवरण पहले आ ही चुका है। गुरु-कृपाके सम्बन्धमें निलोश कहते हैं---

प्यस्म कृपाल श्रीमहुस्नाय तुकाराम खामी आये। उन्होंने अपना हाय मेरे मसकार रखा और प्रसाद देकर आनन्दित किया। मेरी बुद्धिको बढ़ा दिया और गुणगान करनेकी स्मूर्ति प्रदान की। निला कहता है, बोलता हुआ मैं दीखता हूँ पर यह सत्ता उनकी है।?

अवतक निलाजीका कोई स्वतन्त्र चरित्र नहीं या। महीपरिवावाने अपने 'भक्त बजय' प्रन्य ( अध्याय ५६ ) में इनकी दो-एक बातें कहकर अपने इन गुरु भाईको गौरवान्त्रित किया है। पर अब मुझे निलोबाके सम्पूर्ण ओवीबद चरित्रकी इस्तिलिखित पोषी उन्होंके वंद्यजोंने मिल गयी है। इस 'निलाबर ३४०० ओवियाँ

हैं। इस चरित्र-प्रत्यसे यह पता चलता है कि निलाजी तुकारामजीके लम-कालीन नहीं थे, तुकारामजीको उन्होंने देखातक नहीं था। तुकारामजीके वैकुण्डमाम सिघारनेके २५-२०वर्ष बाद संवत् १७३५ ( द्याके १६०० ) के लगभग तुकारामजीने उन्हें स्वप्नमें दर्शन दिये और उनपर अनुमह किया। पिंपलनेर स्थान नगर जिलेके अंदर पर पूना जिलेकी सरहदपर है। निलाजी पीछे यहीं आकर रहे, पर उनका जन्मस्थान वहाँने कुछ दूर नैत्र्य्ट्रंस्य कोनेमें शिकर नामसे प्रसिद्ध है। यह शिकरके जोसी कुलकर्णी थे। इनके दादा गणेश पन्त और पिता मुकुन्द पन्त सुली और सम्पन्न थे। ये श्वननेदी देशस्य ब्राह्मण थे। धन-मान्यसे समृद्ध थे, गोठ गाय-गैलोंसे भरा था, अच्छी वृत्ति थी, सभी गातें अनुकुल थीं।

निलाजी जब १८ वर्षके हुए तभी प्रपञ्चका सारा भार उनपर आ पड़ा। इनकी ली भैनाबाई बड़ी साञ्ची, शीलवती और धर्माचरणमें पतिके सर्वथा अनुकूल थी। उनके साथ बड़े सुलसे इनका सभय व्यतीत होता था। इन्हें जैसे वैराग्य प्राप्त हुआ, उसकी कथा बड़ी मनोरक्षक है। इनका यह निरयकम था कि प्रातःकाल स्नानादि करके यह श्रीरामांलङ्गका बड़ी भक्ति से पूजन करते और उसके बाद कुलकर्णका काम देखते थे। एक बार ऐसा संयोग हुआ कि यह पूजामें बैठे थे और कचहरीमें इनकी बुलाइट हुई। इन्होंने कहला दिया कि 'अच्छा, आता हूँ।' पर पूजामेंसे बीचमें ही कैसे उठते ? इस बीच चार बार चपरासी आ गया पर इनकी गूजा समाप्त नहीं दुई। तब आलिरको यह पकड़वा मँगाये गये। कचहरी पहुँचनेपर इन्होंने अपना हिसाब दिया और वहाँसे जो कैटे सो यही निश्चय करके बैठ गये कि अब इस चाकरीको अन्तिम नमस्कार है।

श्चानकी ओर दृष्टि करके विवेकसे अपने अंदर देखा और कहने स्रो, ऐसे संसारमें आग लगे, ऐसा प्रश्च जलकर मसा हो जाय जो परमार्थ-मैं बायक होता है! यदि मैं स्वाचीन होता तो क्या देवतार्चनको ऐसे बीचमें ही छोड़ देता ! धिक्कार है पराधीन होकर जीनेको ! खोटे काम करो। किसानोंको छूटो, नीच बनकर दूसरोंका घन हरण करो और अपना और अपने कुटुम्य-परिवारका पेट भरो, इससे अधिक लजाजनक जीवन और कौन-सा है ! धिकार है ऐसे जीवन को !!!!

निलाजीने उसी दिन उस वृत्तिका त्याग किया और यह निश्चय कर लिया कि संपार-दारिद्रवको नष्ट करनेके लिये अब साधु-संतोंका सङ्ग करेंगे और परमार्थरूपी धन जोड़ेंगे । उन्हें अपने जीवनपर बड़ा अनुताप हुआ । 'अनुतापरे देह जलने हमी, कण्ठ भर आया और नेत्रोंसे अश्रधारा वह चली ।' अपनी सहधर्मिणीपर अपना निश्चय प्रकट करते हुए उन्होंने कहा, भी तो अब भगवानको दूँदनेके लिये घर-बार छोडकर चला ही जाऊँगा। पर मैं तर जाऊँ और तुम इसी मायामें छटपटाती हुई पड़ी रहो। यह मुक्ते कब पसन्द होने लगा ! इसलिये यदि तम अखण्ड परमार्थ-सुख चाहती हो तो मेरे साथ चल । मैनावती लजासे मूँह नीचा करके बोली, भी मन, वचनः कर्मसे आपके चरणोंकी दासी हूँ । आप आज्ञा करें और मैं उसका पालन करूँ, यही तो मेरा धर्म है। माया-मोहके समुद्रमें मैं इबी जा रही हैं और आप अपने हायका सहारा देकर मझे उनार रहे हैं। इससे बदकर सीभाग्य और मेरे किये क्या होगा ! नाथ ! आपके बिना मैं यहाँ नहीं रह सकती, ऐसे रहनेसे तो मर जाना अच्छा है। आप जहाँ भी जायँ, मैं बडी प्रसन्नतासे आपके पीछे-पीछे चलुँगी। ठाकुरजीके बिना मन्दिर, जलकं बिना कमल बनकर मैं नहीं रहेंगी। दीप-ज्योतिके समान मेरा-आपका अट्ट सम्बन्ध है।

यह चुनकर निलाजी बहुत प्रसन्न हुए और अरना घर-बार, गाय-बैंख सब दान करके सहभर्मिणीको सङ्ग ढिये उन्होंने प्रस्थान किया ! घूमते-फिरते पण्डरीमें आये: बहाँके अपार प्रेमानन्दमें दोनों ही तछीन-से हो गये । उस समय तुकारामजीकी कीर्ति सर्वत्र फैली हुई यी । तुकारामजीकी मिहमा जानकर ये पति-पत्नी आलम्दी होकर देहुमें आये । देहुमें उस समय तुकारामजीके पुत्र नारायणवाचा थे । उनके साथ निलाजीकी बड़ी घनिष्ठता हुई । नारायणवाचासे उन्होंने तुकारामजीका सम्पूर्ण चरित्र सुना । इससे तुकारामजीक चरणोमें उनका चित्त स्थिर हो गया । कुछ काल वहाँ रहनेके बाद निलाजी पन्त और मैनावती तीर्थयात्रा करने आये बढ़े । अनेक तीर्थोमें भ्रमण किया । ज्ञानेश्वरी, नाथभागवत, तुकारामजीके अभंग आदिका अवण-मनन बराबर होता रहा । अन्तको उन्हें तुकाराम-जीका ऐसा ध्यान लगा कि—

तुका ध्यानमें और तुका ही मनमें दीखे जनमें तुका, तुका ही बनमें । ज्यों चातककी लगी रहे ली धनमें नीतारस्ता तुका! तुका! त्यों मनमें॥

तुकारामजीके दर्शनोंके लिये मन अत्यन्त व्याकुल हो उठा। वस, यही एक धुन लग गयी कि 'तुका! अपने चरण दिखाओ।' अन्तको उन्होंने अल-जल भी छोड़ दिया, घरना देकर बैठ गये; तब तुकारामने स्वममें दर्शन दिये और उपदेश किया।

'तुकारामजीने उनके मस्तकपर हाथ रखा और उठाकर बैठाया। कहा, 'नीळा ! सार्थमान हो जा, भ्रान्तिसे बंद हुआ नेत्र अब खोळ।' तुकारामजीने फिर मन्त्र दिया, उनके भाळमें कस्त्री-तिलक लगाया, अपने गलेकी तुलसीमाळा उतारकर निलक्षे गलेमें हाली।'

· तुकारामजीने निकाजीके गठेमें यह अपने सम्प्रदायकी ही माला बाल दी और यह आज्ञा की कि 'आवालहृद्ध नर-नारी सबको भक्तिपन्यमें कगाओ।' अपना सञ्चित किया हुआ सब धन जैसे पिता अपने पुत्रको दे जाता है बैसे ही सद्गुष्ठ (तुकाराम) ने अपना सम्पूर्ण आत्मज्ञान इन्हें दे बाला।

निलाजीपर तकाराम पूर्ण प्रसन्न हए। तकाराम पण्डरीकी जो वारी किया करते थे उसे निलाजीने जारी रखा। निलाजी हरिकीर्तन करने लगे। श्रोताओंपर उनका बड़ा प्रभाव पढा। उनकी प्रासादिक स्फूर्तिदायिनी बाणी श्रोताओंके हृदयोंको अपनी ओर खींच लेती थी। उनके में हसे धाराप्रवाह अभंग निकलने लगे। पाण्डुरङ्ग भगवान् पूर्ण प्रसन्न हुए। पिंपलनेरका पाटील उनके आशीर्वादसे रोगमुक्त हुआ, तब बड़े सत्कारके साथ वह निलाजीको पिंवलनेर लिया लाया और उनकी बढी सेवा करने लगा । निलाजी संत यहसाये, उनका संकीर्तन-समाज खब बढा । उनका यश बढानेवाले अनेक देवी चमत्कार हए। निलाजीकी कन्याका जब विवाह हुआ तब उमकी सब सामग्री भगवान्ने खयं ही प्रस्तुत की। ऐसी-ऐसी अनेक अद्भुत घटनाएँ हुई । नगरमें सतत दो मास कीर्तन होते रहे। नगरका यह कानून था कि दो पहर रात बीतनेपर कीर्तन समाप्त हो नाया करे । तदनसार इनके कीर्तनके लिये भी नगरके कोतवालने यही हरूम जारी करना चाहा । पर भगवानुका दरवार ठहरा । वहाँ मनुष्योंकी सनवायी कव होने लगी ! निलाजी कीर्धन कर रहे हैं. दो पहरके बदले तीन पहर रात बीत जाती है तो भी कीर्तन बंद नहीं होता। तब कोतवाल मिपाहियोंके एक दलके साथ कीर्तन बंद करने खुद चला आया। आकर बैठा, बैठते ही हरिका नाम और भक्तकी वाणी उसके कानोंमें पड़ी। संकीर्तनके प्रेमानन्दने उसके हृदयार ऐसा अधिकार जमाया कि कोतवाल कीर्तन बंद करनेकी बात भूलकर वहीं जम गया और निलाजीके चरणोंमें शिरकर उनका शिष्य बना । निलाजीकी---

'मूर्ति टिंगनी-सी थी, वर्ण गोरा था, नाक सरल थी, नेत्र बहे-बहे

ये । हृदय विशास और कमर पतली थी । डील-डील सब तरहरे सुहाबना था।

गलेमें तुलसीकी माला पड़ी रहती, हाथमें फुलोंके गजरे होते। कीर्तनके लिये खड़े होते तब बड़े ही सहावने लगते और कीर्तनरंगमें ब्रह्मस्वरूप ही प्रतीत होते थे। कीर्तनकी शैली ऐसी सरल और सनोध होती थी कि आवाल-बृद्ध-बनिता तथा तेली-तमोलीतक सब अनायास ही। समझ लेते और उससे लाभ उठाते थे। निलाजीका कीर्तन सनने एक बनजारा आया था। यह बड़े ही कृर स्वभावका आदमी था पर निलाजीका कीर्तन सुनते सुनते इसे पश्चात्ताप हुआ और यह निलाजीकी शरणमें आया और वारकरी बन गया। निलाजी एक बार इसके अनुरोधसे इसके घरपर भी गये । इसने उनकी बडी सेवाकी । पर इनकी स्त्रीने निलाजीको बहुत बुरा-भला कहा, 'तुमलोग बड़े खोटे, कपटी और ढोंगी हो। मेरे पतिको फुनलाकर तो तुमलोगोंने भेरा सत्यानाश कर डाला। बड़े कटिल, लोभी और पापी हो इत्यादि ।' यह सनकर निलाजी खामी उसके समीप दौड़े गये और उसके पैर पकड़ लिये और बोले, भाता ! तम सच कहती हो, मैं ऐसा ही पतित हैं, मन्दर्बाद्ध हैं, तुमने बड़ा अच्छा उपदेश किया। अब मेरी समझमें आया। अब जननीके इन वचनोंको मैं इदयमें भारण करूँगा ।

निलाजोका अधिकार महान् था, यह उनकी अमंगवाणीले भी स्पष्ट प्रतीत होता है । उनके वैराँग्य, छमा, श्वान्ति और उपदेशपद्धतिने छोगोंके हृदयोंमें घर कर लिया । तुकारामजीके पश्चात् वारकरी भक्ति-पन्यका प्रचार जितना निजाजीने किया, उतना और कोई भी न कर सका । उन्होंने सचसुच ही सम्पूर्ण महाराष्ट्रपर मागवत-धर्मका झंडा फटरा दिया ।

## १७ श्रीतुकाराम महाराजके पश्चात्

निलाजीके प्रधान शिष्य दिऊरके गर्गगोत्री यजुर्वेदी ब्राह्मण शहर स्वामी थे, इनके परगेतेके पोते इस समय मौजूद हैं। इनका कुल-नाम हाले था, पुरले हलपती थे, सराफीका काम करते थे। शंकर स्वामी जब पुनेमें थे तब निलाजीके साथ आलन्दी और पण्डरीकी यात्रा करते थे । इनपर जब निलाजीका पूर्ण प्रसाद हुआ तब यह शिऊरमें जाकर रहने हो। शंकर स्वामीके जिथ्य मलाप्या वासकर नामक एक लिखायत वणिक् थे जो निजाम-राज्यमें भालकी नामक प्रापमें रहते थे। मलाप्पा बातकरने ही पहले पहल वारकरी मण्डलकी एक नवीन शाला निर्माण की और आपादी एकादशीके दिन ज्ञानेश्वर महाराजकी पालकी आलन्दीसे भजनसमारम्भके साथ पण्डरपुर ले जानेकी प्रथा चली। तुकारामजीके पुत्र नारायणवावाने छत्रपति शाहू महाराजसे पुरस्कारस्वरूप तीन गाँव प्राप्त किये । इनके पुत्र जागीरदारोंके ढंगसे रहने खगे । एक बार पण्डरपरमें मलाप्या कीर्तन कर रहे थे और वहाँ तकारामजीके पोते गोपालबावा प्रधारे । मलापाने उनकी चरण कटना की और यह निवेदन किया कि श्रीहरिका कोर्तन करनेका अधिकार यथार्थमें आपका है। आपकी अनुपस्थितिमें मुझने जैसा बन पड़ा, मैंने कीतंन किया, अब आप ही कीतंन सनाकर इन कार्नोको पवित्र करें। कहते हैं कि उस समय गोगलवाशके मुखसे दो अभंग भी शुद्धरूपमें नहीं निकले ! इससे उनकी बडी नामहँगायी हुई और मलाप्याने खुब खरी-खरी सुनायी ! गोगालवावाके चित्तपर इसका बड़ा प्रभाव पड़ा । वह भण्डारा पर्वतपर छः वर्ष रहे, वहाँ उन्होंने तुकारामजीके अभंग, ज्ञानेश्वरी आदिका अध्ययन किया और फिर कीर्तन भी करने लगे। उन्होंने बारकरी सम्प्रदायकी एक और शाला निकाली। यह देहूकी शाला हुई। तबसे बारकरी सम्प्रदायकी दो शालाएँ चली आती हैं। सीधी गुरुपरम्परासे चली आयी हुई शासा

बासकरोंकी है। इसलिये यही बिशेष मान्य है। विगत सौ-दो-सौ वर्षके भीतर वारकरी सम्प्रदायमें अनेक महात्मा उत्तन हुए और सभी जातियोंमें हुए । संत्रोंके चरित्रलेखक और तुकारामजीके अनुगृहीत महीपतिवाबाका ( संवत् १७७२--१८४७ ) विसारण भला केसे हो सकता है ! सखाराम बावा अम्मलनेरकर, बावा अझरेकर, नारायण अप्या, प्रह्लाद्बुवा बढवे, चातुर्मासे बोवा, त्र्यंबक बुता भिडे, हैपन्त रात्र बात्रा, गङ्कु काका, गोदाजी पाटील, टाकुर बोवा, भानुदास बोवा, भाऊ काटकर, सालरे बोवाके मूलगुरु केसकर बोवा, बाबा पाध्ये, ज्योतिपन्त महाभागवत, पूनेके खण्डोजी बोवा इत्यादि अनेक भक्त हुए जिनके नाम संस्मरणीय हैं। साखरे बोबा, विष्णु बोबा जोग, व्यङ्कट स्वामी प्रभृति लोगोंने भी बारकरी सम्प्रदायकी बड़ी सेवा की है। विगत छः सौ वर्षमें भागवतधर्म महाराष्ट्रमें अच्छी तरहसे व्याप्त हो गया है। कोल्हापुर, सतारा, सोलापुर नगर, पूना, नाक्षिक, खानदेश, बरार, नागपुर और निजामराज्यके मराठा भाषा-भाषी सब स्थानोंमें शानेश्वर महाराजः नामदेव रायः एकनाथ-जनार्दरः तकाराम महाराज और निलोबाराय तथा अनेक सत्पुरुष भागवतधर्मका प्रचार कर गये हैं। शानेश्वर महाराजने जिनकी नींव हाली, नामदेवने जिसका विस्तार किया। एकनाथने जिसपर शागवतका झंडा फहराया और अन्तमें तुकाराम महाराज जिसके शिखर बने। उस भागवतुबर्मका अखण्ड और अभंग दिव्य भवन त्रिभवनसुन्दर श्रीकृष्ण विद्वलकी क्या-छत्रछायामें आज भी अपने अति मनोहररूपमें खड़ा है। ऐसे इस भागवनधर्मकी निरन्तर जय हो !



# चीदहवाँ अध्याय तुकाराम महाराज और जिजामाई

स्त्री, पुत्र, घर-द्वार सब बुक्क रहे, पर इनमें आसक्ति न हो । परमार्थ-युक्त साधनके द्वारा चित्तकृति सदा सावधान बनी रहे ।

---श्रीनाथभागवत अ०१७

## १ जिजामाईकी गिरस्ती

तुकारामजीकी प्रथम पत्नी विक्मणीबाई अकालमें ही कालकविलत हुई और तबसे तुकारामजीकी घर-ियरस्ती क्या थी, यथार्थमें उनकी द्वितीया पत्नी जिजाबाईकी ही यह रियति थी। तुकारामजीकी आयुके १७ वर्ष भी पूरे नहीं हो पाये ये जब जिजाईके साथ उनका विवाह हुआ और महाराज जब वैकुण्ठ सिवारे तब जिजाईके पाँच महीनेका गर्म था। इस तरह दोनोंका समागम २६ वर्ष रहा। इस बीच इनके अनेक सन्तान हुए और बड़ी तंग हाल्यमें जिजाईको दिन काटने पढ़े। तुकारामजी अपने वयस्के २२ वें वर्ष संसारसे विरक्त हुए और संसारसे जिजाईको विन काटने पढ़े।

कोकाचारके लिये वह संसारी बने ये पर कहते यही ये कि मेरा चित्त हर प्रपञ्चमें नहीं है, मेरे द्यारीरतककी भुझे सुष नहीं रहती। लोगींसे आओ। विराजो कहकर लोकाचारका पालन करना भी। ऐसी अवश्यामें, उनसे कैसे बन सकता या ! एक अभंगमें उन्होंने कहा है, 'मुझे अपने कपड़ोंकी सुष नहीं, मैं दूसरोंकी इच्छादा क्या ख्याल कहूँ!'

उन्होंने अपना सब बहीखाता इन्द्रायणीके भेंट किया तबसे कभी उन्होंने घनको स्पर्शतक नहीं किया । इसलिये लोकदृष्टिसे उनकी अवस्था भच्छी नहीं थी। जिजाईके सात-पिता और भाई पुनेमें रहते थे और वे सम्पन्न भी थे। जिजाई शरू-शरूमें उनसे सहायता लेकर जहाँतक बन पड़ता था, तुकारामजीकी गिरस्ती सम्हाले रहती थीं । अपने भाईकी मध्यस्थतासे उन्होंने कई बार व्यापारके लिये तुकारामजीको रूपया दिलाया। कई बार तो स्वयं भी तमस्मुक लिखकर महाजनोंसे रूपया लेकर तुकारामजीके हाथोंमें दिया । पर तुकारामजी ठहरे साधु पुरुष और ऐसे साधु पुरुषोंसे उचित-अनुचित लाभ उठानेवालोंकी इस संसारमें कोई कमी नहीं, इस कारण जो भी व्यापार उन्होंने किया उसीमें उन्हें नुकसान ही देना पड़ा और पीछे जब कान्हजी अपने भाईसे अलग हो गये तब तो जिजाईको गिरस्ती चलाना बडा ही कठिन हो गया। ऐसी दशामें जिजाईके सन्तान भी होते ही रहे। पतिदेव ऐसे कि कहींसे एक पैसा कमाकर लाना जानते नहीं और घरमें बाल-वर्षों के लिये अन्नके खाले पहे हुए थे ! ऐसी विचित्र चिन्ताजनक दशा होनेके कारण जिजाईका स्वभाव चिडचिडा और झगडाल हो गया हो तो कोई आश्चर्य नहीं। उनका यदि ऐसा स्वभाव न होता तो कदाचित् इस तरह बार-बार घरसे भण्डारा पर्वतकी ओर न उठ दौडते । और संसारका सारा भार अकेबी जिजाईपर यदि न पहला और अन्त-वस्नके भी ऐसे लाले न पडते तो जिजाई भी कदाचित देशे चिडचिडे मिजाजकी न बनतीं, पर 'क्या होता, क्या न होता' का

विचार तो गीण ही है, 'क्या या या है' वहीं देखना अच्छा है। प्रारब्ध कडिये या ईश्वरका कौतुक किह्ये। तुकारामजी और जिजाईको सारा जीवन एक साथ ही रहकर व्यतीत करना पड़ा। युरोपके तत्त्ववेत्ता साधुः सकातकी स्त्री वडी जयरजंग थी। लोग कभी-कभी जिजाईको इसी स्त्रीकी उपमा देते हैं। परन्तु जिजाईमें अनेक उत्तम गुण भी थे और तुकारामजीका नित्य समागम होनेसे उनकी उत्तरीचर उन्नित ही हो चली थी। तकारामजीके वैराग्य और अभ्यासके लिये जिजाईका सक्क बढा उपयक्त था । इसलिये यही कहना चाहिये कि भगवानने अच्छी ही जोडी मिलायी । इस जोडीके मिलानेमें 'अच्युत' कहानेवाले भगवान् च्युत हुए या चूक गये ऐसा तो नहीं कह सकते । समुद्रमें कोई काठ कहींसे बहुता चला आया और कोई कहींसे और दोनों मिल जाते हैं और फिर अलग भी होकर भिन्न-भिन्न दिशाओं में चले जाते हैं। ऐसा ही जीवोंका भी संयोग-वियोग हुआ करता है। प्रत्येक जीवका प्रारन्धकर्म भिन्न है, प्रत्येक अपने कर्मानतार जीवदशा भोगता है, सुल-दुःल कोई किसीको दिया नहीं करता । यही यदि शास्त्रशिद्धान्त है और जीव स्वकर्मसूत्रमें बँचा हुआ है तो जिजाई और तुकागमजीके परस्पर समागम और सुख-दुःखका कारण भी उनका प्राक्कर्म ही है। जिजाईके स्वभावमें कुछ कटता थी और वह कटता परिस्थितिसे और भी कटु हो गयी। यह बात सच है। पर उनका कोई ऐसा महान पण्यवल भी या जिससे उन्हें इस जन्ममें ऐसे महान भगवद्धक्तका समागम प्राप्त हुआ और भगवान्। धर्म और संतोंके पुण्यप्रद महाफलदाबी सत्तक्षका लाभ हुआ।

# २ 'योगक्षेमं वहाम्यहम्'

भक्तोंका योगक्षेम मगवान् कैले चलाते हैं, कैले उनकी पत रखते और उनकी बात ऊपर रखते हैं, इसकी कुछ कथाएँ महीपतिवाबाने बड़े प्रेमले वर्णन की हैं। एक बार तुकारामजीने क्या किया कि जिजाईकी साझी िकसी अनाया खीको दे हाली और जिजाईके पास बस यही एक साझी बी जिसे बह कहीं आना-जाना हुआ या लोगोंके सामने निकलना हुआ तो पहना करती थीं। अब उनके पास ऐसी कोई साझी नहीं रह गयी। तन दाकनेभरका कोई फटा-पुराना कपड़ा पहने रहने और उसी हालतमें लोगोंके सामने निकलनेकी नौबत आ गयी, तब भक्तवस्त्रक भगवान् पाण्डुरक्कने स्वयं ही जरीका काम की हुई ओदनी उन्हें ओदा दी और उनकी काम रखी।

तुकारामजीके प्रथम पुत्र महादेव पयरीकी वीमारीके पीड़ित हुए । जिजाईने लाल उपाय किये पर किसीके कोई लाँम नहीं हुआ । सन उपाय करके जब वे हार गयीं तब उन्हें उन्माद-आ चढ़ आया और उसी अवस्थामें वे अपने बेटेको ले जाकर श्रीविद्वलके पैरोंपर पटक देनेके विचारके मन्दिरमें गयीं । मन्दिरमें प्रवेश करते ही बच्चेको पेशाब हुआ और बचा अच्छा हो गया ।

एक घटना और बतलाते हैं। गिरस्तीका साथ जंजाल सम्हालते सम्हालते जिजाईके नाकों दम आता या, फिर भी इसी हालतमें तुकाराम-जीके लिये भोजन तैयार करके पर्वतपर ले जाना पहता या। यह आने-जानेका झंझट ऐसा लगा कि इसके मारे कमी-कभी उनके क्षोभका पारावार न रहता। एक दिनकी घटना है कि जिजाई इसी तरह रोटी और जल लिये पर्वतकी चदाई चद रही यां, नड़ी तेज धूप पह रही यी, पैर जल रहे थे, कंकह गह रहे थे, सारा शरीर छल्सा जा रहा या, सिरपर तो जैसे अंगारे वरस रहे थे; जिजाईके प्राण व्याकुल हो उठे, इसी हालतमें ऊपर चढ़ते चढ़ते उनके पैरके तलवेमें एक बहा-सा काँटा ऐसा भिदा कि भिद-कर पैरके ऊपर निकल आया! जिजा तलमला उठी और बेहोश होकर शिर पढ़ी। जरूपात्र हायसे खूटा— जल घरतीपर गिरा और पैरसे बहे वेगके साथ रक्तकी थारा वह निकली। कुछ काल बाद उन्हें होश आया,

अपने ही हाथसे काँटेको निकालना चाहा पर वह किसी तरह नहीं निकला ! काँटेको निकालनेकी चेष्टामें लगी हैं। सोच रही हैं विधनाकी करत्वको, रो रही हैं अपने ऐसे दुर्भाग्यको, कोस रही हैं अपने पिताको कि कैसे अच्छे पति देंद्र दिये और सबसे अधिक दाँत पीस रही हैं उस कलूटेपर जिसका प्रश्ला पकड़े तुकाजी खड़े हैं और चाहती हैं किसी तरहसे यह काँटा तो निकल आवे। पर काँटा तो ऐसा भिटा है कि किसी तरहसे निकलता ही नहीं। पैरसे रक्त निकल रहा है और जिजाईके मनोमय नेत्रोंके सामनेसे होकर अपने ऐसे पतिके साथ विवाह होनेके समयके दृश्य एक-एक करके गजरते जा रहे हैं। वह सोच रही है, कैसे ठाट-बाटके साथ पिताने मुझे विवाह दिया। भाईने किस उत्साह और साज-बाजके साथ बरयात्रा करायी और तला भी की। माइकेमें बीते हुए सुखके वे दिन याद कर-करके तकाजीके सङ्ग रहनेसे होनेवाले कष्टोंपर वह फूट-फूटकर रोने लगी। आँखोंसे श्रम्र जलधारा निकल रही है और पैरते रक्तधारा ! इधर तुकारामजीके पेटमें भुलकी ज्वाला उठी और उधर उसकी लपट श्रीविद्वलनायके हृदय-पर जा लगो । जिजाईके कप्टोंने भी वहाँ पहुँचकर दयामैयाको जगाया । कारण, ये कष्ट एक पतित्रताके स्वधर्म-निर्वाहके कष्ट्र थे । स्वधर्मान्यरण करनेवालींपर भगवान दया करते ही हैं। दयाके निधान श्रीपाण्डरह भगवान् उत झलाती धूपमें धूपकी जलन और काँटेकी भिदनते तहपती हुई जिजाईके सम्मुख प्रकट हुए । जिन्होंने जिजाईके सम्पूर्ण गृहसीख्यको स्वयं ही हर लिया या और इस कारण जिजाई जिन्हें अपने सुलका हत्ती जानकर ही भजती थीं वह नारायण भी वैसे भजनके अधीन हो गये। श्रीविद्वलनायजीकी वह स्याम सगुण छावण्यम्तिं सम्मुख खड़ी देखकर क्या जिजाईको कुछ सन्तोष हुआ ! नहीं, वहाँ तो क्रोधाग्नि और भी वेगसे भडक उठी और जिजाई कोषके अंगारे बसराने खगीं। कहने खगीं, ध्यही है वह काला-कल्टा जिलने मेरे पतिको पागल बना दिया ! अरे ओ

नर्दयी ! त् अब भी पीछा नहीं छोड़ता ! क्या अब मेरे पीछे पड़ना चाहता है ! मेरे सामने अपना यह काला मुँह लेकर क्यों आया है !' यह कहकर जिजाईने मगवान् की ओर पीठ फेर दी और दूसरी ओर मुँह करके बैठ गयी । जिजाईकी उस विलक्षण हदताको देलकर मगवान् के भी जीमें कुछ कौतुक करने की इच्छा हुई । यह लीलानटवर जिस ओर जिजाईने मुँह फेरा था उसी ओर सम्भुल होकर खड़े हुए । जिजाईने हुँझलाकर फिर मुँह फेर लिया, मगवान् वहाँ भी सम्भुल हो गये । ऑठों दिशाएँ जिजाई हम्म गयी, पर जिथर देलो उभर वही काले कुष्णकर्दशा जिजाईके छज़ैया खड़े हैं, इधर देलो तो वही, उभर देलो तो वही, कार देलो तो वही, नीचे देलो तो वही, कहाँ किषर वह नहीं ! यह हालत जिजाईकी उस समय हो गयी !

रावण, इंस, शिद्यागाल इत्यादिको जिन्होंने उनके भगवदिद्वेषके कारण ही तारा उन लीलानटवर श्रीविद्वलने अपने परम भक्तकी सह्धर्मिणी- के चारों ओर चकर लगाकर उसकी दृष्टि अपनी ओर खींच ली तो इसमें आश्चर्य ही क्या है ! किसी भी निमित्तते हो भगवान्की ओर जहाँ चिच लगा तहाँ जीवका सब काम बना । जिजाई जिस ओर दृष्टि झालती उसी ओर उन्हें श्रीकृष्ण दृष्टि आते । आलिर, उन्होंने अपने दोनों नेत्र दोनों हायोंसे खूब कसकर बंद कर लिये, तब तो भगवान् अन्तरमें भी दिखायी देने लगे । पिता जिस प्रकार अपनी पुत्रीपर हृष्य फेरे उसी प्रकार भगवान्ने जिजाईके अङ्गपर अपना कमलकर फिराया और जिजाईका पाँव अपनी पालयीपर रखकर ऐसी सुविधासे कि जिजाईको किञ्चत् भी वेदना नहीं प्रतीत हुई, वह काँटा चटले निकाल लिया । तब जिजाई और उनके साथ-साथ भगवान् तुकारामजीके समीप गये । तुकारामजीने इन दोनोंको एक साथ जो देखा तो उन्हें पत्रि और दिवाकरके साथ-ही-साथ आनेका भान हुआ । तुकारामजीके साथ-साथ मगवान् और जिजाईने भी भोजन

किया । वहीं वैठे-वैठे भगनान्ने एक पत्थर इटाया तो वहाँसे खच्छ जलका क्षरना वहने लगा !

## ३ दोषका भागी कौन ?

तकारामजी और जिजाईके झगड़ेमें दोपका भागी कीन है---तकाराम या जिजाई ! यह प्रश्न उपस्थित करके, दूसरोंके सगड़ोंमें पञ्च -बनकर पड़नेवाले कई विद्वानोंने इसकी बड़ी चर्चा की है। कितनोंका यह कहना है कि तुकारामजी जब गृहस्थ थे, एक स्त्रीका पाणिग्रहण कर उसे घर ले आये थे, उससे उनके सन्तान भी थी, तब उन्हें उस स्त्री और उन सन्तानोंका अवस्य ही पालन-पोपण करना उचित था। यह उनका कर्तव्य ही था। इस कर्तव्यका पालन उन्होंने नहीं किया, इसलिये तुकाराम ही सर्वथा दोपी हैं। पाठक ! हम-आप भी जरा इस प्रश्न हो इस अवसरपर विचार हैं। सारे जगत्को उपदेश करनेवाले तुकारामजीको क्या इतना भी जान नहीं था कि अपने स्त्री और सन्तानके प्रति अपना कर्तव्य वह न समझ सकते ? ओर ऐभी बात भला कौन कह सकता है ? और ऐसी बात हो भी कैसे सकती है ! इसलिये बात कुछ और है । तकारामजी और जिजाईकी जो नहीं बनी इसमें यथार्थमें दोप तो किसीका भी नहीं है। तुकारामजीके अभंग संबर्होंमें 'तुकारामजीके प्रति उनकी स्त्रीके कठोर बचन' शीर्षक सात अभंग हैं। इन अभंगों को कुछ छोग असली मानते हैं और कुछ नहीं मानते । जो हो। पर उन अभंगोंसे इतना तो अवस्य ही जाना जा सकता है कि तुकारामजीपर जिजाईके कीन-कीन-से आक्षेप हो सकते थे। जिजाईका मानो यही कहना था कि--

(१) यह कोई काम काज नहीं करते; कुछ उपार्जन नहीं करते; विवाह करके मेरे पति तो बन बैठे, पर इनके तथा बच्चोंके खिये अल-बल्ल मुझे ही जुटाना पड़ता है। स्त्रीकी जाति में कितना दुःख उठाऊँ और किल-किसके सामने अपना दीन बदन दिखाऊँ ?

- (२) इन्हें अपने तनकी कोई चिन्ता नहीं। न सही पर इन्हें इसारी कोई चिन्ता हो सो भी नहीं!
- (३) स्वयं तो कुछ कमाकर राते नहीं, पर यदि कही से कुछ आ जाय तो वह भी छुटा देते हैं। अब हो, वक्त हो अथवा और थोई वस्तु हो, जो भी जो कुछ माँगता है, वह अपने वर्षोंको पूछतेतक नहीं, और उसे दे डास्टते हैं। दूसरोंके पेट भरते हैं पर मेरी या वर्षोंकी कोई परवा नहीं करते। कभी एक पैसा कमाना नहीं, हाँ, घरमें यदि कुछ पड़ा हो तो उसे भी गँवा देना, यही इनका घंघा है!
- ( ४ ) घरमें तो रहना जानते ही नहीं, जब देखो तब बनको ही दौहे जाते हैं, इन्हें हुँदुकर पकड़ छाना पड़ता है तब इनका आगमन होता है ।
- (५) सब कीर्तिनयाँ मिलकर रातको यहा कोलाहल मचाते हैं। किसीको सोने नहीं देते। इनके सङ्ग-मायसे इनके साथी भी घरवारत्यागी विरागी बन रहे हैं और उनकी क्षियाँ भी घरोंमें बैटी मेगी तरह रो रही हैं।

जिजाईके ये आक्षेप हैं। इन्हें झूट तो तुकारामजी भी नहीं बतलाते। जिन सात अमंगोंकी ये बातें हैं उनमेंसे प्रत्येक अभंगके अन्तिम चरणमें तुकारामजीका उत्तर भी रखा हुआ है। उत्तर एक ही है कि, सिञ्चतका भाग मिथ्या है, मिथ्याका भार दोनेमें व्यर्थ ही माथा खपाना है।

जिजाबाईका कहना जिजाबाईकी दृष्टिसे ठीक है, सामान्य संसारी जनोंकी दृष्टिसे भी ठीक है, संसारको सत्य माननेकी दृष्टिसे भी विल्कुछ ठीक है। जिजाईको अकेले तुकारामजीकी गिरस्तीका सारा भार अपने सिरपर उठाना पड़ा, इससे उन्हें बहुत कष्ट दृष्ट, क्ष्टोंसे उनका मिजाज चिड्नचिड्ना बन गया, चिड्नचिड्नेपनसे जो बुछ उन्होंने कहा वह इस तरहसे विल्कुछ सही है और उनके दुःखोंसे संसारी जीवोंको स्वामाविक ही

सहानुभूति होती है। पर तकारामजीकी ओर देखिये और तुकारामजीकी दृष्टिसे विचारिये तो उनका भी कोई दोष नहीं दिलायी पहता । संसारका मिथ्यात्व जब प्रकट हो गया। उससे मन उपराम हो गया और सांसारिक मुख-दु:खके विषयमें चित्त उदासीन हो गया तब उस मुख-दु:खसे उत्पन्न होनेवाले कर्तव्य ही कहाँ रह गये ? इसलिये इसमें तो तकारामजीका कोई दोप नहीं दिखायी पहता । सूर्यके सामने जब अन्धकार ही नहीं रहा, जाग उटनेपर स्वप्नागत संसार ही जब नहीं रहा, नदीके उस पार पहुँचे हुए पर नदीकी लहरें जाकर नहीं गिरी तो इसमें सूर्य, जाग्रत् और उत्तीर्ण पुरुषको कोई भी विवेकी पुरुष दोषी कह सकता है ! जागता हुआ पुरुष और खप्नमें बड़बड़ानेवाली भी इन दोंनोंका मिलन जैसा है वैसा ही तुकारामजी और जिजाईका जीवन-मिलन है। स्वप्नमें बहबहानेवाली स्त्रीके शब्दोंका जावत् पुरुषके समीप कोई मूल्य नहीं होता। प्रस्युत जागता हुआ पुरुष उसे भी जगानेका ही प्रयत्न करता है । उमी प्रकार तुकारामजीने जिजाईको जगानेके लिये 'पूर्णरोध' के अभंग कहे हैं। तुकारामजी और जिजाईका झगड़ा संख्याण और रजोगुणका झगडा है, परमार्थ और प्रपञ्चका या ब्रह्म और मत्याका शगड़ा है। प्रकृतिके दास जीव प्रकृतिके सब कामोंको ही टीक समझते हैं पर प्रकृतिप्रभु पुरुपके सामने प्रकृति आती ही नहीं, फिर उसका कार्य क्या और उसका अभिनिवेश ही क्या ! पुरुष तो अनङ्ग और उदासीन है, निर्धन और एकान्ती है, जराजीर्ण अति बद्धसे भी बद्ध है। पर अकर्ता, उदासीन और अभोक्ता होनेपर भी पतिवता प्रकृति उससे भोग कराती है। वह अविकारी दै, पर यह (प्रकृति ) स्वयं उसमें विकार बन जाती है, वही उस निष्कामकी कामना, परिपूर्णकी परितृप्ति, अकुलका कुल और नोत्र बन जाती है। इस प्रकार प्रकृति पुरुषमें फैलकर अविकार्य पुरुषको विकारवश बना लेती है। ज्ञानेश्वरी ( अ० १३ ) पुरुष ऐसा और प्रकृति

ऐसी है ! तुकारामजी पुरुष और जिजाई प्रकृतिका यह विवाद अनादिकास-से चला आता है। यह तो अध्यात्मदृष्टि हुई, पर लोकदृष्टिसे भी देखें तो भी तुकारामजी दोवी नहीं ठडराये जा सकते । संसारी बने रहो और परमार्थ भी साधो, यह कहना तो वड़ा सरल है, पर 'दो नार्वोपर पैर रखनेवाला किसी एक नावपर भी नहीं रहता' इस लोकोक्तिके अनुसार सभी महात्माओंका अनुभव है। समर्थ रामदास स्वामीने भी (पुराना दासबोध समास १८ में ) यही कहा है । बचपनमें माता-पिताने ब्याह कर दिया, पीछे वैराग्य हुआ, ऐसी अवस्थामें कोई भी सवा साधक ऐसे ही रह सकता है जैसे तुकारामजी रहे। बाल-बन्नोंका पेट भरना और इसके लिये नौकरी-चाकरी या कोई बनिज-ध्यापार करना तो सभी करते हैं। तुकारामजी भी यदि वैसा ही करते तो परम अर्थकी जो निधि उनके हाथ हरारी बहु न हरारी होती और जो धन उन्होंने संसारमें वितरण दिया बहु भी न कर सकते, यह तो स्पष्ट ही है। कुछ त्यागे विना कुछ हाथ नहीं ह्मगता । प्रपञ्च, होन होडे बिना परमार्थ-लाम नहीं हो सकता । तकाराम-भीके चित्तने संसारको जडनलमहित त्याग दिया, इसीसे परमार्थका मूल उनके हाथ लगा । महान लाभके लिये अल्पका त्याग करना ही पहला है। दो कर्तव्योंके बीच जब झगडा चले तब श्रेष्ठ कर्तव्यके लिये कनिष्ठ कर्तव्य त्यागना पडता है । सर्वस्व-त्यागी बनना पडता है तभी फलोंका भी फल, सर्लोका भी सर्ल, ध्येयोंका भी ध्येय जो परभातमा है उसकी प्राप्ति होती है। उन प्राप्तिके लिये तकारामजीने कभी-न-कभी नष्ट होनेवाले संसारका त्याग किया तो क्या गलती की १ सीप फेंककर पारस लेना बुद्धिमानोंका काम ही है। नारायणके लिये गृह-सत-दारादि संकारकी अहंता-ममताकी मैळ काटकर ही उन्होंने संसारको सुवर्ण बना दिया। खंसारमें सुवर्णकी माया जोड़नेवाले संसारको सुवर्ण नहीं बनाते, प्रत्युत जो अपने हृदयसम्पुटमें नारायणके चरण जोडते हैं उन्हींका संसार सुवर्ण हो

जाता है ! उनके असंख्य जन्मोंके संसार-बन्ध टूट जाते हैं और संसार सुलमय हो जाता है । तुकारामजीने एक संसारीके नाते अपनी कोई पत नहीं रखी, यह चाहे अश जीव कहा करें, पर उनकी अपनी दृष्टिमें और उनके सहश दृष्टिवालोंकी दृष्टिमें उनका संसार-उनका प्रपञ्च उनका जीवन सुलमय, लाभमय और परम सौभाग्यमय ही दुआ! इस सुल, लाभ और सौभाग्यको अस्यायमें विस्तारने देखेंगे ।

## ४ जिजामाईको पूर्णबोध

सोतेको जगाना, गुमराहको राहपर लाना, अपना मुल दूसरोंको वितरण करना, यही सच्चा परोपकार है। तुकारामजीने संसारको जगाया, उसी संनारमें जिजाई भी आ गयीं। परन्तु जिजाईको लास तौरपर अलग भी तुकारामजीने उपदेश करके लोकहिन्छे भी अपने कर्तव्यका पाळन किया। जिजाईके लिये जो उपदेश उन्होंने किया उस 'पूर्णनोच' के बारह अभंग हैं। जिजाई भजन करनेवाले वारकरियोंके कोलाहल्ले हुँबलाकर जैसे कटोर बचन कहा करतीं, उसपर तुकारामजी उन्हें बड़ी शान्तिसे समझाते—'हमारे घर बयों कोई आने लगा! सबको अपना-अपना काम-काज लगा हुआ है! कीन ऐसा निउल्झ बैटा है जो बिना किसी मतलयके हमारे यहां आया करे! जो कोई भी आता है बह मगवान्के प्रिमसे आता है, भगवान्के लिये ही अखिल ब्रह्माण्ड अपना हो जाता है। मत्तीके लिये जो तुम ऐसी कटोर वार्त कहती हो सो न कहकर मृदु बचन कहो तो हसमें तुम्हारा क्या लच्चे हो जावगा। आदर-मानके साथ बुलानेसे प्रेमसर हतने लोग आते हैं कि जिनका कोई हिसाद नहीं।'

'पूर्णशेष' का पहला अभंग कुछ कूट-सा है-'खेतमें जो उपज होती है उसमें हमारे प्यार चौषरी पाण्डुरङ्ग हमें वॉट देते हैं। लगानका अभी ७० रुपये देन याकी है सो वह माँग रहे हैं, अवतक १० रुपये हो दिये हैं। परमें हंडा, वर्तन हैं, गोटमें गाय, वैल हैं, यही एवज दिखाते हुए दाकानमें लाटपर रैठे हुए हैं। मैंने कहा, ध्भाई! ले को, एक बारमें ही सब लहना चुका को, इस तरह जब मैं उनसे उलका पड़ा तब आफ चुप हो गये!

माव यह है कि इस धारीरूपी खेतके प्रभु पण्डुरङ्ग हैं, उन्होंने यह नर-तन हमें बर्टनेके लिये दिया है। वह हमें भूखों नहीं मरने देते। इस खेतका लगान ८० रुपये हैं। इसमें के हम अवतक १० दे चुके हैं। ७० बाकी हैं, सो यह माँग रहे हैं। अर्थात् यह धारीर ८० तन्बोंका है। वे ही ८० तन्त उन्हें गिना देने होंगे। इनमें से ५ कमेन्द्रिय और ५ धानेन्द्रिय हैं, उन्हें तो मैंने भजनमें लगा दिया है। इस तरह ८० लगानक १० दे चुके, अब बाकीका तकाजा है। खाटपर बैठे हैं याने इदयमें विराज रहे हैं।

श्रीमद्भगवद्गीतामें तत्त्वसंख्या ( अ० १३ स्लोक ५-६ ) ३६ दी हुई है । श्रीमद्भगवद्गीतामें तत्त्वसंख्या ( अ० १२ ) इन तत्त्वींकी संख्याका कई प्रकारसे हिसाय लगाकर ४ से लेकर २८ तक भिन्न-भिन्न संख्याएँ यतायी गयी हैं । श्रीमद्भासवोषमें ( दशक १७ समास ८-९ ) तत्त्वोंकी संख्या ८२ स्वायी है जो कारण और महाकारण टेहको अलग रखनेसे ८० ही रह जाती है । अन्तःकरण ५, प्राण ५, शानेन्द्रिय ५, कर्मेन्द्रिय ५ और विषय ५, इस प्रकार २५ तत्त्व हुए । इन २५ के दो-दो भेद—२५ सहम और २५ स्थूल, इस प्रकार ५० हुए । इनमें स्थूल और स्थम देह मिलानेसे ५२ हुए । इन ५२ में ४ स्थान, ४ अवस्थाएँ, ४ अभिमानी, ४ भोग, ४ मात्राएँ, ४ गुण और ४ शक्ति याने २८ तत्त्व-ये मिलानेसे तत्त्वींकी कुछ संख्या ८० हुई । ८० तत्त्व इस प्रकार गिना देनेसे 'एको विष्णुर्महरू-भूतम्' की प्रतीति और वैकुण्टकी प्राप्ति होती है ।

देहूमें तुकारामजीके अभंगोंके एक पुराने संग्रहमें इस अभंगका आध्य यों सुचित किया है—'उपजा=स्वरूप, खेत≕मकि, हमें≕वार खान चार वाणीके जीवंको, बॉट=अधिकार, चौधरी=स्यूल, सूहम, कारण और महाकारण=इन चार देहोंके धारक चतुर्धर चौधरी, प्यारे=पुरुषोचम, पाण्डुरङ्ग=मगुण सत्तर रूपया=सत्तर तत्त्व, दस=दस प्राण, दिये=सगुण मक्तिके समर्पित किये। इंडा=अहङ्कार, वर्तन=पञ्चमहाभृत, गाय-वैख= इन्द्रियाँ, दालान=हृदय, खाट=पर्यंङ्क, जब मैं उलझ पड़ा तब आप चुप हो गये=दस प्राण समर्पित कर दिये तब जीवभाव नष्ट हुआ, अपने धिवत्वकी प्रतीति हुई तब तुकाराम मगवान्से लड़ पड़े और कहने खगे कि मेरा सब हिमाब साक है। गया, अब मेरे जिम्मे कुछ बाकी न रहा, इस प्रकार ८० तत्त्व झड़ गये।

इस अभंगमं पञ्चीकरण स्चित किया है। सद्गुरु जब धिष्यको उपदेश करते हैं तब पहले एकान्तमं पञ्चीकरण समझा देते हैं। तुकाराम-जीने एकान्तमं जिजाईको पञ्चीकरण समझा देया होगा। इससे जिजाईका अधिकार भी स्चित होता है। तुकारामजी आगे कहते हैं——

'विवेकते यह सारा एकछत्र साम्राज्य है। एक ही सिंहासनासीन सम्राट्हैं। उनके सिवा और कौन मुझे अपनी पीठपर बैठा सकता है!'

मगवानके तिवा और हे ही कौन ! इनका खेत मैंने जोता-वोया, असामी यनकर रहा और 'अय यह मेरी जानको लग गये !' इनका पावना हसी देहम रहकर जुका देनेका मैंने निश्चय कर लिया है। अच्छे मालिक मिले! ऐसे हरि हैं कि सब कुछ हर लेते हैं, इसीलिये कोई इनके पास मारे भयके फटकतातक नहीं। कितनों को इन्होंने खूट लिया और कितनों-को संतोंकी जमानतपर छोड़ रखा है। इनकी निउरता देखकर लोग इनके नामपर हैंसते हैं। यह मर्थस्व छीन लेते हैं पर यह बात है कि सर्थस्व छीनकर वैकुण्डपद देते हैं। इस इनके चंगुलमें खूब फैंसे। इस प्रकार बोच कराते हुए जिजाईसे तुकारामजी कहते हैं कि मेरे विचारमें दुम अपना विचार मिला दो तो मेरा-तुम्हारा विरोध मिट जाव; भगवान-

से तो मेरा अन्तरङ्ग स्तेह हो चुका है। यह मेरे करनेसे नहीं हुआ। सन्हींके आदेशसे हुआ है। तुम्हारे लिये यही उपदेश है—

'बच्चेके लिये यह हो और वह हो, यह हवत छोड़ दो । किन्होंने हुने कन्म दिया, उन्हींका यह है। वही इसकी देख-भाल करेंगे। तुम अपना गढ़ा खुड़ा छो, गर्भवासकी यातनाओंसे बचो।'

वासना छोड़ दो, माया जोड़नेकी बुद्धि छोड़ दो। वासनासे ही समदूत गर्लेमें अपना पंदा ढालते हैं। उनकी मार वही भयहर है, स्मरण करनेमाअसे भेरा तो कलेजा कॉपने लगता है।? यदि द्वारों मेरी चाह हो तो अपने चिचको बढ़ा करे। चिचको ऐसा उदार बनाओ कि—

'सजनोंका राज्य तुम्हारे अनुकृत पहे, संसारमें तुम्हारी कीर्ति बड़े । यह कहनेके लिये तैयार हो जाओ कि मेरे गाय-बैल मर गये, बासन-छाजन चोर चुरा ले गये और बच्चे तो मेरे पैदा ही नहीं हुए । आस छोड़ हृदयको वज्र-सा बना ले । इस श्रुद्र श्रुखपर थूक दो, अक्षय परमानन्द छाम करो । तुका कहता है, मय-बन्धनोंके टूटनेसे बड़े मारी कहोंसे परित्राण होगा ।'

में तो जस्द ही वैकुण्डचामको जानेवाळा हूँ, तुम भी मेरे साथ चको। वहाँ हम-तुम आदर पायेंगे। घर-द्वारपर तुळसीपत्र रखकर ब्राइणॉ-को दान करके हस जंजाळसे निकळ आओ। विचार लो, अच्छी तरह देख लो। भी-मेरा' का सर्वेषा त्याग करो; भूख-प्यास, द्रव्यादि लोम, ममख-हन सबसे अपने-आपको खुड़ा लो और ऐसी सुखी बनो जैसा में हूँ-

भेरी भूख-प्यास कैसी स्थिर है, अस्थिर मन भी बहाँ-का-तहाँ ही स्थिर होकर बैठा है।

शुरु-कृपाले भगवान्ने मुझले जो कहल्ल्वायाः वही मैं तुमले कह
 रहा हूँ।

·सचमुच ही मगवान्ने मुझे अंगीकृत कर लिया है, अब और **कुछ** 

विचारनेकी बात ही कहाँ रही ? तुम्हारे लिये अब यही उपदेश है कि कटिबद होकर बलवती बनो ।?

तुकाराम महाराजने जिजाबाईको यही अन्तिम उपदेश किया । यह उपदेश हृया नहीं हुआ । सिटोंको वाणी मला हृया कैसे हो सकती है ! जिजामाईका आचरण शुद्ध, निष्करुष्क, पवित्र और पातित्रत धर्मानुकृष्ठ था । पतिको भोजन कराये विना उन्होंने कभी भोजन नहीं किया । लेकिक ध्यवहारमें पतिले उनकी नहीं पटतो यी त्रयापि पतिके प्रति उनके प्रेमका छोत अत्यन्त शुद्ध और निरन्तर या । तुकारामजीको वह प्राणींले भी अधिक प्यार करती थीं । उनका पतिप्रेम अत्यन्त निष्कपट और निर्म्ख या । तुकारामजीके उपदेशींका परिणाम उनके उत्पर बहुत ही अच्छा हुआ । दूनरे ही दिन उन्होंने अपना सब घर द्वार बाह्मणको दान कर दिया और सांगांधिक बन्धनोसे मुक्त हो गर्यों । तुकाराम-ऐसे महात्माका सरख अकारय ही कैसे जाता ! तुकाराम भी भगवान्ते खूब लड़े झगड़े, पर उनका भगवत् प्रेम ज्वलन्त या । ऐसी ही बात जिजामाईकी भी समझनी चाहिये । प्रेमके विना हमझ नहीं होता । झगड़ेकी सचाईसे निष्कपट प्रेम, शब्द आचरण और सची निया ही प्रकट होती है ।

### ५ सन्तान

जिजामाईके काशी, भागीरथी और गङ्गा-ये तीन कन्याएँ और महादेन, विहल और नारायण-ये तीन पुत्र हुए। इनमें काशी सबसे बड़ी श्री और नारायण सबसे छोटे। तुकारामजीके महाप्रस्थानके समय जिजामाई गर्भवती थीं अर्थात् तुकारामजीके प्रयाणके पश्चात् इनका जन्म हुआ। तुकारामजीने अपने इन पुत्रको इन आँखोंसे नहीं देखा और इन्होंने भी अपने पिताको नहीं देखा। सबसे बड़ी काशी, उनसे छोटे महादेव, इनके बादकी भागीरथी, तब विहल, विदलते छोटी गङ्गा और गङ्गासे छोटे नारायण। नारायणका बन्म हुआ उस समय गङ्गा बहुत छोटी थीं। उन्हें

सम्हासनेके लिये बुधाई नामकी एक दासी रखी गयी थी। तुकारामजी जब भण्डारा या भामनाथ पर्वतपर पहुँचकर भगवानुके भजनमें ताडीन ही जाते तव उन्हें भूल-प्यासकी सुध न रहती; पर जिजामाई उन्हें भोजन कराये बिना खयं कभी न खाती थीं। कभी तो वह म्वयं भोजन छिये वन-जंगछमें उन्हें दूँदती फिरतों और कभी काशीको भेज देती । महादेव और विद्रुक्त चित्त प्रायः खेल-कृदमें ही लगा रहता, इससे जिजामाईका कहना वे सदा मानते ही हों, ऐसा नहीं था। कन्याओं के विवाह आदि बड़े गरीबी दंगसे हुए। कन्याओं के लिये तुकारामजीने वर भी ऐसे हुँदे कि वर हुँदने घरसे यों ही बाहर निकले, योडी दर जाकर देखा, रास्तेमें कुछ बालक खेल रहे हैं, वहीं खड़े हो गये। उनमें अपनी जातिके दो बालकोंको उन्होंने देला, उन्हींको घर लिवा लाये और वधू-वरको इलदीते रँगकर विवाह कर दिया। जँबाइयोंकी न तो कोई बारात सजी, न दावतें दी गयीं, न कोई नजर भेंट की गयी और न रीसने-रूटनेका ही कोई अभिनय हुआ ! 'द्भके साथ भात खिला दिया और पञ्चामृत पान करा दिया ।' उन बाह्यकोंके माता-पिता सम्पन्न ये और तुकारामजीकी ओर उनके भक्त लोग भी तैयार थे, इसलिये पीछेसे चार दिन विवाहका मञ्जलोत्सव होता रहा । इससे जिजामाईको कुछ सन्तोष हुआ। तुकारामजीके ये जँवाई मोंसे, गाडे और जाम्बुलकर घरानेके थे। तुकारामजीकी मझली कन्या भागीरयी बड़ी पितृभक्त और भगवद्भक्त थी । तुकारामजीने प्रयाणके पश्चात् जिन लोगोंको दर्शन दिये उनमें एक भागीरयी भी हैं । तुकारामजीके तीनों पुत्रों में नारायणबोबा अच्छे पुरुपायी निकले । देह आदि गाँव इन्होंने ही अर्जित किये। देहके पाटील इंगलेकी कन्या इन्हें न्याही यीं। नारायणचीत्राके पश्चात भी तकारामजीके दंशजींके साथ देहके पाटील इंगलोंका सम्बन्ध होता रहा । इस समय देहुमें प्रायः तुकाराम महाराजके वंशजोंके ही घर हैं ।

# पंद्रहवाँ अध्याय

# धन्यता और प्रयाण

मनकी रियरतासे जो रियर हो जाता है, मिक्तकी भावनासे जिसका अन्तःकरण भर जाता है और योगशक्तिसे दुमजित होकर जो ठिकाने आ जाता है वह केवल परव्रहा, परम पुरुष कहानेवाला मेरा निजवाम होकर रहता है। (शानेवरी वर्ट। ९६, ९९)

जिल स्वरूपको प्राप्त होनेसे नीचे गिरना नहीं होता वह श्रीकृष्ण-स्वरूप है। श्रीकृष्णकी कीर्ति गाते-गाते भक्तं स्वयं ही श्रीकृष्णरूप हो जाते हैं। (नायभागवत अ॰ ३१)

## १ परमार्थ-सुख

परमार्थसाधन करना होता है परम सुलके लिये । तुकारामजीने प्रपञ्चको तिलाझिल देकर परमार्थसाधन किया अर्थात् स्वर-क्षणिक सुलका त्यांग करके अल्वच्ड अविनाशी सुल लाम किया । प्रपञ्चका अर्थ है पाँच विपयोंका सङ्घात । शब्द, स्पर्श, रूप, रस, गन्धसे सुल प्राप्त करनेकी हच्छा करना और उसके पीछे भटकते किरना । सब जीव प्रपञ्ची हैं और हसीसे दुली हैं । नरतन सब तनों में सबसे श्रेष्ठ रतन ( रल ) है । सब सुलों में को सर्वोत्तम सुल है, जिसके मिलनेसे अन्य किसी सुलकी हच्छा नहीं रह जाती,

जिस सुलका कभी ध्रय नहीं होता। जिसकी अन्य किसी सखसे उपमा नहीं दी जा सकती वह परम सुख इसी नरतनमें ही प्राप्त किया जा सकता है, नरसे नारायण हुआ जा सकता है, सम्बदानन्दपदवीको प्राप्त किया जा सकता है। इस मन्ष्यदेहके द्वारा चारों अर्थ-धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष जोड़े जा सकते हैं। इनमें अर्थ और काम अक्षिर और क्षणभन्नर हैं, इनसे परे धर्म है और धर्मसे भी परे मोक्ष है। वही परम अर्थ-परम पुरुषार्थ है। चतुर्वर्गका वही परम ध्येय है। यही सकलदुः खविध्वंसकारी महानन्द है । प्रत्येक जीव सुखके छिये छटपटाता रहता है । प्रपञ्ची जीवोंके समान पारमार्थिक जीव भी सखके ही पीछे दौड रहे हैं ! अन्तर इतना ही है कि कोई विषयको ही सलका स्रोत समझकर उसीमें गोते ला रहे हैं और कोई विषयोंसे परे जो निर्विषय आनन्द है उसमें गोते लगा रहे हैं। विषय-सुल पूर्ण सुल नहीं है। इसलिये पारमार्थिक इस सुलको त्याग कर अथवा इससे उदासीन रहकर अखण्ड सुखकी साधनामें लगे रहते हैं। देहेन्द्रियविषय-सन्निकर्षसे होनेवाले सखसे ऊवकर वे देहातीतः इन्द्रियातीतः विषयातीत सुलके पीछे पड़ जाते हैं। यह परमार्थ-मार्ग ऐसा है कि इसपर पैर रखते ही परम सुलका रसास्वादन आरम्भ हो जाता है। नम्पूर्ण मार्ग सखानभवकी वृद्धिका ही मार्ग है। पद-पदपर अधिकाधिक आनन्द है। परमार्थके सम्बन्धमें बहतोंकी बड़ी विचित्र धारणाएँ हो जाती हैं । उनके चित्तमें यह बात बैठ जाती है कि परमार्थ संसारका रोना है। परमार्थसाधन करना रोते हए चलना और ऐसी जगह पहुँचना है जहाँ मिट जानेके सिवा और कछ हाथ नहीं आता । पर यह समझ सूर्यके प्रकाशको आँखें अंद करके घोर अन्धकार मान लेनेकी-सी बात है। यथार्थमें परमार्थ रोना नहीं। रोनेको हँसाना है। मरना-मिट जाना नहीं। अजर-अमर पद लाभ करना है। दःखके आँस नहीं, आपूर्यमाण आनन्द-समुद्र है । जीवका वास्तविक हित्र, बास्तविक लाभ, बास्तविक द्यान्ति और समाधान इसीमें है । इसीलिये .सो

इसे परमार्थ, परम सल, परम परुवार्थ कहते हैं। पारमार्थिक लोग पागल, नादान, दीवाने, हाय-पर-हाय घरके दैठ रहनेवाले, आलसी, कापुरुष, दुनियासे बेखबर और अन्धे नहीं होते; जिस संसारमें हम रहते हैं उसे वे **ी** अच्छी तरहसे देखते और समझते हैं, सदा सावधान रहते, अज्ञान और मोइका वीरतासे सामना करते, एक क्षण भी उद्योगसे खाली नहीं जाने देते, लाभ हानिका हिमान ठीक-ठीक रखते हैं। हानिसे बचते और लाभ उटाते हैं। परमार्थके साधन भिन्न-भिन्न हो सकते हैं। ध्येयसम्बन्धी श्रद्धा और विश्वास अथवा करानाके प्रकार भिन्न-भिन्न हो सकते हैं। पर सबका संयोग उमी एक सकलदुःख-वियोगरूप अखण्ड सुखके महायोगमें ही होता है। तुकारामजीने इस परमार्थ-मार्गपर जबसे देर रखा तबसे उनका बैकुण्ठ-पदलाभपर्यन्त सम्पूर्ण चरित्र इसी परम सुखकी बढती हुई बाढका ही इतिहास है। जहाँ इस बादकी हद हो जाती है, घट बदकी भाषा ही जहाँ नहीं रह जाती, लाभकी परिपूर्णता और सुलकी ओतपोतताका अनुभव होता है वही मोश्र है, वही वैकुण्ठधाम है। विपयोंका सम्बन्ध जहाँ दृदता-पूर्वक विच्छित्र हो गया तहाँ आनन्द-सागर उमड़ने लगता है और ऐसी बाद बढ़ी चली आती है कि आनन्दकी उस बादमें अपूर्व आनन्द-तरङ्गीपर बाचता-सा बहता हुआ उन पार जा लगता है जहाँ आर है न पार, ओर है न छोर । वही \कृतकृत्यताकी परमानन्द पदवी है । श्रीतुकाराम इस परमानन्द पदवीको प्राप्त हुए और तीनों लोकोंमें घन्य हुए। उनका होकिक जीवन नाना दःलों और यातनाओंमें बीता, उनके प्रपञ्चका दृश्य बडा ही दु:सह रहा; पर यह बाह्य दृष्टि है, बहिर्मुलीन लक्ष्यहीन मोह-दृष्टिका अभिप्राय है, लक्ष्यपर स्थिर दृष्टिका नहीं ! इन दुःसह दुःखों और बातनाओं हे विरे हुए तुकारामजीका लक्ष्य क्या था ! किस लक्ष्यपर उनकी दृष्टि लगी थी, किस ओर वह इन दु:खों और यातनाओं मेंसे होकर जा रहे ये और कैसे उन्होंने अपना मार्ग परिष्कृत कर खिया, कहाँ पहुँचे और स्या

पाया ! उन्होंने अपना रूक्ष्य पा लिया, दुःखों और यातनाओंके भीपण रूपको देखकर वह हर नहीं गये, परिश्चितिके चक्रके पीछे चकराते, चक्कर काटते, भूलते-भटकते ही नहीं रह गये, दुःलीं और यातनाओंके घरावकी तोडकर, परिस्थितको भेदकर अपने लक्ष्यपर लगी हृष्टिसे निश्चित हुप्रमार्ग-पर चलते गये और लक्ष्यपर पहुँच गये। उनकी यात्रा पूरी हुई, साधना सफल हुई, सम्पूर्ण सुख, सम्पूर्ण आनन्द, सम्पूर्ण ज्ञान, सम्पूर्ण भक्ति सभी तो मिल गया, सर्देश्वर श्रीपाण्डरङ्ग स्वयं ही निजाङ्ग हो गये, भवाम्बुधिके पार उतर गये। कृतकृत्य हो गये। धन्य हो गये ! उस कृतकृत्यता और धन्यताके साधनप्रथपर चलते हए तथा क्रमसे साध्यको साधते हए जो-जो आनन्द उन्होंने लाभ किया उसके उद्वार इमलोग इस प्रन्थमें सनते ही रहे हैं। अब उस अनिर्वचनीय रसका भी कुछ आखादन कर सकें तो कर लें बो अनिर्वचनीय होनेपर भी तुकारामजीकी दयारे उनके वचनोंसे टपक रहा है । सब साधनोंकी परिसमामि किस प्रकार अखण्ड नामस्मरणमें जाकर हुई यह इमलोग पहले देख चुके हैं। नाम और नामी, गुणी और निर्गुण, शिव और बीव, इनकी एकरूपताके आनन्दमें निमम तुकाराम प्रेमसे नाचते हैं, गाते हैं, गाते-गाते उसीमें मिल जाते हैं।?

### २ आत्मतृप्तिकी डकारें

बहाँ साधन, सम्प्रदाय, मगवान् और मक्तः; वर्णधर्म, पाप-पुण्य, धर्माधर्म सब एकमें मिल जाते हैं। इसीके लिये 'सारा अट्टहार या!' सब प्रयत्न सफल हुए। विश्रान्ति मिली। 'तृण्णाकी दौड़ समाप्त हुई।'

स्त्रज्ञा, भय, चिन्ता कुछ भी न यहा | सारे सुख आकर दैरोंपर स्रोटपोट करने रूगे।

भक्तिप्रेममाधुरीते हृदय भर गया, उत्तते चित्तको आनन्द-ही-आनन्द

मिळने छगा। श्रीविद्वलने अञ्चानका पटल पोंड डाळा उस**रे नगत् ही** ब्रह्मानन्दसे भर गया।

भंसारकी स्मृति विस्मृति होकर पीछे ही रह गयी। वित्त सम गया श्रीरङ्गकी ओर। उस माधुरीका जितना पान करो उसकी प्यास उतनी ही बदती है। उस प्रेम-मिलनमें जितना मिलो, उस मिलनकी किन उतनी ही बदती है, पाण्डुरङ्गमें वह कभी अधाती नहीं, जी कभी उनता नहीं। इन्द्रियोंकी लालसा तृत हो जाती है, पर चिन्तन सदा बना ही रहता है। तुका कहता है, पेट भर जाता है पर उसकी भूल बनी रहती है। यह सुख ऐसा है कि इसकी कोई उपमा नहीं, करगनाकी यहाँतक पहुँच ही नहीं। वह सुन्दर, मधुर, श्रीमुल प्रत्यक्ष सुपमामाधुरी ही है। उसे देखनेके साथ शोक-मोह-दु:ल नष्ट हो जाते हैं।

'सर्गुण-निर्गुण एकरस है, वह चिदानन्द है, उसीमें चित्त हूवा रहता है। मन अपनी सारी बुत्तियोंके साथ उसीमें हूब जाता है, देहमें देहभावकी सुधि नहीं रहती।'

श्रीरङ्गकी ओर चित्त लगा, उनके चिन्तनका सुख ऐसा है कि उससे कभी जी नहीं ऊबता, उससे कभी तृप्ति नहीं होती, औरकी इच्छा बनी ही रहती है। अब कोई संसार-चिन्ता नहीं रही, कल्किलका भय भाग गया, मोइ-दु:ख-द्योक सब हवा हो गये, अब तो केवल एक श्रीहरि ही हैं, अंदर भी वही हैं, बाहर भी वही हैं। ('तत्र को मोहः कः द्योक एकत्व-मनुपदयतः' ईग्रावास्य उपनियद्में इन आनन्दका वर्णन किया गया है।)

तुकारामजीके 'बिरहिन' के २५ अभंग हैं। अध्यात्मका रंग शृङ्कार-की भाषामें कोई देखना चाहे तो इन अभंगोंको अवस्य देखे। इस प्रपञ्चरूप पतिको छोड़ दिया, उससे मेरी बातना तुत न हो पायी; इसक्रिये मैंने प्परपुरुष' से सहबास किया। यह भेद क्षेगोंपर प्रकट हो गया हससे कोग मुझे सताने क्ष्में, मैं तो परपुरुषमें ही रत हो गयी, उसीमें रेंग गयी और अब सबसे यह कहे देती हूँ कि इस व्यभिचारको मैं त्रिकालमें भी न छोड़ें गी—इस रेंगमें तुकाराम खीत्व स्वीकार कर कुछ वास्विकास कर गये हैं। ब्रह्मका स्वरूप 'न खी न पण्डो न पुमान् न जन्तुः' कैसा है और उन्हींसे तुकारामजीका यह सख्य और तादारम्य है। इसलिये तुकारामजीको यह मनोविनोद किया है। इन अभंगोंमें स्वानुभवका प्रसाद मरा हुआ है।

'छोग मुझे छिनार कहकर विरादरीके बाहर भले ही निकाल दें। पर यह बनवारी तो मुझे एक क्षण भी अपनेसे अलग नहीं करता। छोक-छाज तो उतारकर मैंने खुँटीपर टाँग दी है, उससे उदास होकर बैठी हैं, मुझे अब अपने जीका ही कोई डर नहीं रहा और न किसीसे कोई आस लगाये बैठी हैं। मैं तो उसीको रात-दिन पास बैठाये रखना चाहती हैं, उसके बिना एक क्षण भी मुझसे नहीं रहा जाता। स्रोग अब मेरा नाम छोड़ दें, समझ लें कि मैं मर गयी; तुकिया अब अनन्तके पास पदी रहती है। इसीमें उसे सख मिलता है। यही उसका नेम है। गोविन्दके पास बैठ गयी। अब मैं पीछे फिरनेवाली नहीं। श्यामसलोने परज्ञहाको मैंने वर लिया। अब उनकी पटरानी होकर बैठी हूँ। अब कुछ देखना, सुनना-सुनाना नहीं चाहती, चित्तमें अकेले चितचोर आकर बैठ गये हैं। बलीको पाकर इस बलवती बन बैठी हैं। सारे संसारपर अपना अधिकार जमावेंगी । पलभर पीडा सह ली; अब अपरन्त निजानन्द बोड खिया है। अब इँसेंगी, रूटेंगी और अपूरन्त अन्तर्मधुरिमाको बदावेंगी। सेवा-सखसे विनोद-वचन कहती हैं कि इस और कोई नहीं। केवल एक नारायण हैं । तका कहता है कि अब हम इन्ह्रके ऊपर उठ आग्री हैं. खच्छन्ट म्बालिनोंके साथ चल रही हैं।

'अखिक भूतोंका सन्तर्पण किया'; सारी भूमि दान कर दी; दिन और रात एक पर्वकाल बन गये; जप, तप, तीर्थ, योग, याग सव कर्म ययासांग हो चुके; सब पाल अनन्तके समर्पण कर दिये; 'तुका कहता है, अब अबोक बोल बोल्या हूँ, तन-मन-बचनमें तो अब मैं नहीं रह गया।'

भगवान् सामने आ गये'—'शुप्र-अशुमकी सारी यकावट दूर हो गयी।' उन्होंने केवल कीडा-कौतुकके लिये जीव-शिवकी गुड़ियाँ बनायी हैं, वहाँ इन लोगोंका कहाँ पता है ! यह सारा आभास अनित्य है।' अर्थात् शुभाग्रम कल्पनाएँ विलीन हो गर्यो। जीव और शिव, भगवान् और मक्त एक ही हैं, उनमें भेद नहीं, भेद तो केवल एक कौतुक या! सात लोक और चौदह सुवन आभासमात्र रह गये! एक हरिको लोइ और कुछ भी नहीं है, वर्णधर्म उसका खेल है। 'एककी समूची बुनावट है' उसमें भिन्न और अभिन्न क्या! वेदपुक्य नारायणने यही निर्णय दुनाया है।'

. 'तुकाको प्रसादरसका सौरस प्राप्त हुआ; चरणोंके समीप निवास मि**खा** इतना निकट कि कुछ भेद ही न रह गया ।'

अब मैं मुखस्वरूप हूँ। दुःखान्तकारी यह सुख-समुद्र कहाँवे कैटे उमह आया ! 'भेदकी भावना जहसे जाती रही'—

ंतरा मेरा कैसा है, जैसे सागरमें तरङ्ग । दोनोंमें हैं एक ही बिहक श्रीपण्डरिनाय । तन्तुपट जैसा एक है, विश्वमें वैसा ही तुका व्यापक है है । खबण जलमें भिला दो तो भेद क्या रह जाता है है वेस ही तेरे भीतर समरस होकर में समा गया हूँ । आग और कपूर मिलते हैं तो क्या काजल अलग रह जाता है है तुका कहता है, देसे ही मेरी-तेरी ज्योति एक है । बीकको भूजकर लाई की, अब जनन-मरण कहाँ है आकारको अब ठीर कहाँ, देह ही वो भगवान बन गयी ! चीनीसे फिर ईख नहीं उपजला।

तव मेरा गर्भवात कैसा ! तुका कहता है, यह सारा योग है, घट-घटमें पाण्डुरङ्ग हैं।

बीज भूँजकर जब लाई बना ही तब बह बोनेके काम नहीं आ सकती, उसी प्रकार तुकाराम कहते हैं कि हमारा कर्म ज्ञानाम्नले दग्ध हो चुका है इसिलये हमारा कम्म-मरण अब नहीं हो सकता । ईखरे चीनी बनती है पर चीनी होकर ईखरनेको वह नहीं छौट सकती, उसी प्रकार देहका आश्रय करके हम ब्रह्माखितिमें आ गये, अब यह ब्रह्माखित छौट कर देह नहीं बन सकती । घट-घटमें भगवान् हैं और हम भी तद्रूप हैं । हमारी देहतक भगवान् बन गयी है, अब नाशवान् श्रारीरते हमारा कोई सम्बन्ध नहीं रहा ।

ध्देहमान प्रेतमान हो गया'—सन देहघर्म छय हो गये। काम-कोघादि अनाशित होकर पूट-पूटकर रो रहे हैं और यमराज आहें भर रहे हैं ! धरीर वैरायकी चितापर ज्ञानांग्नले जल रहा है। देह घटको मगवान्के चारों ओर धुमाकर उनके चरणोंके समीप फोड़ हाला और महावाक्य-ष्विन करके घम-बमका घोप किया। कुल और नामरूपको तिलाज्ञाकि दी! तुकाराम कहते हैं, यह शारीर जिनका या उन्हींको (पञ्चमहाभूतोंको) सौंपकर में निश्चित्त हो गया।

'अपने हार्यो अपनी देहमें आग लगा दी'—पाञ्चभौतिक देहको ब्रह्मवीधकी आगमें जला डाला । ज्ञानाग्निते दहकती हुई नितापर अमृत-सञ्जीवनी छिड्ककर भूमिको छाग्त किया, घर कोड़ डाला, उसी क्षण सब कर्म समाप्त हो गये ! अब केबल श्रीहरिके नामले ही नाता रह गया है । 'तुका कहता है, अब आनन्द ही-आनन्द है, सर्वत्र गोविन्द हैं। बिधर देलो उधर गोविन्द ही हैं।

भीण्डदान इसी पिण्डको देकर कर दिया'—इस देहिपण्डको ही दान कर दिया और पिण्डकी मूजत्रयी और त्रिगुणकी तिलाञ्जलि दी। ध्वर्वे विष्णुमयं जगत्' का रहस्य खुळ जानेते सम्पूर्ण सम्बापसम्ब कर्म समाप्त हो गया । धुका कहता है, सबका ऋण उतार दिया, अब एक बार सबको अन्तिम नमस्कार करता हूँ ।

'अपनी मृत्यु अपनी आँखों देख ली। उस आनन्दका क्या कहना है! तीनों भुवन आनन्दसे भर गये; सर्वात्मभावसे उस आनन्दको छटा। जनन-मरणके अशौचसे, अपने आपेके सङ्कोचसे मैं निङ्कत हो गया।'

इस प्रकार तुका नारायणस्वरूप हुए। सदेह वैकुण्ठ जानेका निश्वस् होनेसे, हो सकता है उन्हें यह खयाल पढ़ा हो कि मेरे चले जानेके पीके मेरा किया कमें कोई न कर पायेगा, इसलिये जीते जी ही उन्होंने अपना सारा किया कमें स्वयं ही कर डाला और सम्पूर्ण कर्मबन्धले मुक्त हो लिये। विश्वको कँगानेवाले कलिकालको भी उन्होंने मात किया! 'विद्ययामुत-मश्तुते,' 'सृत्यो: स मृत्युमामोति' हत्यादि उपनिषद्वचनोंके अनुसार तुकोबाराय मृत्युको मारकर स्वयं जीवित रहे।

'निरज्जनमें बाँघा हमने अपना घर,'—हरय विश्वका मायाका (अजन) जहाँ कोई स्पर्शतक नहीं, उस निरज्जनमें हमने अखण्ड निवास किया है। अहक्कारकी छूत छूट गयी और अब शुद्ध-बुद्ध नियमास परमास्म-स्ममें समरस होकर रहते हैं।

'पाण्डुरङ्गने ही करी कृत पूर्ण'--पाण्डुरङ्गका ही यह कृपाप्रसाद है। 'मेरी विदासाई मैयाने मुझे निजरूपके पालनेमें पौदा दिया है और वह अपने बच्चेके लिये अनाहत ध्वनिसे गान गा रही है।'

> रक दवेत कृष्ण पीत प्रना मिल । चिन्मय अंजन अँखियन आँजा॥९॥ तेही अंजन कारणे दिव्य दृष्टि पायी । कल्पना बिसारी द्वैतद्वित ॥टेक ॥

### धम्यता और प्रयाण

देककालबस्तु भेद सब नाशा।

आतमा अविनाशा विश्वाकार॥२॥
कहाँ या प्रपंच यह है परब्रह्म।

अहं सोऽहं ब्रह्म जाना जाना !!३॥
तत्त्वमिस विद्या ब्रह्मानंद सांग।

सोडि तो निजांग तका मंय॥४॥

रक (रज), स्वेत (सक्त), कृष्ण (तम) और पीत-इन गुण-प्रकाशके परे जो चिन्मय अञ्चन है वह श्रीगुडने मेरे नेत्रोंमें खगाया, उससे मेरी दृष्टि दिव्य हो गयी, दैत और अद्देतकी भेदकल्पना जाती रही और निर्विकल्प ब्रह्मास्थिति प्राप्त हुई। देशगत, वस्तुगत, कालगत भेद सब नष्ट हो गये, एक अविनाशी विश्वाकार आत्मा प्रत्यञ्च हुआ। यह समझमें भा गया कि प्रपञ्च तो कहीं था ही नहीं, केवल एक परब्रह्म ही है। बीव-शिव एक हो गये। तुका सशारीर ब्रह्म हो गये!

उछरत सिंधु सरित हि मिरुत ।

आपही खेऊत आप ही सों॥१॥
मध्य परी सारी उपाधि घनेरी।

मेर तेंर हरी बीच खड़ी॥टेक॥
घट मठ आये आकासके जाये।

गिरा जो गिराये उत ही तें.॥२॥
तुका कहे बीजें बीज दिखराये।
फूरु पात आये अकास्या॥३॥

समुद्र भाप बनकर ऊपर बाता और मेघरूपरे दृष्टि करके नदीमें आकर मिळता है और फिर नदी-प्रवाहके साथ समुद्रमें जा मिळता है; इस प्रकार समुद्र आप ही अपनेसे खेळता है; ऐसा ही सम्बन्ध हे मगबन्। हमारे आपके बीच है। बीचमें जो नाम-रूपादि उपाधि है वह स्पर्थ है। मुण्डकोपनिपद्में है---

'यथा नद्यः स्वन्दमानाः समुद्रे-

**ऽस्तं गच्छन्ति नामरूपे विहाय।**'

यही दृष्टान्त इस अभंगमें स्पष्ट हुआ है। नहाँसे श्रुति बोली वर्हीसे तुकारामकी गिरा गिरी है, इससे उनकी वाणीको श्रुतिमस्त्र प्राप्त हुआ है।

क्षणिक संसार-सलको तिलाञ्चलि देकर तकारामजीने जो अलण्ड अक्षय परमातमसुख भोग किया उसका आखादन वे ही कर सकते हैं जे उसी भूमिकापर हों। यहाँ केवल दिग्दर्शनमात्र करनेका प्रयास किया है, इसमें ज्ञान और उपासना एक हो गयी है। यह केवल हैत नहीं है, केवल अद्वेत भी नहीं है। यह अद्वेतमक्ति, मुक्तिसे परेकी मर्किः, अभेदभक्ति है। यह अभेदभक्ति ही भागवतधर्मका रहस्य है, इसका पहले विवेचन किया जा चुका है। उसकी प्रतीति उपस्थित प्रसङ्घरे पाठकोंको हो सकेगी । अखिल आकारको कालने कवलित किया है, पर नामको तुकारामने अविनाशी कहा है। इससे भी यह स्रष्ट है कि ज्ञानके पश्चात् प्रेमाभक्तिका आनन्द बढता ही जाता है । 'वही भक्ति वही ज्ञान । एक विद्वल ही जान ॥' यह शानोत्तर भक्तिका मर्म है । सगुण-निर्गुणरूप जो हरि हैं उन 'मझ एक (श्रीहरि) के बिना उसके लिये यह सारा जगत् और वह स्वयं भी कुछ नहीं है।' ऐसे भक्तकी सहज स्थिति ही शानभक्ति है । उसे शानी कहिये, भक्त कहिये, कुछ भी कहिये, सब सहाता है। उसके अध्यातमरंगर्मे भक्तिका रस होता है और भक्तिके रंगर्मे अध्यात्मरत होता है । 'ॐ तत्तिदिति सूत्रका सार । कृपाके सागर पाण्डरङ्ग ॥ १ इस प्रकार श्रीहरिके रास-रंगमें सबसीन हो गये और ध्अखिक अन्त बहिर वही हो रहे'--- हरिरूप हो गये। देहदी सध तो खाती ही



वैकुण्ठप्रयाणके स्थानमें नांदुरगीका वृक्ष

रही थी। अब उनके महाप्रस्थानका समय उपस्थित हुआ। ब्रोताओंका सीमान्य सिमट चला। तुकारामजीका अवतारकार्य समाप्त हुआ। संवत् १७०६ ( शाके १५७१ ) का फाल्गुन मास आया। तुकारामजीकी वैकुण्ड-स्थित अचल हो रही। हादशीके दिन जिजामाईको पूर्ण बोब किया। कृष्णपक्ष ( अर्थात् पूर्णिमान्त मासके हिसाबरे चैत कृष्णपक्ष की प्रतिपदाकी रात्रिमें गोपालपुरा नामक स्थानमें नान्तुरगीके इक्षके नीचे कीर्तन करनेके लिये तुकाराम सब हुए। कीर्तन आरम्भ हुआ।

#### ३ प्रयाण

निर्याणके अभंग प्रतिद्ध हैं । तुकारामजीकी देह शानमिक्तयोगके ब्रह्मरूप हो जुकी थी । उन्होंने उस दिन नाम-चङ्कीर्तनमिक्तकी अमृत-वर्षा की । प्रेमामृत पानकर संत-सजनोंके हृदय आनन्दले भर गये। नाम-मिकका उत्कर्ष दिखानेके लिये तुकारामजीका अवतार हुआ था।

> हुँढ़त ही न बने । तार्सो चरण चित तीने॥ ९॥ ऐसी करो दयानिधि । देखें जन नाकदी॥ २॥

'धोर्टें सब लार जेते ब्रह्मशानी' यह अमंग चला, तुकाराम कहने लगे, जो-जो ब्रह्मशानी मुक्त, तीर्ययात्री, यश, दान, तप, कर्म-कर्ता हैं उन सबके मुँहमें नाम-सङ्कीर्तन-रसकी मिटास उत्पन्न करूँगा, वे तब लार घोटा करें । शानसहित सब साधनोंको कीर्तन-मिक्तके आनन्दके सामने हिंगा दूँगा । मैं जब चला जाऊँगा तब लोग मेरे घन्यबाद गायेंगे और श्रोता अपने बाल-बच्चोंसे कहेंगे कि 'बड़े माग्य हमारे जो तुका दिखाने।'

भगवन्नामकी महिमा गाते-गाते, तुकोवाराय जिस वैकुण्ठले मृत्युलोकर्मे आये ये वह वैकुण्ठ, वह श्रीमहाविष्णु, वे सनकादि संत, वह सुरऋषि नारद, वह वाहनेश्वर गरुड, वह आदिमाया श्रीमहालक्सी, वे समग्र बैकुण्ठवाली भक्तजन सब नेत्रोंमें समा गये और उन्होंमें वह मी तत्मब हो गये। जागतेमें जिसका ध्यान छगा रहता है, पळक लगते ही वह सामने आ जाता है, बैसे ही सारा जीवन जिस ध्यानमें बीतता है वही मृत्युसमर्यो हृदयमें समा जाता है। तुकारामजीके नेत्र जो कुछ देखते थे, कान जो कुछ छनते थे, मन जो कुछ मनाता था, वाणी जो कुछ बोळती थी, चिच जो कुछ धिन्तन करता था, अंदर-वाहर जो कुछ मान-मराव था वह सब बिहलमय था; इस कारण प्रयाणकालमें श्रीविद्दलके सिवा उनके लिये और कोई गति ही नहीं थी! विष्णुसहस्ताममें वैकुण्डः पुरुषः प्राणः' बैकुण्डको महाविष्णुके नामोंमें गिनाया है। उनका लोक भी वैकुण्ड ही है। सब परम बिणुमक्त थेकुण्डमें ही रहते हैं। वैकुण्डसे जात्न-कस्याणके लिये नीचे मानवलोकमें आते हैं और धर्मकार्य करके पुनः निक्वमक्तो चले जाते हैं। सम्पूर्ण विश्व अव्यक्तसे व्यक्तिमापन्न होता है और फिर अव्यक्तमें ही जाकर लीन होता है। जो जहाँसे आता है, वहींको लीट जाता है। तुका वैकुण्डके आये, जीवनमर वैकुण्डकी ओर ही ध्यान छगाये रहे और प्रयाण भी वैकुण्डको ही कर गये।

'हे सनकादि संत ! आप बढ़े कृपावन्त हो । इतना उपकार हो कि भगवान्से मेरा नमस्कार कहो और करणा उपजाकर वैकुण्डके राणाचे यह विनती करो कि तुका कहता है कि अब मेरी सुधि को और जस्द सवारी भेज दो।'

यह कहकर तुकारामजीने गरुइजीसे प्रार्थना की कि 'भगवान्को श्रीष्ठ ले आओ ।' शेषनागके सामने भी गिड़गिड़ाये कि 'जाओ हुषीकेशको बगा दो ।' 'मेरा चित्त उन्हींके आनेकी ओर लगा है, माहके जानेकी बाट जोह रहा हूँ ।' 'अब माँ-वाप स्वयं ही मुझे लिवा ले जायँगे।' इसके पक्षात् तुकारामजीके अंगपर श्रुभ चिह्न उदय होने को । मन वैकुण्ठ-गमन करनेको उन्किन्दत हो गया, दृष्ति वैकुण्टकी ओर चली, देहभाव जाता रहा। प्रश्चकी हवा, मृत्युलोकके सङ्गकी दृषित बायु उनके किये असहा हो उठी। सनकादि संत वैकुण्ठमें भगवहर्शनके नित्य आनन्दमें निमन रहते, गहड़-से एकनिष्ठ मक्त जहाँ परिचर्या करनेमें सदा तत्पर रहते, साक्षात् आदिमाया लक्ष्मी जहाँ अपने कोमल करोंसे भगवान्के कोमलतर चरणोंको दवाती हुई अलण्ड परमानन्दमें निवास करती हैं उस शुद्ध सत्व पावन दिव्य वैकुण्ठबामको जानेके लिये तुकागमजीका मन अत्यन्त उत्कण्ठासे फड़फड़ा रहा था। श्रीमहाविष्णु तव स्तुकाको अकेला देखा वैकुण्ठसे आ गये। भगवान्को और किसीने भी नहीं देख पाया!

'श्रीहरि आ पहुँचे । उनके हाथोंमें शंख चक बुधोमित थे । गरुइजी फड़फड़ाते हुए बड़े वेगसे दौड़े आये, उनके फड़ात्कारसे 'नामी-नामी' ध्विन निकल रही थी । भगवानके मुकुट-कुण्डलोंकी दीतिके सामने गमित्तमान् अस्त हो गये । मेघ-स्थाम वर्ण, विशाल नेत्र, सुन्दर मधुर चतुर्युजमृति प्रकाशित हुई । गलेमें वैजय-तीमाल लटक रही थी, पीताम्बर ऐसा दमक रहा था जैसे दसों दिशाएँ जगमगा उठी हों । तुका सन्तुष्ट हुआ जो घर ही वैकुण्टपीट चला आया ।'

यह कहते-कहते तुकाराम अन्तर्वान हो गये। उनका श्रारीर फिर किसीने नहीं देखा ! वह अदस्य होकर अदस्यमें मिल गये, सशारीर वैकुण्डमें मिल गये।

तुकाराम महाराजके पुत्र नारायणगोवाने एक लेखमें लिख रखा है कि पुकोवाराय कीर्तन करते-करते अदृश्य हो गये।' हाथ आया हुआ चिद्रल को गया, यह कहकर सन शिष्य फूट फूटकर रोने लगे। वह चैत्र कृष्ण (अमान्त मास फाल्गुन कृष्ण) द्वितीयाका दिन था बिस दिन तुकाराम महाराज अदृश्य हुए। पञ्चमीके दिन उनका करताल, तम्बूरा और कम्बल मिला। पाँच दिन मक्तोंने कीर्तन-मजन-महोत्सव किया। तुका सदारीर वैकुण्ठ गये, इसलिये उनका कियाकर्म करनेका कुल प्रयोजन नहीं रहा । यही द्यांक्रीय व्यवस्था सत्तमीके दिन रामेश्वर भट्टने दी और इसे सबने धिरोधार्य किया । तबसे तुकाराम महाराजका प्रयाण-महोत्सव देहुमें प्रतिवर्ष उसी मासकी रूप्ण २ से ५ तक हुआ करता है ।

तुकाराम महाराज चले गये तन उनके मक्तोंके घोकका कोई पारावार न रहा। उस प्रसङ्घपर कान्हजीने सैंतीस अमंग रचे जिनसे यह करुपना करते ननती है कि दुःखसे उनका हृदय कितना विदीर्ण हो गया था—

'तु:खंखे हृदय फटा जाता है, कण्ठ हॅंब गया है। हाय ! हमारे सखा ! ऐसा क्या अपराध हमने किया कि जो तुम हमें ऐसे बीहण बनमें छोड़कर चले गये ! ऐसे करुण स्वरसे बच्चे तुम्हें पुकार-पुकारकर रो रहे हैं कि बरती फटा चाहती है ! हम सब तुम्हारे अङ्ग थे न ! इन्हें क्या अपने सङ्ग तुम नहीं ले जा सकते थे ! तुम जानते हो, तुम्हारे सिबा दोनों छोकोंमें हमारा कोई सखा नहीं है । 'कान्हा' कहता है, तुम्हारे विछोहसे हम सब अनाथ हो गये ! आओ, प्यारे ! एक बार आकर मिल तो जाओ !'

#### • • •

भिक्ति, मुक्ति, ब्रह्मशान तेरा भाइमें जाय ! पहले मेरा भाई मुझे बस्द ला दो । ऋदि, सिदि, मोश—सव लूँट्रीपर टॉंग दो । पहले मेरा भाई मुझे जस्द ला दो । मत ले जाओ अपने वैकुण्डको । पहले मेरा भाई मुझे जस्द ला दो, तुकाभाई कहता है, पाण्डुरङ्ग ! सावधान ! कहीं ऐसा न हो कि तेरे सिर हत्या लगे !?

# ४ सदेह वैकुण्ठ-गमन

तुकाराम जो सदेह वैदुःण्ठको चल्ले गये इससे आधुनिक विद्वानोंके दिमाग चकरा गये हैं, चर्चाका चरखा चलाकर अपना-अपना विचार भी प्रकट कर रहे हैं। इन विचारोंके खण्डन-मण्डनके फेरमें पड़नेका कोई

प्रयोजन नहीं है। पर बहुतोंने मुझसे यह प्रश्न किया है कि 'तुकाराम सद्यरीर बैकुण्ठको कैसे चले गये !' इस प्रश्नका उत्तर भला मैं नया दे सकता हुँ १ ऐसा तो है नहीं कि मैं वैकुण्ठसे चला आ रहा हुँ और यहाँ आकर अपने 'मुमुश्च' पत्रके कार्याख्यमें बैठकर यह चरित्र लिख रहा हैं! में वैकण्ठका आँखों देखा हाल भला कैसे बता सकता हैं ! प्रत्यक्षप्रमाण जहाँ न हो वहाँ शब्द-प्रमाण माना जाता है, सो इस प्रसङ्गर्मे भरपूर है और वही मैं पेश कर सकता हूँ ! और अधिक-से-अधिक, तुकारामजीके सदेह बैकण्ठ-गमनके विषयमें यही कह सकता हूँ कि इस अद्भुत घटनापर मेरा पूर्ण विश्वास है । यह जमाना आधिभौतिक शास्त्रोंके प्रचारका है अर्थात् इन चर्मचक्षओंसे जो दिखायी दे उसीको मानने, दृश्य सुष्टिसे परेकी अहृत्य इक्तियोंका अस्तित्व अस्वीकार करने, शब्द-प्रमाणको उडा देने और मनमानी बातोंको लिख मारनेका जमाना है । सामान्य विद्वानोंकी ऐसी ही प्रवृत्ति है । ऐसे समयमें जब श्रद्धाकी सुध ही नहीं है, धर्मकी धारणा-शक्तिका सहारा ही छूटा-सा जा रहा है तब तुकारामजीके सदह वैकण्ठ गमनकी-सी विलक्षण बार्ते बुद्धिको जैंचा देना असम्भन ही है। और मेरी तो इतनी योग्यता भी नहीं कि इस विषयमें अपने अनुभवकी कोई बात कह सकूँ। भगवान्की दयासे थोड़ा-सा सत्सङ्ग-रूभ इस जीवनमें हो गया और संत-समागममें कई ऐसी बातें देखनेमें आयीं जिनतक आधिमौतिक विज्ञानकी पहुँच नहीं है । ऐसी बातें मैंने देखी हैं, बहुतोंने देखी होंगी । कृमि-कीटसे लेकर मनुष्य-देहतक कुछ किञ्चिज्ज्ञता हमलोगांको प्राप्त हुई है पर ऐसा कोई ज्ञान इमें नहीं प्राप्त हुआ है, न कोई ऐसा प्रमाण हमारे पास है जिससे इस यह कह सकें कि मनुष्ययोनित परे देव-गन्धर्वादि लोक हैं ही नहीं! मनः बुद्धिः अन्तरात्माका कौन-सा निश्चित ज्ञान इमें मिल गया है ! देहके विषयमें भी इमारा ज्ञान कितना है ! ख़प्तसृष्टिकी पहेली तो अभीतक समझी ही नहीं गयी ! जागृतिका किञ्चिज्ञान, खप्तसृष्टिका कुछ नहीं-सा

शान और उसके परे शून्य शान-यही तो हमारे शानकी पूँजी है। इतने-से ज्ञान यानी लगभग पूर्ण अज्ञानके बलपर इस अध्यातमयोग तथा साधु-संतोंकी सब बातोंको झूठ कह देनेका दुस्साइस कर तो यह केवल 'मलमसीति वक्तत्यम' के सिवा और कुछ नहीं हो सकता ! यह केवल जवानतराशी है । ऐसे अनिधकारी विद्वान कहानेवालोंको अधिकारी अनुभवी पुरुष 'फाल्गुने बालका इव' समझकर ही चुप रहते हैं। यूरोप और अमेरिकार्ने मनोविज्ञान तथा अन्य गृढ विज्ञानोंकी खोज नवीन रीतिसे आजकल करनेका प्रयत हो रहा है। अध्यासमानका यह केवल श्रीगणेश-सा कता जा सकता है। भारतवर्ष देश अध्यात्मशानकी खानि है। न जाने कितनी ज्ञाताब्दियोंसे यहाँ इस गृद ज्ञान-विज्ञानका अध्ययन-अध्यापन ही क्यों, अनुभव और आनन्द छाया हुआ है ! कितने प्रत्यश्वदर्शी महात्मा हो गये हैं, उसकी कोई गणना नहीं ! तुकारामजी इसी देहमें, इसी देहके बाय, कैसे वैकुण्ठको प्राप्त हुए; वैकुण्ठ क्या है और कहाँ है; वहाँ कोई देशे पहुँचता है, इत्यादि बातोंका ज्ञान वैसे ही स्वानुभवसम्पन्न पुरुष बता सकते हैं कि जिनकी तुकारामजीकी सी पहुँच हो । गणितकी पहेलियाँ गणितज्ञ ही समझ सकता है। मोट दोनेवाला बेचारा उन्हें क्या समझे ? वह यहि बोट दोनेको ही गणितका सम्पूर्ण ज्ञान मान ले और गणितशास्त्रमें अपनी राँग अहावे तो उसे हम जो कछ कह सकते हैं वही उन विदानोंको भी क्का जायगा जो आधिभौतिक व्यापारकी कुछ बाह्य जीवनोपयोगी व्यवहारकी बातोंका शान दोते फिरते हैं। पर भीतरी अध्यात्मका जिन्हें कोई पता नहीं ! तकारामजीने भक्तियोगका पर पार देखा, उत्कट भक्तियोगसे खिंचकर क्षष्ट महासिद्धियाँ उनके द्वारपर आकर हाय जोडे खडी रहती थीं ! ·पिण्डमें पिण्डका पिण्डा' पारकर अर्थात् शरीरका पार्थिव अंश आपमें. आपका तेजमें, तेजका वायुमें, वायुका आकाशमें, इस प्रकार पाञ्चभौतिक केटका लब करके वह वैकुण्डस्वरूप हुए । कई शताओंका यही कथन है।

गुष्टाबराव महाराज कहा करते ये कि देहके साथ बैकुण्ठ जाया जा सकता है। शब्द-प्रमाणको देखते हुए रामेश्वर मटका वचन है और अन्य अनेक संतों और कवियोंके वचन हैं) सबका यही अभिप्राय है कि तुकाराम सदेह बैकुण्ठ गये।

रामेश्वर भट्ट कहते हैं—'पहले जो वहे-बहे कवीश्वर हुए उन सबसे पूछा कि आपके कलेवर कीन ले गया ! सबसे पूछकर बह विमानमें बैठ खेल गये।' निलोबारायने 'मानवदेहको लिये निजवाम चले' इस आश्चयकी आरतीमें कहा है कि 'श्रीतुकारामके योगकी यही सिद्धि यी कि वह काया-सिहत मुक्त हुए।' कचेश्वरकी उक्ति है कि 'श्रीतुकारामने संतोंमें जो बड़ी कीर्ति पायी वह यही है कि उन्होंने इस देहको भी सायुज्य गति दी।' मक्तमझरिमालाकार भी यही कहते हैं कि 'तुकारामने इस जड़ देहको विमानपर बैठाया।' रक्तनाय स्वामीका एक बड़ा मजेदार पद इस प्रसक्तपर है जिसका आश्चय इस प्रकार है—

न्तरदेह लिये वणिक् जो वहाँ पहुँचा, वह वाणी युनो। घटको फोइकर जनकादिने मिटी अनुभव की; यह तुका वैषा नहीं है, हसने घटको रखकर चिचमें उसे घारण कर लिया। औरोंने दूषको छोड़कर पानी पीया, यह तुका वैसा नहीं है, हसने दूषको रखकर उसका मनखन चाला। औरोंने कोऽहम्' का छिछका निकालकर 'सोऽहम्' का रख पान किया; यह तुका वैसा नहीं है, यह कोऽहम्' को विना छीछे ही खाकर पचा गया। औरोंने इस मिश्रपुटमेंसे जइको केंक दिया; यह तुका वैसा नहीं है। इसने पारससे छोड़ेको भी सोना बना छिया। जइबुद्धि 'अहम्' बाले इस देहको निजालकपमें दो छे गया, निजारंगमें इसका रंग देखनेका ही औरंगने निजाय किया। अस्तु, इस वाणीका अब सार मर्म कहता हूँ कि बोगियोंका जनक स्था है — जगत्को दिखायी देना। और मरण स्था है है—

जगत्से अदृश्य हो जाना । व्यक्ताव्यक्त होनेके ये अघटित धर्म योगियोंके अपने रंग हैं।

मेरे विद्यालयीन गुष और विख्यात संस्कृतक पण्डित गोपाल राव नन्दरगीकर शास्त्रीजीने सद्यरीर स्वर्ग सिघारनेके चार-पाँच दृशन्त बाल्मीिक-रामायणसे हुँद्रकर दिये हैं। उन्हें मैं पाठकींके आगे रखता हुँ-

(१) कौशिककी बहिन सत्यवती इस शरीरके साथ ही स्वर्ग सिधारी। सञ्जरीरा गता स्वर्ग अर्तारमनुवर्तिनी।

(बाछ०३४।८)

(२) बालकाण्ड ५७—६० में त्रिशंकुकी समग्र कथा पाठक देखेँ, त्रिशंकुके चित्तमें यह तीत्र लालता लगी कि एक महायश करके सदेह स्वर्गको जायँ-ग्गच्छेग् स्वद्यरिंग देवतानां परां गतिम्।'(५७।१२) पर विसष्ठने इसका विरोध किया और यह द्याप दिया कि तुम चाण्डाख्तको प्राप्त होगे, त्रिशंकु चाण्डाल हुआ। तव वह विस्वामित्रकी द्यारणमें गया। विस्वामित्रने उसे यह वरदान दिया कि—

अनेन सह रूपेण सशरोरी गमिष्यसि॥ (५९।४)

और यज्ञ रचनेके लिये ब्राह्मणोंको बुलाकर विश्वामित्रने उनसे कहा—

> स्वेनानेन शरीरेण देवछोकजिगीषया। यथायं स्वशरीरेण देवछोकं गमिष्यति॥ तथा प्रवस्यतां यज्ञो मवज्रिश्च मया सह।

( 40 | 8-8 )

्हम-आप मिलकर ऐसा यह सचें जिससे यह राजा इसी हार्युस्से स्वर्गको चला जाय। यज्ञ आरम्म हुआ । देवताओंको इविर्माग देनेका जब समय आवा तब विश्वामित्रने उनका आवाहन किया पर देवता नहीं आये, तब विश्वामित्रका कोष भड़का और उन्होंने कहा—

> स्वार्जितं किश्चिद्य्यस्ति सथा हि तपसः फक्ष्म् ॥ राजंस्यं तेजसा तस्य सक्षरीरो दिवं व्रजः । उक्तवाक्ये सुनौ तस्मिन् सक्षरीरो नरेखरः ॥ दिवं जगाम काकुरस्थ सुनीनां पृत्यतां तदा ।

> > ( E0 | (Y-(E)

भौने जो कुछ तपका फल स्वयं अर्जन किया है, हे राजन् ! उसके तेजले तुम सद्यारीर स्वर्गको जाओ ।' मुनिके इस वचनके प्रतापले वह राजा सब मुनियोंके देखते हुए सद्यारीर दिव्यलोकको चला गया।

- (३) अयोध्याकाण्ड सर्ग ११० में महर्षि वसिष्ठने श्रीरामचन्द्रजीते रघुकुल्के पूर्व पुरुषोंकी नामावली निवेदन की है। उसमें राजा त्रिशंकुके सम्बन्धमें यही कहा है कि 'स सत्यवचनाद्वीरः सद्यरीरो दिवं गतः।' अर्थात् वह वीर पुरुष सत्य वचनके द्वारा सद्यरीर दिव्यलोकको प्राप्त हुआ।
- (४) वन-वन घूमते हुए एक बार एक वनमें आनेपर सुग्रीव श्रीरामचन्द्रजीसे उस वनका इतिहास कहते हुए बतळाते हैं— अन्न ससजना नाम मुनयः शंसितव्रताः । सतैवासक्रभःशीर्षा नियतं जकशायिनः ॥ ससराश्रे कृताहारा वासुनाचळवासिनः । दिवं वर्षशातैर्याताः ससन्तिः सक्छेवराः॥ (किष्कत्या॰ १३ । १८-१९)
  - (५) अदस्यं सर्वमञ्जीः सद्यगिरं महावस्यम् । प्रगृहाः स्थ्यमणं शक्रमिदिवंसंविवेशः हः॥ (उत्तर०१०६।१७)

(६) स्वयं श्रीरामचन्द्र अपने शरीर तथा भ्राताओंसहित वैष्णवतेजमें प्रवेश कर गये—

> विवेश वैष्णवं तेजः सशरीरः सहानुजः॥ (उत्तर०११०।१२)

महाभारत (स्वर्गारोहण पर्व अ०३। ४१-४२) में यह वर्णन है कि धर्मराज युधिष्ठिरने मानव-देह त्याग कर दिव्य वपु चारण किया और देवताओं के साथ दिव्य चामको गये—

> गङ्गां देवनदीं पुण्यां पावनीमृषिसंस्तुतास् । अवगाद्यः ततो राजा तत्तुं तत्याज मानुषीम् ॥ ततो दिव्यवपुर्भूत्वा धर्मराजो युधिष्ठिरः ।

तुकाराम महाराज सद्यार वैकुण्टको गये और कीर्तन करते-करते वह अद्दय हो गये, यह घटना अपूर्व तो है ही, पर हवी प्रकारको गति और भी कुछ महात्माओंने पायी है । मुकाबाई इसी प्रकारके देखते-देखते ही गुप्त हो गयीं । कवीरसाहबके विषयमें भी ऐसी ही बात कही जाती है । कवीरसाहबने १०१ वर्षकी आयुर्मे एक दिन अपने धिप्योंने गुष्ठावके फूलोंकी सेज तैयार करनेको कहा । सेज तैयार हुई, कवीरसाहब उत्तपर एक दुझाला ओदकर लेट गये । कुछ समय बाद धिप्योंने दुझाला उठाकर देखा कवीरसाहब तो नहीं हैं । वहींने वह गुप्त हो गये । यह घटना अनेक हिन्दू और मुसलसान लेखकोंने ऑलों देखी कहकर लिख रखी है । (अबयर बुलेटिन मार्च १९१६ ) सिल सम्प्रदायके संस्थापक गुरु नानकका भी अन्त हमी प्रकार हुआ । वयस्के ७० वें वर्ष उनकी हहयात्रा समाप्त हुई । उनका अन्त्य-संस्कार हिन्दू-धर्मकी विधिने किया जाय या इस्लामके अनुसार, यह सगड़ा उनके धिप्योंमें किंद गया । यही विवाद चल रहा या जब एक शिष्य- है उनके द्वत धरीरपरने न्यों चहर उठावी त्यों ही वह धरीर गायब हो

गया, इससे दहन-दक्षनका झगड़ा भी मिटा। (एनीवेसण्टकृत पि रिकी किसस प्रान्तेम इन इण्डिया') द्राविद-देशके संत तिवपन्न (अलबर) और श्रेव साधु माणिक्यके विषयमें ऐसी ही सशारीर इरिस्वरूप हो लेनेकी क्याएँ उस ओर प्रसिद्ध हैं। ईसाइयोंके घर्मशास्त्र बाइवल्में 'प्रेषितोंके कृत्य' प्रकरणमें इसी प्रकारका वर्णन है। सब साधु-संत, रामायण, महामारत-जैसे प्रन्य, कालिदास-से कवीश्वर (रघुवंश सर्ग १५) और अन्य धर्मग्रन्य भी एकमत होकर 'सदेई वैकुण्ट-गमन करने और कीर्तन करते-करते अदस्य हो जाने' की घटनाकी सत्यता प्रमाणित कर रहे हैं। फिर भी इस सत्क्या-प्रसङ्गपर जिनका विश्वास और आदर' के साथ शान्त चित्तसे अध्ययन करें और महाराजने भगवद्यसाद लाम करनेका जो स्वानुभृत साधन-मार्ग उन्हीं अभंगोंमें बताया है उसपर चलें। यही प्रार्थना करके—

### 'श्रीतुकाराम महाराजकी जय'

—के घोषमें उनके इस चरित्रप्रन्यको पूर्णकरते हैं और यह नव बाक्पुष्प श्रीपाण्डुरङ्ग भगवानके चरणोंमें समर्पित कर पाठकोंसे विदा केते हैं।

इति

**''ॐ तत्** सत् श्रीकृष्णार्पणमस्तु''





# सचित्र, संक्षिप्त भक्त-चरित-मालाकी पुस्तकें

( सम्पादक--श्रीहनुमानप्रसादजी पोदार )

| <b>भक्त बालक-</b> पृष्ठ ७२, सचित्रः इसमें गोविन्द, मोइन, धन्नाः |
|-----------------------------------------------------------------|
| चन्द्रहास और सुधन्वाकी कथाएँ हैं। मूल्य '''।-)                  |
| भक्त नारी-पृष्ठ ६८, एक तिरंगा तथा पाँच सादे चित्र, इसमें शबरी,  |
| मीराबाई, करमैतीबाई, जनाबाई और रवियाकी कथाएँ हैं। मूख्य ।-)      |
| भक्त-पञ्चरत्न-पृष्ठ ८८, एक तिरंगा तथा एक सादा चित्र, इसमें      |
| रधुनाय, दामोदर, गोपाल, शान्तोबा और नीलाम्बरदासकी                |
| क्याएँ हैं। मूस्य ।-)                                           |
|                                                                 |
| <b>मादर्श भक्त−</b> पृष्ठ ९६, एक रंगीन तथा ग्यारह सादे चित्र,   |
| <b>इ</b> समें शिवि, रन्तिदेव, अम्बरीष, भीष्म, अर्जुन, सुदामा और |
| चक्रिककी कथाएँ हैं । मूस्य · · · · · -)                         |
| भक्त-चिन्द्रका-पृष्ठ ८८, एक तिरंगा चित्र, इसमें साध्वी सल्बाई,  |
| महाभागवत श्रीज्योतिपन्तः, भक्तवर विद्वलदासजी, दीनवन्धुदासः,     |
| भक्त नारायणदास और बन्धु महान्तिकी सुन्दर गायाएँ हैं। मूल्य ।-)  |
| <b>मक-स्तरल</b> -पृष्ठ ८६, सचित्र, इसमें दामाजी पन्त, मणिदास    |
| माली, कूबा कुम्हार, परमेष्ठी दर्जी, रघु केवट, रामदास चमार       |
| और सालबेगकी कथाएँ हैं । मूल्य ।-)                               |
| मक-कुसुम-पृष्ठ ८४, सचित्र, इसमें जगन्नाथदास, हिम्मतदास,         |
|                                                                 |
| बालीग्रामदासः, दक्षिणी तुलसीदासः, गोविन्ददास और                 |
| इरिनारायणकी कथाएँ हैं । मूस्य · · · · ।-)                       |
| मेमी भक्त-पृष्ठ ८८, एक तिरंगा चित्र, इसमें बिल्वमङ्गल, जयदेव,   |
| रूप-सनातन, हरिदास और रघुनाथदासकी कथाएँ हैं। मृस्य · · ।-)       |

| <b>शाचीन भक्त-</b> पृष्ठ १५२, चार बहुरंगे चित्र, इसमें मार्कण्डेय, महर्षि |
|---------------------------------------------------------------------------|
| अगस्त्य और राजा शङ्क, कण्डु, उतङ्क, आरण्यक, पुण्डरीक,                     |
| चोलराज और विष्णुदास, देवमाली, भद्रतनु, रत्नग्रीव, राज्य                   |
| सुरय, दो मित्र भक्त, चित्रकेतु, दृत्रासुर एवं तुलाधार शृद्धकी             |
| कथाएँ हैं। मृस्य · · · ।।)                                                |
| भक्त-सौरभ-पृष्ठ ११०, एक तिरंगा चित्र, इसमें श्रीव्यासदासजी,               |
| मामा श्रीप्रयागदासजी, शङ्कर पण्डित, प्रतापराय और गिरवरकी                  |
| uu du                                                                     |
|                                                                           |
| भक्त-सरोज-पृष्ठ१ •४,एक तिरंगा चित्र,इसमें गङ्गाधरदास,श्रीनिवास            |
| आचार्यः भीषरः गदाधर भट्टः लोकनायः लोचनदासः मुरारिदासः                     |
| हरिदासः भुवनसिंह चौहान और अङ्गदसिंहकी कथाएँ हैं। मूस्य · 🗈)               |
| भक्त-सुमन-पृष्ठ ११२, दो तिरंगे तथा दो सादे चित्र, इसमें विष्णु-           |
| चित्त, विद्योबा सराफ्र, नामदेव, राँका-बाँका, घनुर्दास, पुरन्दरदास,        |
| गणेशनाथ, जोग परमानन्द, मनकोजी बोघला और सदन                                |
| कसाईकी कथाएँ हैं। मूल्य 🍅)                                                |
| भक्त-सुधाकर-पृष्ठ १००, भक्त रामचन्द्र, हालाजी, गोवर्धन,                   |
|                                                                           |
| रामहरिः डाक् भगत आदिकी १२ कथाएँ हैं, चित्र १२, मूल्य 😬 ॥)                 |
| भक्त-महिलारल-पृष्ठ १००, रानी खावती, हरदेवी, निर्मला,                      |
| बीखावती, सरस्वती आदिकी ९ कथाएँ हैं, चित्र ७, मूस्य ⋯ 🗈)                   |
| भक्त-दिवाकर-पृष्ठ १००० भक्त सुवतः वैश्वानरः पद्मनामः, किरात               |
| और नन्दौ वैश्य आदिकी ८ कथाएँ हैं, चित्र ८, मूल्य 😬 🗈)                     |
| भक्त-रत्नाकर-पृष्ठ १००, भक्त माधवदासजी, भक्त विमलतीर्थ, महेश-             |
| मण्डल, मङ्गलदास आदिकी १४ कथाएँ हैं, चित्र ८, मृत्य ।>)                    |
| ये बुढ़े-बास्क, स्त्री-पुरुष-सबके पढ़ने योग्य, बढ़ी सुन्द्र और            |
|                                                                           |
| शिक्षाप्रद पुस्तकें हैं । एक-एक प्रति अवस्य पास रखने योग्य है ।           |

पता-गीताप्रेस, पो॰ गीताप्रेस ( गोरखपुर )

# श्रीजयदयालजी गोयन्दकाकी कुछ पुस्तकें-

|                                                       | •           |  |  |
|-------------------------------------------------------|-------------|--|--|
| १-श्रीमद्भगवद्गीता-तत्त्वविवेचनी नामक हिंदी-टीक       | ासहितः      |  |  |
| प्रष्ठ ६८४, रंगीन चित्र ४, कपड़ेकी जिल्द, मू          | ह्य ४)      |  |  |
| २-तत्त्व-चिन्तामणि-(भाग १) प्रष्ठ ३५२, मू० ॥=)        | सजिल्द १)   |  |  |
| ३ – (भाग २) प्रष्ठ ५९२, मृ० ॥।≈)                      | सजिल्द १।)  |  |  |
| ४– ,, (भाग ३) प्रष्ठ ४२४, मु० ॥⊅)                     | सजिल्द १-)  |  |  |
| ५ (भाग ४) पत्र ५२८, म० ॥-)                            | सजिल्द १≉)  |  |  |
| E (भाग ५) पुत्र ४९६, म०।॥-)                           | सजिल्द १∌)  |  |  |
| u (भाग ६) प्रत्र ४५६, म० १)                           | सजिल्द १।=) |  |  |
| ८- ,, ,, (भाग ७) पृष्ठ ५३०, मू० १०)                   | सजिल्द १॥)  |  |  |
| ९-,, ,, (भाग ४) छोटे आकारका संस्कर                    | ण,          |  |  |
| सचित्र, पृष्ठ ६८४, मू॰ ।=)                            | सजिस्द ॥=)  |  |  |
| १०—रामायणके कुछ आदर्श पात्र—पृष्ठ १६८, मूल्य          | I=)         |  |  |
| (०—रामावणक कुछ जारश नान टूट र रूट हैं।                | मूल्य ।)    |  |  |
| ११-परमार्थ-पत्रावली-(भाग १) ५१ पत्रोंका संग्रहः       | -           |  |  |
| १२- " (भाग२)८० "                                      | मूल्य ।)    |  |  |
| १३- " (भाग३)७२ "                                      | मूल्य ॥)    |  |  |
| १४ ,, (भाग ४) ९१ ,,                                   | मूल्य ॥)    |  |  |
| १५—महामारतके कुछ आदर्श पात्र—पृष्ठ १२६ः               | मूल्य ।)    |  |  |
| ६-आदर्श नारी सुशीला—सचित्र, पृष्ठ ५६,                 | मूल्य 🗈)    |  |  |
| १७-आदर्श भ्रातृ-प्रेम-सचित्र, पृष्ठ १०४,              | मूल्य ≶)    |  |  |
| ८-गीता-निबन्धावलीपृष्ठ ८०, मृ्ह्य =)॥                 |             |  |  |
| १९-नवधा भक्ति—सचित्र, पृष्ठ ६०, मृस्य =)              |             |  |  |
| ।<br>। •—बाल-शिक्षा—सचित्र, पृष्ठ ६४,                 |             |  |  |
| ११-श्रीमरतजीमें नवधा भक्ति—सचित्र, पृष्ठ ४८, मूल्य =) |             |  |  |
| १२—नारीधर्म—सचित्रः पृष्ठ ४८ः मूल्य -)॥               |             |  |  |
| पता— गीतात्रेस, पो० गीतात्रेस ( गोरखपुर )             |             |  |  |

### भीहरिः

# कविता और भजनोंकी पुस्तकें

| <b>१-विनय-पत्रिका</b> -सानुवाद, पृष्ठ ४७२,<br>चित्र १, मृत्य अजिल्द १), सजिल्द   | सुनहरा<br>, | 1=\        |
|----------------------------------------------------------------------------------|-------------|------------|
| २—गीतावली—सानुवाद, पृष्ठ ४४४, मूल्य १), स                                        | गजिल्द १    | 1=)        |
| ३-क्वितावली-सानुवाद, सचित्र, पृष्ठ २२४                                           | , मूल्य ।   |            |
| ४-दोहावली-सानुवाद, सचित्र, पृष्ठ १९६,                                            |             | 11)        |
| ५-मक्त-मारती-सचित्र, पृष्ठ १२०, मूल्य                                            |             | ≥)<br>.\   |
| ६—मनन-माला—पृष्ठ ५६, मूल्य<br>७—गीतामवन-दोहा-संग्रह—पृष्ठ ४८, मूल्य              |             | ·)II       |
| ८-वैराग्य-संदीपनी-सटीक, सचित्र, पृष्ट २४,                                        |             | =)<br>-\   |
| ८-वराग्य-सदापना-संवक्त, साचत्र, पृष्ठ २४,<br>९-मजन-संग्रह माग १-पृष्ठ १८०, मूल्य | •           | =)<br>=\ . |
|                                                                                  |             | =)         |
| १० ,, ,, २-पृष्ठ १६८, मूल्य<br>११ ,, ,, ३-पृष्ठ २२८, मूल्य                       |             | =)<br>=)   |
| ११- ,, ,, ३ पृष्ठ २२८, मूल्य<br>१२- ,, ,, ४ पृष्ठ १६०, मूल्य                     |             | -)<br>-)   |
| १३- ,, ५-पृष्ठ १४०, मूल्य                                                        |             | =)         |
| १४-इनुमानबाहुक-पृष्ठ ४०, मूल्य                                                   |             | -)II       |
| १५-विनय-पत्रिकाके बीस पद-पृष्ठ२४, सार्य                                          |             | <u>^``</u> |
| <b>१६-हरेरामभजन</b> -२ माळा, मूल्य                                               | ·           | )iii       |
| १७-सीतारामभजन-१४ ६४, मूल्य                                                       | ••••        | )11        |
| १८-विनय-पत्रिकाके पंद्रह पद-सार्थ, मृत्य                                         | ••••        | )11        |
| १९-श्रीहरिसंकीर्तनधुन-पृष्ठ ८, मूल्य                                             |             | )          |
| २०-गजलगीता-पृष्ठ ८, मूल्य                                                        | आधा पै      | सा         |
| पता—गी <b>तात्रेस, पो० गीतात्रेस (</b> ३                                         | गोरखपुर     | )          |

### लाल बहादुर शास्त्री राष्ट्रीय प्रशासन अकादमी, पुस्तकालय Lal Bahadur Shastri National Academy of Administration Library

### MUSSOORIE

अवादित मं ०

Acc. No....

कृपया इस पुस्तक को निम्नलिखित दिनौंक या उससे पहले वापस कर दें।

Please return this book on or before the date last stamped below.

| दिनांक<br>Date | उधारकर्ता<br>की संख्या<br>Borrower's<br>No. | दिनांक<br>Date | उधारकर्ता<br>की संख्या<br>Borrower's<br>No. |
|----------------|---------------------------------------------|----------------|---------------------------------------------|
|                |                                             |                |                                             |
|                |                                             |                |                                             |
|                | -                                           |                |                                             |
|                |                                             |                |                                             |
|                |                                             |                |                                             |
|                |                                             |                |                                             |
|                |                                             |                |                                             |
|                |                                             |                |                                             |

### H 294.52 | BRARY 12476

# National Academy of Administration

# MUSSOORIE

### Accession No. 121185

- Books are issued for 15 days only but may have to be recalled earlier if urgently required.
   An over-due charge of 25 Paise per day per
- volume will be charged.

  3. Books may be renewed on request, at the
- discretion of the Librarian.

  4. Periodicals, Rare and Reference books may not be issued and may be consulted only in the Library.
- Books lost, defeced or injured in any way shall have to be replaced or its double price shall be paid by the borrower.

Help to keep this book fresh, clean & moving